

تأليف: أجنر فوج

ترجمة: شوقى جلال

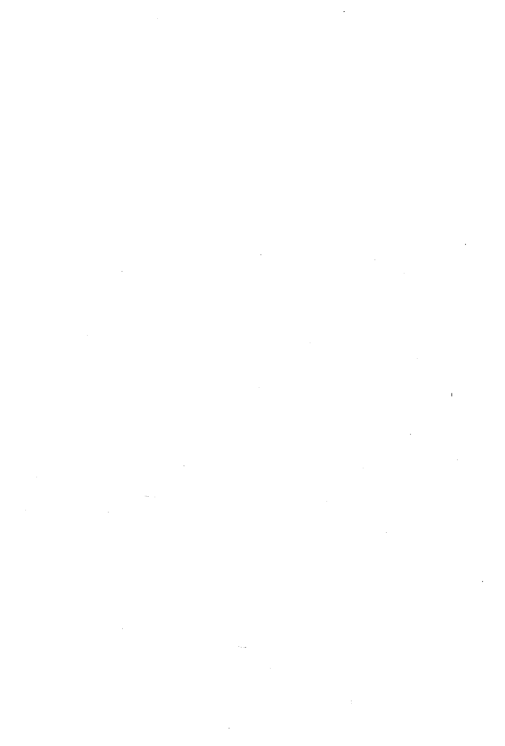
609

# الانتخاب الثقافي

تأليف: أجنر فوج

ترجمة: شوقى جلال





#### المشروع القومي للترجمة

إشراف : جابر عصفور

- العدد : ٦٠٩
- الانتخاب الثقافي
  - أجنر فوج
  - شوقى جلال
- الطبعة الأولى ٢٠٠٥

#### هذه ترجمة كتاب:

Cultural Selection
Agner Fog
( c ) Kluwer Academic Publishers,
1999

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمجلس الأعلى للثقافة.

شارع الجبلاية بالأوبرا - الجزيرة - القاهرة ت ٢٣٩٦ ٧٣٥ فاكس ٨٠٨٤ ٧٧

El Gabalaya St. Opera House, El Gezira, Cairo

Tel: 7352396 Fax: 7358084.

تهدف إصدارات المشروع القومى للترجمة إلى تقديم مختلف الاتجاهات والمذاهب الفكرية للقارئ العربى وتعريفه بها ، والأفكار التى تتضمنها هى اجتهادات أصحابها فى ثقافاتهم ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلس الأعلى للثقافة .

# الحتويات

| ١ – مدخل                                                                | 11 |
|-------------------------------------------------------------------------|----|
| - تاريخ نظرية الانتخاب الثقافي                                          | 17 |
| ٢ – ١ النزعة التطورية                                                   | 17 |
| ٢ - ٢ الداروينية الاجتماعية                                             | 29 |
| ٢ – ٣ الوظيفية                                                          | 33 |
| ٢ – ٤ التطورية الجديدة                                                  | 34 |
| ٢ – ٥ النزعة الانتشارية                                                 | 40 |
| ٢ - ٦ البيولوجيا الاجتماعية                                             | 44 |
| <ul> <li>٢ - ٧ التفاعل بين الانتخاب الجينى والانتخاب الثقافى</li> </ul> | 48 |
| ٨ - ٢ مبحث الميمات                                                      | 54 |
| ٢ - ٩ علم الاجتماع والأنثروبولوجيا                                      | 59 |
| ٢ - ١٠ محاولة صوغ توليفة من البيولوجيا الاجتماعية والأنثروبولوجيا.      | 62 |
| ٢ – ١١ علم النفس الاجتماعي                                              | 65 |
| ٢ – ١٢ المنافسة الاقتصادية                                              | 66 |
| ٢ – ١٧ نظرية الانتخاب الشاملة                                           | 68 |

| 72  | ٢ – ١٤ الخلاصة                                       |
|-----|------------------------------------------------------|
| 77  | ٢ - نموذج أساسى للانتخاب الثقافي                     |
| 77  | ٣ – ١ الأساس الجينى للثقافة                          |
| 78  | ٣ ٢ الانتخاب الثقافي                                 |
| 81  | ٣ – ٣ وحدة الانتخاب                                  |
| 85  | ٣ – ٤ الابتكار                                       |
| 88  | ٣ – ه التكاثر                                        |
| 90  | ٣ – ٦ الانتخاب                                       |
| 95  | ٣ - ٧ انتخاب المركبات الميمية                        |
| 96  | ٣ – ٨ الانتخاب البديل                                |
| 98  | ٣ - ٩ عـوائق على طريق التطور                         |
| 101 | ٣ - ١٠ الفوارق بين الانتخاب الجيني والانتخاب الثقافي |
| 102 | ٣ – ١١ الانتخاب الثقافي عند الحيوانات                |
| 104 | ٣ -١٢ قابلية نظرية الانتخاب الثقافي للتطبيق          |
| 107 | ٤ – تطوير جديد للنموذج                               |
| 107 | ٤ – ١ مفهوم الصلاحية                                 |
| 110 | ٤ – ٢ نماذج الانتخاب الجينى                          |
| 113 | ٤ – ٣ الانتخاب الجيني ٢,٨                            |
| 116 | ٤ – ٤ نماذج الانتخاب الثقافي                         |

| 117 | ٤ – ه الانتخاب الثقافي -K-,R                         |
|-----|------------------------------------------------------|
| 120 | ٤ - ٦ أليات الانتخاب الثقافي -K-,R                   |
| 123 | ٤ – ٧ الأليات النفسية البديلة                        |
| 126 | ٤ – ٨ مفارقة الثورة                                  |
| 129 | ٤ - ٩ الخصائص النمطية للثقافات الريجالية والكاليبتية |
| 132 | ٤ – ١٠ حـ دود النظرية                                |
| 133 | ٤ – ١١ نظريات وثيقة الصلة سبق نشـرها                 |
| 138 | ٤ – ١٢ النزعة المحافظة مقابل النزعة الابتكارية       |
| 141 | » – الانتخاب الثقافي عبر العصور                      |
| 141 | ه - ٢ تطور الوحدات السياسية الآخذة في الكبر باطراد   |
| 145 | ه – ۲ تطور الأديان                                   |
| 148 | ه – ۲ الإحيائية                                      |
| 150 | ه – ٤ عقيدة تعدد الآلهة                              |
| 152 | ه – ه عقيدة التوحيد                                  |
| 157 | ه – ٦ الديانات الشرقية                               |
| 161 | ه – ۷ الدیانات ثورة ثقافیة                           |
| 164 | ه – ۸ العلمنة                                        |
| 164 | ه – ۹ الإمبريالية                                    |
| 166 | ه – ۱۰ المجتمع الحديث                                |

| 167  | ه – ۱۱ الهجرات                                    |
|------|---------------------------------------------------|
| 170  | ه ۱۲ المنافسة الاقتصادية                          |
| 173  | ٦ - الديموجرافيا                                  |
| 177  | ٧ - التنظيم الاجتماعي بين قردة الرياح ( البابون ) |
| 183  | ٨ - سوسيولوجيا الانحراف                           |
| 184  | ٨ – ١ الصراع لتعريف الواقع                        |
| 186  | ٨ - ٢ تعريف الواقع في ضوء مصطلحات العلم           |
| 187  | ٨ – ٣ صناعة الأسطورة                              |
| 191  | م ٨ - ٤ مطاردة السحرة والذعر المعنوي              |
| 196  | ٨ - ه دور وسائل الإعلام ( الميديا ) الجماهيرى     |
| 197. | ٨ - ٦ موضوعات حملات مطاردة السحرة                 |
| 201  | ٩ - وسائل الإعلام ( الميديا ) الجماهيرية          |
| 212  | ٩٠ - ١ الإعلان ورعاية البرامج                     |
| 214  | ۹ - ۲ التنافس على جذب الانتباه                    |
| 215  | ١٠ – السلوك الجنسى                                |
| 220  | ١٠٠ – ١ الأليات النفسية                           |
| 223  | و ۱۰ - ۲ انتخاب الخطاب                            |
| 225. | ١٠ - ٣ المخطوطات الاجتماعية                       |
| 227  | ع ١٠ – ٤ المحارم « التابو » والقداسة              |

| 239 | ١١ – الفن                                 |
|-----|-------------------------------------------|
| 239 | ١١ – ١ وظيفة الفن                         |
| 246 | ١١ - ٢ الأساليب والتقسيم الطبقى الاجتماعي |
| 247 | ۱۱ – ۳ الفن البصري                        |
| 252 | ١١ – ٤ الموسيقي والغناء                   |
| 265 | ١١ – ه الرقص                              |
| 274 | ١١ – ٦ العمارة                            |
| 277 | ۱۱ – ۷ الملابس                            |
| 281 | ۱۱ – ۸ الفنون الأخرى                      |
| 283 | ١٢ - اللعب والألعاب والرياضة              |
| 283 | ١٢ - ١ اللعب                              |
| 290 | ١٢ – ٢ الألعاب                            |
| 292 | ۱۲ – ۳ الرياضة                            |
| 298 | ۱۲ – ٤ مقارنة مع ظواهر ثقافية أخرى        |
| 301 | ۱۳ – مناقشة ونتيجة                        |
| 303 | ۱۳ – ۱ الانتخاب الثقافي -R/K              |
| 306 | ١٣ - ٢ وسائط ( ميديا ) النقل الثقافي      |
| 308 | ١٣ – ٣ مبدأ اللذة                         |
| 309 | ١٣ – ٤ هل نحن عبيد الثقافة ؟              |

| ١٣ – ه قابلية الاختبار ومصادر الخطأ          |
|----------------------------------------------|
| ١٣ – ٦ القدرة التفسيرية                      |
| ١٤ - المستقبل                                |
| ١ – ١ سياسة الأمن                            |
| ١٤ – ٢ السياسة السكانية                      |
| ١٤ – ٣ سياسة الهجرة                          |
| ١٤ - ٤ السياسة الاقتصادية                    |
| ١٤ – ه السياسة الإعلامية                     |
| ۱۵ – ٦ مضار الوضع الكاليبتي                  |
| ۱۷ – ۷ مخاطر ومحاذير تتعلق بتطبيق نظرية -R/K |
| ١٥ - توضيح معانى المصطلحات                   |
| الماراء و                                    |

#### ۱ - مدخل

يصف هذا الكتاب نظرية جديدة متداخلة المباحث لتفسير التغير الثقافى، وتختلف النظرية الراهنة عن النظريات التطورية التقليدية من حيث إنها تؤكد على حقيقة أن الثقافة يمكن أن تتطور في اتجاهات مختلفة تأسيسا على ظروفها الحياتية.

وتفسر نظرية الانتخاب الثقافى لماذا ثقافات أو عناصر ثقافية بعينها تنتشر وتذيع ربما على حساب ثقافات أو عناصر ثقافية أخرى والتى يكون مآلها الاندثار. وتشتمل العناصر الثقافية على الهيكل الاجتماعى والتقاليد والدين والطقوس والفن والمعايير والأخلاقيات والأيديولوجيات والأفكار والابتكارات والمعارف والتقانة ... إلخ. واستلهمت هذه النظرية فكرة شارلس داروين عن الانتخاب الطبيعى، ذلك لأنها تنظر إلى العناصر الثقافية باعتبار أنها تماثل الجينات بمعنى إمكانية تكاثرها من جيل إلى جيل وأن تتغير خلال هذه العملية. ويمكن لثقافة ما أن تتطور لأن عناصر ثقافية بذاتها مهيأة أكثر من غيرها للانتشار والتكاثر، الأمر الذي يماثل الأنواع التى تتطور لأن أفراد النوع تتوفر لديها سمات معينة تجعلها أكثر ملاءمة من غيرها للتكاثر، ومن ثم نقل هذه السمات إلى ذرياتها.

والملاحظ أن المنافسة في مجتمع اقتصاد السوق الحرة تؤدى دورا رئيسيا في تحديد مسار التطور الاجتماعي والاقتصادي. وتعتبر نظرية الانتخاب هنا أمرا لا غنى عنه لتحليل هذه العملية، ذلك لأن حاصل كل منافسة يمثل انتخابا. ويصدق الشيء نفسه على الانتخابات الديمقراطية، ذلك أن كل انتخاب يمثل حدثا انتخابيا، أي عملية انتقاء بين عناصر متباينة. ومن ثم يغدو ضروريا تحليل معايير الانتخاب بغية الوصول إلى تحليل علمي لعملية تطور مجتمع ديمقراطي. ولكن الملاحظ في المجتمعات البدائية التي لا تعرف النظام النقدي ولا الديم قراطية أن مسار تطورها تحدده منظومات

سياسية أخرى أو تحدده نتائج النزاعات والحروب.. وهى أيضا أنواع مغايرة من الانتخاب. ويبدو واضحا أن التطبيق النسقى لنظرية الانتخاب فى العلوم الاجتماعية جاء متأخرا وقتا طويلا.

ويمكن النظر إلى عملية الانتخاب الثقافي من زاويتين متقابلتين. ولنفترض على سبيل المثال أننا نسأل شخصين مختلفين لماذا أغنية بذاتها من أغاني البوب أصبحت صرعة السوق الآن. ربما يقول الشخص. (أ) لأن الناس يحبون هذا النوع من الموسيقي، بينما يقول الشخص. (ب) لأن هذه الأغنية تتمتع بلحن آسر للوجدان. وواقع الحال أن الاثنين يقولان الشيء نفسه، ذلك لأن اللحن الآسر للوجدان يتحدد معناه بأنه لمن يستهوى الناس. ولكن . (أ) يرى انتخاب هذه الأغنية مرده إلى خاصية تمين الأشخاص؛ إذ إنهم يتنوقون هذا اللحن، بينما يرى (ب) أن الانتخاب يرجع إلى خاصية تميز الأغنية؛ إذ تتمتع بلحن يستهوى أذواق الناس. ويمكن أن نصف خاصية تميز الذي قدمه (أ) بأنه تفسير محورى إنساني anthropocentric بينما وجهة نظر (ب) تمثل النقيض. ولنا أن نمضى مع النظرة غير المحورية الإنسانية إلى أبعد من نظر (ب) تمثل النوب أو موضات الأزياء أو غير ذلك من ظواهر ثقافية بالكائنات الطفيلية التي تتنافس بغية النفاذ إلى عقول البشر. وطبعي أن أغنية ما أو موضة أزياء ما ليس لها ما يشبه الروح الساحرة أو الإرادة لكي تحقق رواجا شعبيا وإنما هذا مجرد وصف مجازى قد يفيد كثيرا لوصف ظواهر اجتماعية معينة وإنما هذا مجرد وصف مجازى قد يفيد كثيرا لوصف ظواهر اجتماعية معينة لا عقلانية أو عفوية.

والمعروف أن البشر الديهم قدرة خاصة على عقلنة حوافز لا شعورية، مثال ذلك اختلاق أسباب عقلانية تبرر سلوكهم اللاعقلاني. اذلك تبدو غالبية تصرفاتهم سلوكا عقلانيا مخططا وهادفا ـ حتى وإن لم تكن كذلك. ولا ريب في أن التغيرات الاجتماعية لا تحدث كلها بناء على تخطيط وحسم بأسلوب ديمقراطي لصالح الجميع. ذلك أن ثمة حوافز لا شعورية الدي المشاركين الاجتماعيين، ونتائج غير مستهدفة عمدا الخيارات العقلانية ونتائج كلية النطاق لم تكن في الحسبان، ونتائج مترتبة على جماع تصرفات أفراد كثيرين، ونتائج لنزاعات يصعب التحكم فيها، وعوامل إيكولوجية ومنافسة

اقتصادية وآليات أخرى كثيرة تؤثر جميعها فى تطور المجتمعات والسير فى اتجاهات لم يكن بالإمكان التنبؤ بها مسبقا، وليس بالإمكان أن تفيد كل امرئ من أبناء المجتمع ولهذا فإن الإطار الفكرى الحاكم لنظرية الانتخاب الثقافي يتحدى علم الاجتماع التقليدي بفضل ما يتحلى به من قدرة فائقة على تفسير مثل هذه العوامل اللاعقلانية في التطور الاجتماعي

ولا ريب في أن ظواهر مثل الدين والأيديولوجيا والسياسة والأخلاق ومعايير السلوك لها دور أساسي في أي ثقافة من الثقافات، لذلك تستحيل علينا دراسة التغير الثقافي بدون دراسة التغيرات التي تطرأ على قواعد السلوك هذه وعلى فلسفات الحياة. إننا لا نستطيع وصف عقيدة أو أيديولوجية ما تأسيسا على مصطلحاتها هي وحدها دون أن نفقد الموضوعية العلمية. ومن ثم يتعين الحفاظ على مسافة علمية زاوية نظر خارجية ـ حتى يتسنى لنا دراسة أسباب تطور منظومة عقيدية وفق اتجاه بذاته، وحتى يتسنى لنا مقارنة منظومات عقائدية مختلفة على أسس موحدة ومتكافئة. وحرى بالعالم أن يتبرأ من كل أسباب الانحياز الذاتي للعقيدة موضوع الدراسة وأن يكون أشبه بعالم البيولوجيا يدرس أكثر الكائنات الحية تفردا على سطح الأرض وقد لحتفظ بدرجة كافية من الموضوعية تجاه الأيديولوجيات والفلسفات المختلفة. وقد تقيد هنا كثيرا زاوية النظر البعيدة عن المحورية الإنسانية. بيد أننا للأسف غالبا ما نواجه مشكلة تحول دون قبول هذا النهج في التفكير بسبب تعارضه مع نظرتنا إلى العالم القائمة على أساس من المحورية الإنسانية. ويلزمنا هنا قدر كبير من التفكير المجرد.

ولكن كم هو عسير تحقيق الموضوعية الكاملة عند دراسة الظواهر الاجتماعية، ولكن لسوء الحظ، أفضى الإقرار بهذه الحقيقة إلى أن أسقط باحثون عديدون شرط الموضوعية، وخلطوا عن وعى العلم بالأيديولوجيا. وتمثل الحركة النسائية والماركسية أشهر مثالين على ذلك، وهذا فى رأيى يمثل نزعة ذاتية خطرة على العلم، ولذلك سنحاول جاهدا الالتزام من جانبى بأعلى درجة ممكنة من الموضوعية، خاصة عند دراسة ظواهر أيديولوجية أو دينية خلافية.

وسوف يلحظ القارئ أننى أجمع نظريات من مباحث علمية عديدة ومتباينة دون أى اعتبار النزاعات الأيديولوجية السائدة بين بعض هذه الدراسات، ودون أى اعتبار أيضا لحقيقة أن بعض المباحث والدراسات تقع "داخل" أو "خارج" لأسباب أيديولوجية.

إن ثمة هوة كبيرة بين العلوم الطبيعية التي يفترض تراثها التزام الدقة والضبط فيما تقدمه من نماذج وتعريفات، وبين العلوم الاجتماعية والإنسانية التي يمكن أن يرفض فيها باحثون نماذج تتسم بالاقة والضبط لا لسبب سوى أنها اختزالية Reductionistic ولأنها تغفل التنوع والتفرد البشرى. لذلك فإن محاولتي الجمع بين نظريات من علوم جد مختلفة تمثل تحديا حقيقيا. وإن المسافة بين العلوم المضبوطة واللينة مهولة جدا بحيث إن أي محاولة للتوفيق بين هاتين النظريتين سيرفضها الطرفان. وطبيعي أن القارئ، أيا كان المعسكر الذي ينتمي إليه، سيواجه يقينا مشكلات إزاء ما أقدمه من مفاهيم ونماذج، إذ قد يراها شديدة الدقة والصرامة واختزالية أو أنها فضفاضة للغاية وغير دقيقة. وهذا هو الثمن الذي يتعبن دفعه مقابل مثل هذا البحث المعتمد على منهج متعدد المباحث interdisciplinary . وإنها لسذاجة على الرغم من المثل الأعلى الموضوعية العلمية أن يقبع عالم الاجتماع في برجه العاجي ويسقط من حسابه أية نتائج سياسية تترتب على بحثه. وغني عن البيان أن النظرية المعروضة في هذا الكتاب لها نتائج سياسية مهمة تلزم مناقشتها. ولكن من الضروري أن نلتزم بعقل مبرأ عن الهوى، وأن نمايز بين النظرية البحتة والمناقشات السياسية التي تثيرها هذه النظرية. ولهذا حصرنا المناقشات السياسية المشار إليها في إطار الباب الرابع عشر.

والمعروف أن الفكرة القائلة بأن الوراثة الشقافية تشكل الأساس لعملية الانتخاب هي فكرة قديمة ترجع إلى زمن نظرية داروين عن الانتخاب الطبيعي في مجال التطور البيولوجي. وثمة مفكرون عديدون لهم نظرياتهم التي وصفوا فيها، كل على حدة في استقلال عن الآخرين، التماثل بين التطور الجيني والثقافي. ولكن حيل دون إحكام صياغة هذه النظرية بسبب النزاع الأبدى بين وجهات نظر مختلفة. وظلت

لهذا السبب التطبيقات العملية حتى الآن قليلة وغير ذات بال. ونصف فى الباب الثانى التاريخ المتقلب لنظرية الانتخاب الثقافى. ويمكن للقارئ إذا لم يكن معنيا بتاريخ العلم أن يتجاوز الباب الثانى أو أن يقرأه إذا شاء ولكن البابين الثالث والرابع لا يمكن تجاوزهما. ذلك أن الباب الثالث يفسر المفاهيم الأساسية لنظرية الانتخاب الثقافى، ويقدم الباب الرابع صيغة محكمة للنظرية فى صورة نموذج جديد يفسر لماذا تتطور الثقافات المختلفة فى اتجاهات شديدة التباين. وتمثل الأبواب التالية تطبيقات للنظرية على ظواهر ثقافية تاريخية ومعاصرة على السواء. ويجد القارئ مناقشة ختامية فى الباب ١٢.



## ١ - تاريخ نظرية الانتخاب الثقافي

#### Y-1 النزعة التطورية

#### لامارك وداروين

ظهرت فكرة الانتخاب الثقافى أول ما ظهرت فى إنجلترا أيام العصر الفيكتورى ـ ثقافة حققت نجاحا خلال عملية الانتخاب الثقافى أكبر مما تحقق فى أى مجتمع آخر. ولكن قبل الحديث عن هذه النظرية يتعين علينا أن نلقى نظرة على نظرية التطور البيولوجى التى وضع أساسها كل من لامارك وداروين .

كان عالم البيولوجيا الفرنسى جان ـ بابتست لامارك أول من تحدث عن تطور الأنواع. إذ اعتقد أن الحيوان الذى اكتسب سمة نافعة له أو قدرة على التعلم يصبح قادرا على نقل هذه السمة إلى ذريته (لامارك ١٨٠٩). وسنميت باسمه اللاماركية Lamarckism، الفكرة القائلة بإمكانية توارث السمات المكتسبة. وبعد ذلك بنصف قرن نشر عالم البيولوجيا الإنجليزى شارلس داروين كتابه الشهير "أصل الأنواع"، والذى رفض فيه هذا الفرض الذى قال به لامارك، وقدم داروين نظريته القائلة بأن تطور الأنواع يحدث نتيجة الجمع بين التباين والانتخاب والتكاثر.

وواجه المفكرون التطوريون فى ذلك العصر مشكلة كبيرة نظرا لجهلهم آنذاك بقوانين الوراثة. والحقيقة أن الراهب النمساوى جريجور مندل كان خلال هذه الفترة تقريبا عاكفا على إجراء سلسلة من التجارب قادته إلى قوانين الوراثة التى تحمل اسمه اليوم وتشكل أساس علم الوراثة الحديث. ولكن أعمال مندل المهمة ظلت غير معروفة على نطاق عام إلا مع بداية القرن العشرين، وهو ما يعنى أنها كانت مجهولة لدى الفلاسفة البريطانيين فى القرن التاسع عشر. إذ لم يكونوا على علم بشأن

الجينات أو الطفرات . ولهذا عجز داروين عن تفسير مصدر التباينات العشوائية. واضطر داروين إزاء الانتقادات التي جوبهت بها نظريته إلى مراجعة كتابه أصل الأنواع وإلى افتراض إمكانية وراثة السمات المكتسبة. وقال إن هذه الإمكانية هي أساس التباين الذي يمثل شرطا لحدوث الانتخاب الطبيعي (داروين ١٨٦٩ و١٨٧٨). ونشر العالم البيولوجي الألماني أوجست وايزمان في عام ١٨٥٠ سلسلة من التجارب تدحض النظرية القائلة بإمكانية وراثة السمات المكتسبة. وكان كتابه الذي ترجم إلى الإنجليزية في ١٨٨٠ -١٨٨٧ سببا في أن تفقد اللاماركية الكثير من أنصارها.

#### باجهوت Bagehot

على الرغم من أن داروين في كتابه الأول تجنب مسألة أصل الإنسان، إلا أنه كان واضحا تماما أن مبدأ الانتخاب الطبيعي يمكن أن ينطبق على التطور البشرى. ولم يكن هناك آنذاك أي تمييز بين السلالة race والثقافة، ومن ثم بدأ وصف التطور من الحالة الهمجية البدائية إلى المجتمع المتحضر الحديث على أساس النظرية الداروينية. ونجد أول مثال لهذا الوصف في مقال لعالم الاقتصاد البريطاني والتر باجهوت في مجلة فورت نايتلي The Fortnightly في عام ١٨٦٧ وتصور باجهوت أن البشر الأوائل كانوا لا يعرفون أي شكل من أشكال التنظيم، ثم وصف كيف نشأت بداية التنظيم الاجتماعي حين قال:

ولكن عندما بدأ ذات يوم تكوين الدولة لم يكن ثمة صعوبة فى تفسير سبب استمرارها. وأيًا كان ما يمكن أن يُقال ضد مبدأ "الانتخاب الطبيعي" فى المجالات الأخرى، إلا أنه لا يخالجنا أى شك فى أنه كانت له الهيمنة هنا فى مطلع التاريخ البشرى. اعتاد الأقوى قتل الأضعف قدر المستطاع. واست بحاجة إلى التوقف هنا لأبرهن على أن أى شكل من أشكال الدولة أفضل من لا شيء ؛ وأن تجمعا من الأسر التى ربما لا تشعر سوى

بقدر من الولاء القلق تجاه رئيس فرد سيكون وضعها يقينا أفضل من مجموعة من الأسر لا تدين بالطاعة لأى أحد، وقنعت بالبقاء متناثرة في أنحاء العالم لتحارب حيثما حطت الرحال ... إن ما يلزمهم ضرورة هو قيام حكومة واحدة .. وسمها ما شئت من أسماء: كنيسة أو دولة لتنظيم مجمل الحياة البشرية... وهدف مثل هذا التنظيم هو خلق إطار من الأعراف".

إذا ما نظرنا إلى هذه الرواية بعيون عصرنا الراهن، بدت لنا أشبه بمثال واضح للانتخاب الثقافى: الجماعات الأفضل تنظيما قهرت الجماعات الأضعف. ولكن مفهوم الانتخاب الثقافى لم يكن له معنى تقريبا داخل الإطار المرجعى الذى ينطلق منه باجهوت، ولم يكن ثمة خط فاصل واضح يمايز بين الوراثة الاجتماعية والعضوية وذلك نتيجة لسيادة النظرة اللاماركية. واعتقد مفكرو القرن التاسع عشر أن الأعراف والعادات والعقائد تترسب وتترسخ فى النسيج العصبى على مدى بضعة أجيال قليلة لتصبح بعد ذلك جزءا من استعداداتنا الفطرية. ونظرا لعدم وجود أى تمييز بين العرق أو السلالة وبين الثقافة، فقد كانوا يعتبرون التطور الاجتماعي تطورا عرقيا. واعتاد باجهوت فى أول الأمر النظر إلى نموذجه عن التطور البشرى باعتباره مماثلا، وإن لم يكن مطابقا، لنظرية داروين ـ ليس بسبب الفارق بين الوراثة الاجتماعية والوراثة العضوية ولكن بسبب الفارق بين البشر والحيوانات. ولم يذهب باجهوت فى تقديره إلى أن البشر والحيوانات من أصل مشترك. وأكثر من هذا أنه ناقش مسألة ما إذا كانت لكل سلالة من السلالات البشرية المختلفة أدم وحواء خاصين بها (باجهوت لكل سلالة من السلالات البشرية المختلفة أدم وحواء خاصين بها (باجهوت أصل الإنسان".

بيد أننى، وعلى الرغم من هذه التعقيدات، أرى حقا أن باجهوت عنصر مهم بالنسبة لنظرية الانتخاب الثقافى ذلك لأنه يركز على الأعراف والعادات والعقائد والنظم السياسية وغير ذلك من قسمات نراها اليوم عناصر جوهرية للثقافة على عكس السمات الفيزيقية التى نعزوها اليوم إلى الوراثة العضوية في الأساس. ومن الأهمية

بمكان بالنسبة لنظريته أن الأعراف ... إلخ، يمكن أن تنتقل ليس فقط من الآباء إلى الأبناء بل وأيضا من أسرة إلى أخرى. معنى هذا أنه حين يهزم شعب ما شعبا آخر في حرب دائرة بينهما، ويحتل أرضه، فإن فنون الحرب التى تميز بها الشعب المنتصر سوف تنتقل إلى الشعب المهزوم، أو لنقل إنه سوف يحاكيها. وهكذا فإن أى فن حربى يثبت أنه الأقوى سوف ينتشر ويكون له الرواج دائما. ولعل من المهم أن نشير هنا إلى أن باجهوت، على عكس الفلاسفة من بعده، لم يعتبر هذا الانتخاب الطبيعى مفيدا ونافعا بالضرورة: إنه يدعم القوة في الحرب، ولا يدعم بالضرورة مهارات أخرى (باجهوت ١٨٦٨).

#### تايلور

ترك عالم الأنثروبولوجيا إدوارد بى. تايلور أثرا واضحا على الفكر التطورى وعلى مفهوم الثقافة. ونحن نعزو أساسا إلى تايلور فكرة أن المجتمع المتمدن الحديث ظهر نتيجة تطور تدريجى لمجتمعات أكثر بدائية. وتقضى النظرية السائدة فى عهده بئن شعوب الهمج والبرابرة ظهرت نتيجة تحلل مجتمعات متمدنة. وتشتمل كتب تايلور على وصف شامل للأعراف والتقنيات والعقائد السائدة فى ثقافات مختلفة، وكيف تغيرت. ويناقش كيف أن أوجه التماثل بين الثقافات يمكن أن ترجع إما إلى الانتشار أو إلى تطور مستقل مواز ولا نجد فى كتاباته إشارة صريحة إلى نظرية داروين عن الانتخاب الطبيعى. ولكن لا شك فى أنه استلهم نظرية داروين كما هو واضح من الرواية التالية:

إن التاريخ في مجاله الدقيق بامتياز، وكذا الإثنوجرافيا يتحدان لبيان أن المؤسسات التي تثبت أنها الأفضل والأكفأ في العالم تجب تدريجيا الأقل ملاصة وتحل محلها. ويحدد هذا الصراع الأبدى المسار العام للثقافة الناجم عن ذلك". [تايلور، ١٨٧/، مجلدا، ص ٦٨-٦٩]

وأوشك تايلور منذ مطلع عام ١٨٦٥ أن يقدم وصفا لمبدأ الانتخاب الثقافي، أي قبل منشورات باجهوت سالفة الذكر:

" كم هو عسير أن توجد معا في وقت واحد الفنون التي تزدهر في العصور التي يبلغ فيها التهذيب أو الترف شأوا كبيرا والعمليات المعقدة التي تستلزم تألفا من المهارة أو العمل وتكون عرضة للتشوش بسهولة، وغالبا ما يصيبها التحلل. ولكن على الرغم من هذا فإنه كلما كان الفن أكثر ألفة ونفعا، وكلما كانت ظروف ممارسته أقل صعوبة، كلما قل احتمال اندثاره من العالم ما لم يتغلب عليه ويتجاوزه فن أخر أفضل" [تايلور، ١٨٦٥، ص٣٧٣].

وبينما كان داروين عاكفا على دراسة "البقاء الأصلح" كان تايلور معنيا أكثر بموضوع "بقاء غير الصالح". ورأى تايلور في وجود المؤسسات والأعراف البالية والمهجورة والتي لم يعد لها أي نفع أفضل برهان على أن المجتمع الحديث تطور عن وضع أكثر بدائية. ويبدو أن اتجاه تايلور إزاء الداروينية يحمل في طياته ثنائية نقيضية نظرا لأن إشارته الوحيدة إلى داروين تمثلت في الرواية الملغزة التالية التي وردت في تصديره الطبعة الثانية من كتابه الرئيسي "الثقافة البدائية":

ربما استرعى انتباه بعض القراء ما ظنوه سهوا منا، حيث إن دراسة عن الصضارة تؤكد بقوة على نظرية التنامى والتطور لا تكاد تذكر اسم السيد داروين أو السيد هربرت سبنسر ولهما ما لهما من نفوذ على مجمل مسار الفكر الحديث المعنى بهذه المواضيع ؛ ومن ثم ما كان ينبغى عدم الاعتراف بهما. واكن يفسر إغفالنا أى إشارة عنهما أن هذه الدراسة التى بين يدى القارئ والتى جرى تنظيمها وفقا لأطرها الفكرية الخاصة، نادرا ما استعانت من حيث التفاصيل بالأعمال السابقة لهذين الفيلسوفين المبرزين". [تايلور، ١٨٧٣]

وأفضى الغموض إلى شقاق بين مؤرخى الأفكار بشأن علاقة تايلور بالداروينية. مثال ذلك أن جريتا جونس (٢٠-١٩٨٠) يقول إن تايلور استقل عن الداروينية. هذا بينما يمضى أوبلر ١٩٦٥ Opler شوطا بعيدا جدا ليبرهن على وجود اتجاهات داروينية في كتاب تايلور "الثقافة البدائية". ووصل به الأمر إلى حد أنه يصنف تايلور باعتباره "داروينيا ثقافيا" وهذا تصنيف فيه مبالغة كبيرة نظرا لأن تايلور لم تكن لديه نظرية متماسكة عن التسبيب هاريس، ١٩٦٩، ص ٢١٢). وظلت إحدى القضايا الرئيسية هي ما إذا كان المفكرون التطوريون في القرن التاسع عشر مفكرين عرقيين أم لا بمعنى هل عزوا تفوق الشعوب المتحضرة إلى وراثة عضوية أم إلى ثقافة. بيد أن هذا خلاف في الرأى لا معنى له نظرا لأنه لم يكن هناك خط فاصل واضح يمايز آنذاك بين الوراثة العضوية والوراثة الاجتماعية. واستخدم تايلور كلمة عرق أو سلالة كمرادف لكلمة ثقافة أو قبلة أسوة بالغالية العظمي من معاصريه.

#### سينسر

منذ عام ١٨٥٧ وقبل أن ينشر داروين كتابه "أصل الأنواع"، قدَّم الفيلسوف الإنجليزى المبرز هربرت سبنسر عرضا لمبدأ يقضى بأن أكثر الأفراد ملاعة وصلاحية يبقون على قيد الحياة بينما الأقل صلاحية يموتون خلال الصراع من أجل الوجود. ولم تكن لهذا المبدأ أول الأمر سوى أهمية أدنى شأنا فى فلسفة سبنسر التطورية التى ارتكزت على فكرة مؤداها أن جميع أنواع التطور تخضع لمبادئ أساسية واحدة. ذلك أن الكون والأرض والأنواع والأفراد والمجتمع تتطور جميعها وفق النمط ذاته وفى الاتجاه نفسه، أى، حسبما رأى سبنسر، فى اتجاه المزيد من الاختلاف والتوازن دائما وأبدا. إنها جميعا تمثل جزءا من عملية واحدة:

"... ليست هناك أنواع عديدة من التطور تجمع بينها سمات معينة مشتركة، وإنما هناك تطور واحد يمضى في كل الاتجاهات وله الاسم ذاته". [سبنسر، هـ. ١٨٦٢]

وفى عام ١٨٥٧، أى قبل عامين فقط من صدور كتاب داروين عن أصل الأنواع، وصف سبنسر علة هذا التطور بقوله: "ذلك السر الأزلى الذى يتجاوز بالضرورة دائما وأبدًا الذكاء البشرى" (سبنسر، هـ. ١٨٥٧).

وذهب سبنسر إلى أن تطور المجتمعات يمضى عبر أربعة مراحل، إذ ظهرت من بين الصالة الهمجية غير المتظمة المجتمعات البربرية المؤلفة من البدو الرحل والرعاة. واتحد هؤلاء فيما بعد في مدن ودول قومية، تسمى المجتمعات المحاربة. وتسمى المرحلة الأخيرة في التطور باسم المجتمع الصناعي الذي سوف يواصل تطوره في اتجاه التوازن وانعدام النمو والسلم والتناغم.

وحددت التطور الاجتماعي أول الأمر عوامل خارجية مثل المناخ وخصوبة التربة والنباتات والحيوانات والسمات الخاصة المميزة للبشر أنفسهم. وثمة عوامل ثانوية تشتمل على تعديلات أدخلها البشر على بيئتهم وعلى أنفسهم وعلى مجتمعهم علاوة على تفاعلهم مع المجتمعات الأخرى. ويمثل النمو السكاني القوة الدافعة في هذا التطور، ذلك أن الزيادة المطردة في السكان تستلزم دائما وأبدًا إنتاج المزيد من وسائل إنتاج المعام، ومن ثم زيادة درجة التنظيم وتقسيم العمل والتقدم التقاني.

والحرب لها دور مهم فى الانتقال من حالة البربرية إلى المجتمع المحارب، ذلك أن عرب أو أى تهديد بالحرب يستلزم تشكيل حلفاء وتأسيس حكومة مركزية قوية. ومن ثم يتميز المجتمع المحارب باحتكار قوى القوة والسلطة التى يتعين على الناس الخضوع لها. وغالبا ما تكون المحصلة النهائية لأية حرب هى اندماج مجتمعين فى مجتمع أكبر حيث تمتزج الثقافتان ببعضهما وتبقى على قيد الحياة الجوانب الأفضل من كل من الثقافتين. والملاحظ أن إنشاء دول أكبر وأكبر على هذا النحو هو ما يهيئ إمكانية الخطوة الأخيرة فى المخطط التطوري عند سبنسر أى التصنيع. ولا تزال الحكومة المركزية الصارمة والشمولية عقبة دون التصنيع لأنها تعوق المبادرات الاقتصادية الخاصة والتقدم العلمى، لذلك فإن المجتمع المحارب سوف يتحرك فى زمن السلم فى اتجاه المزيد من الحرية الفردية والديمقراطية ومن ثم يتحول إلى ما يسميه سبنسر المجتمع الصناعي. (سبنسر هـ ١٨٧٢).

وأثر كتاب شارلس داروين عن أصل الأنواع تأثيرا مهما على فلسفة سبنسر، هذا على الرغم من أنه لم يرفض أبدا وبشكل كامل النزعة اللاماركية. ورأى أن مبدأ البقاء للأصلح يصدق فقط على تطور الأنواع والمجتمعات وليس على تطور الأرض أو الكون ولا على التطور الفردى ontogenetic، ومن ثم فإن مبدأ الانتخاب الطبيعى ليس له أن يحتل ذات الوضع المحسورى في فكر سسبنسسر التطسورى كما هو الحال في فكر داروين.

وطبق سبنسر مبدأ "البقاء للأصلح" على تشكل المجتمعات البدائية تماما مثلما فعل باجهوت :

".... إن تشكل المجتمعات الأكبر حجما على هذا النحو نتيجة اتحاد المجتمعات الأصغر بسبب الحروب، وتدمير أو استيعاب المجتمعات الأكبر المتحدة للمجتمعات الأصغر غير المتحدة يمثل عملية حتمية. واستطاعت الأنواع المختلفة من البشر الأكثر تكيفا مع الحياة الاجتماعية أن يقتلعوا الأنواع المختلفة الأقل تكيفا". [سبنسر، هـ. ١٨٩٣]

ولم يكن سبنسر، شأنه شأن باجهوت وتايلور، يمايز بين الوراثة الاجتماعية والعضوية إلا نادرا. لذلك يتعذر علينا أن نقرر ما إذا كانت الرواية السابقة تشير إلى انتخاب جينى أم ثقافي. بيد أن سبنسر يطبق بالفعل مبدأ الانتخاب الطبيعي على ظواهر لا يمكن اعتبارها من وجهة النظر المعاصرة إلا وراثة اجتماعية. ويصف سبنسر نشأة الأديان على النحو التالي:

قد نرى أن المآلوف أن الرئيس أو الحاكم الذى نشأت عن عادة استرضائه عقيدة محلية، إنما اكتسب وضعه بفضل نجاحات من هذا النوع أو ذاك. وإذا كان الأمر كذلك يتحتم علينا أن نستنتج أن طاعة الأوامر الصادرة عنه والالتزام بالأعراف التى استهلها من شأنهما في متوسط الحالات أن يحققا رضاء اجتماعيا طالما ظل الوضع على حاله دون تغيير. ولذلك فإن

النزعة المحافظة القوية لدى المؤسسات الدينية تبدو أمرا له ما يبرره، ويمكن القول، حتى دون النظر إلى مدى الملاحة النسبية للعقيدة الموروثة مع الظروف الاجتماعية الموروثة، أن ثمة ميزة، إن لم نقل ثمة ضرورة، للتسليم بالمعتقدات التقليدية، وبالتالى من الامتثال للأعراف والقواعد المترتبة عليها. [سبنسر، هـ ١٨٩٦]

ويمكن لمبدأ البقاء للأصلح أن يفضى بوضوح إلى فلسفة حق القوى الأعظم: إى الله سياسة حرية العمل .laissez-fair policy وانطبق هذا المبدأ أساسا عند سبنسر على الفرد، إذ كان مناهضا لأى نوع من السياسة الاجتماعية التى تعمل لصالح الفقير والضعيف لقد كان سبنسر رائدا كمدافع عن "الفردية التنافسية" في شئون الاقتصاد والمجتمع (جونس، جن ١٩٨٠). لم يكن يرى الأنانية والغيرية نقيضين بل وجهى عملة واحدة إن أى إنسان يريد الأفضل انفسا إنما ينشد الأفضل أيضا لمجتمعه ذلك لأنه جزء من المجتمع وهكذا تغدو الأنانية قوة دفع مهمة في تطور المجتمع (سبنسر هـ ١٨٧٦).

ولكن سبنسر لم يساند سياسة حرية العمل عندما جرت محاولات تطبيقها في الحروب الدولية (شالبرجر ١٩٨٠). والتزم موقفا نقديا للغاية من تزايد سياسة العسكرة والهيمنة الإمبريالية في بريطانيا، إذ رآها بمثابة ظاهرة نكوص في المسيرة التطورية. وحذر أيضا من حقيقة واقعة نلمسها في المجتمع الحديث، وهي أن العناصر البشرية الأقوى هي التي تذهب في الغالب الأعم إلى الحرب وتلقى حتفها، هذا بينما الأضعف منهم يبقون حيث هم ويتكاثرون واعتقد سبنسر، انطلاقا من تظرته التفاؤلية التي ظل ملتزما بها، أن الحروب مرحلة انتقالية في التاريخ التطوري للبشر:

ولكن مع ظهرور مجتمعات أرقى، وهو ما يعنى توفر خصائص فردية لعلاقات تعاون أكثر متانة، فإن الأنشطة التدميرية التى تمارسها هذه المجتمعات تفرق ردود أفعال لها نتائجها الضارة بالطبائع المعنوية لأبنائها ـ وهذه نتائج ضارة تفوق فى تأثيرها المنافع الناجمة عن استئصال الأعراق الأدنى

مرتبة، وبعد بلوغ هذه المرحلة تقوم الحرب الصناعية بإنجاز عملية التطهير والتي لا تزال تمثل شاتا مهما، أي تجري هذه العملية من خلال المنافسة بين المجتمعات. وتحقق المجتمعات الأفضل فيزيقيا وانفعاليا وفكريا خلال هذه العملية أوسع انتشار ممكن لها، وتخلف وراها المجتمعات الأقل قدرة لكي تندثر تعريجيا نتيجة إخفاقها في إنجاب نريات كثيرة العدد". [سبنسره. ١٨٧٣]

وصادفت نظريات سبنسر، أولا وقبل كل شيء نقدا بسبب ما تنطوى عليه من مفارقة تغيد بأن السيادة المطلقة للقوى الأعظم سوف تفضى إلى حالة تناغم. وقال خصومه إنه أنكر مثالب وسلبيات المجتمع الرأسمالي رغبة منه في الحفاظ على عقيدته الأولى والتي تقضى بأن التطور هو عين التقدم. وقيل إن سبنسر في أواخر أيامه زايله هذا الوهم وبدأ يدرك حقيقة هذه المشكلة (شالبرجر، ١٩٨٠).

#### برونتيير

استلهم مؤرخ الأدب الفرنسي فرديناند برونتيير نظرية دارون عن التطور، وذهب إلى أن الأدب والفنون الأخرى تطورت بناء على مجموعة من القوانين التي تماثل، وإن لم تطابق، القوانين الحاكمة التطور البيولوجي:

والآن إذا عرفنا أن ظهور أنواع بذاتها، في ظرف معدد زمانا ومكانا، يفضى إلى انتثار أنواع أضرى معددة، أو إذا صبح أيضا أن الصراع من أجل الحياة لا يكون أشد شراسة إلا بين الأنواع المتجاورة، ألا يدع هذا الأمثلة تتزاهم في فكرنا لتذكرنا بأن الوضع لم يكن على غير هذا النعو في تاريخ الأداب والفنون ٢. [برونتيير ١٨٩٠]

وعلى الرغم من أن مفهوم الوراثة الثقافية لم يذكره برونتيير صراحة إلا أنه دون ريب يمايز بين العرق والثقافة. إنه يقول إن تطور الأدب والفن رهن العرق متلما هو رهن البيئة والظروف الاجتماعية والتاريخية، وكذا العوامل الفردية. علاوة على هذا، فإنه يمايز بين التطور والتقدم.

#### ستيفين

أول من قدم صياغة دقيقة لنظرية الانتخاب الثقافي هو ليزلى ستيفين. نراه في كتابه "علم الأخلاق" The Science of Ethics ) يمايز بوضوح بين التطور الاجتماعي والتطور العضوى، ويفسر لنا الفارق بين هاتين العمليتين في ضوء أمثلة عديدة مثل ما يلى:

المدفعية المتقدمة مثلها مثل الأسنان الصادة، إذ تمكن الفريق الحائز لها من أن يستأصل أو يخضع منافسيه. بيد أننا نجد فارقا واضحا من ناحية أخرى، ذلك أن الأسنان الحادة تخص فقط أفرادا ظهرت لديهم هذه الأسنان وتخص ذرياتهم ممن سوف تنتقل إليهم الأسنان بالوراثة. ولكن المدفعية المتقدمة يمكن أن يحوزها فريق من أفراد يؤلفون مجتمعا متصلا بالمبتكر الأصلى. وها هنا نجد ابتكار فرد يمكن اعتباره من نواح معينة ابتكارا خاصا بالجميع. هذا على الرغم من أن قوانين انتشار الاختراع ستكون بطبيعة الحال شديدة التعقد."

ورأى ستيفن أن التمييز بين التطور الثقافي والتطور العضوى مهم لأن التطور العضوى ستيفن أن التمييز بين التطور الثقافي والتطور العضوى شديد البطء بحيث لا نجد له أى علاقة وثيقة بالعلوم الاجتماعية. ويناقش ستيفين أيضا مسالة "وحدة الانتخاب" ويرى أن وحدة الانتخاب قد تكون في الحروب القبلية البدائية هي القبيلة كلها التي تقضى عليها وتحل محلها قبيلة أخرى متميزة بفنون حربية أكثر كفاءة وفعالية. ولكن الملاحظ في الحروب الحديثة بين الدول

المتحضرة تكون وحدة الانتخاب نظام سياسى ينتصر على نظام آخر، بينما يظل القطاع الأكبر من الشعب المهزوم على قيد الحياة. ورأى أيضا أن الأفكار يمكن انتخابها خلال عملية ليست وقفا على ميلاد أو موت الناس. وهكذا كان ستيفين واعيا بأن ثمة ظواهر مختلفة تنتشر بآليات مختلفة. ويتضح لنا هذا من الرواية التالية:

"العقائد التى تمنح معتنقيها قوة أكبر لديها فرصة أكبر للانتشار بينما تندش العقائد الضارة عن طريق اندثار معتنقيها. بيد أن هذا يعبر عما يمكن أن نسميه الشرط الحاكم أو المنظم ولا يمثل القانون المباشر للانتشار. وتنتشر النظرية من مخ إلى أخر طالما كان المرء قادرا على إقناع غيره، وتمثل هذه عملية مباشرة أيا كانت طبيعتها النهائية، ونجد لها قوانينها الخاصة الحاكمة للوضع العام الذي يحدد آخر ما يبقى على قيد الحياة من منظومات الفكر المختلفة". [ستيفين، ١٨٨٢]

ولكن نظريات ليزلى ستيفين النابهة عن التطور الثقافي لقيت الإهمال ولم يكن لها أثر، فيما يبدو، على الفلاسفة الذين جاءا من بعده. وها هو بنيامين كيد على سبيل المثال لم يذكر الانتخاب الثقافي في كتابه "التطور الاجتماعي" الصادر عام ١٨٩٤.

#### کید Benjamin Kidd

استلهم كيد أفكار كل من ماركس وسبنسر [ في المقام الأول ] وإن انتقدهما . ويبدو وكأنه حاول أن يلتزم قاعدة الوسط الذهبي . اتفق مع الماركسيين على أن أبناء الطبقة الحاكمة ليسوا أسمى من سواهم . واعتقد أن الأسر الحاكمة كانت آخذة في التحلل بحيث بات لزاما ظهور حكام جدد من بين القاعدة . وعارض لهذا السبب الامتيازات . وأنكر التفوق العقلى الفطري للعرق الأبيض، وعزاه إلى ميراث اجتماعي والذي يعنى به المعارف المتراكمة . واتفق من ناحية أخرى مع العنصريين على أن العرق الإنجليزي كان هو الأرقى عندما بلغ مستوى "الكفاءة الاجتماعية" والتي يعنى بها

القدرة على تنظيم وكبح الغرائز الأنانية لصالح المجتمع والمستقبل وعزا كيد هذه الغيرية إلى الغريزة الدينية. وعمد، إزاء هذا الرأى المثير للفضول، إلى تفسير تطور الدين في ضوء الانتخاب الطبيعي للعرق الأقوى تأسيسنًا على الوراثة العضوية. وعلى الرغم من أن كيد يشير إلى ليزلى ستيفين في سياقات أخرى، إلا إنه لم يذكر أبدا الانتخاب القائم على الوراثة الاجتماعية. وذهب كيد، بناء على رفض وايزمان للنزعة اللاماركية، إلى أن المنافسة الأبدية ضرورية لاطراد تطور العرق، لذلك نراه يرفض الاشتراكية التي اعتقد أنها سوف تفضى إلى حالة من التحلل.

#### ۲ - ۲ الداروينية الاجتماعية Social Darwinism

استمرت مشكلة التمييز بين الوراثة الاجتماعية والوراثة العضوية إلى ما بعد الحرب العالمية الأولى بفترة غير قصيرة. مثال ذلك أن عالم النفس الاجتماعى وليم ماكدوجال تحدث عن الانتخاب بين السكان على أساس الدين أو القوة العسكرية أو المنافسة الاقتصادية دون الحديث عن الوراثة الاجتماعية. وذهب ماكدوجال إلى أن هذه الخصائص ترتكز على استعدادات طبيعية نظرية في الأعراق المختلفة (ماكدوجال، ١٩١٨، ١٩٨٨).

وجدير بالذكر أن هذا التركيز على الانتخاب الطبيعى والبقاء للأصلح باعتبارهما القوة الدافعة فى تطور المجتمع مهد الطريق لظهور العديد من الفلسفات التى مجدت الصرب والمنافسة. وذهبت هذه الفلسفات إلى أن الجنس الآرى هو الأسمى دون الأجناس الأخرى، ورأوا أن البراهين على ذلك واضحة أينما ذهبنا: الأستراليون، وشعب نيوزيلانده (الماوورى Maori) والهنود الحمر والزنوج - إذ كل هؤلاء خضعوا واستسلموا فى المنافسة مع الإنسان الأبيض.

وأدخل خصوم سبنسر مصطلح الداروينية الاجتماعية عام ١٨٨٥، وأصبح يطلق منذ ذلك التاريخ على أية فلسفة مبنية على الداروينية (بانيستر ١٩٧٩). وظل تعريف هذا المصطلح مرنا ومتباينا اعتمادا على ما يريد المرء أن يشمله هذا القدح .

ولقد كان سبنسر، وليس داروين، هو الذي صباغ تعبير "البقاء للأصلح". وتنطوى هذه الصياغة ضمنا على افتراض أن الأصلح هو الأفضل؛ أي أن ذلك الذي يبقى على قيد الحياة خلال المنافسة هو الأفضل. ولم يدرك أحد إلا بعد سنوات طويلة أن هذا التعبير ضرب من التكرار والحشو، ذلك لأن الصلاح يتحدد في الحقيقة بأنه القدرة على البقاء - ومن ثم فإن البقاء لمن يبقى على قيد الحياة (بيترز، ١٩٧٦).

وتنطوى عبارة داروين "الانتخاب الطبيعى" على نزعة حتمية ضمنية أن ما كان طبيعيا هو أيضا ما كان نافعا ومرغوبا. ويذهب الداروينيون الاجتماعيون فى نظرتهم إلى العالم إلى أن البشر والمجتمع البشرى كانوا جزءا من الطبيعة، ومن ثم صادف مفهوم الطبيعية أى حالة الفطرة الطبيعية آنذاك، مثلما تصادف الآن هوى وإعجابا. ولا ريب فى أن النظر إلى الإنسان كجزء من الطبيعة لابد من أن يعنى، كنتيجة منطقية، أن كل ما هو بشرى فهو طبيعى، أى ينتمى إلى الطبيعة ولا شمىء غير طبيعى. وهكذا يبدو مفهوم الطبيعة غير ذى معنى. ولكن يبدو أن أحدا لم يدرك أن هذا لم يكن مقولة موضوعية بل مفهوما تعسفيا مثقلا بأحكام القيمة، ونحن إذ نصف التطور بأنه طبيعى إنما نحول دون أنفسنا والاختيار إذ أصبح كل شيء متروكا السيادة الحرة للقوى الأعظم. ولم يجرؤ أحد على كسر نظام الطبيعة أو أن يتساءل عن مدى استصواب الانتخاب الطبيعي. وهكذا كان التطور والتقدم مترادفين.

واستخدم المفكرون الداروينية الاجتماعية لتبرير كل أنواع النزعات الليبرالية والإمبريالية والعنصرية والنازية والفاشية وتحسين النسل ... إلخ. وإننى أمسك عن ذكر قوائم الأيديولوجيات العديدة التى تعززت بفضل مفهوم الداروينية الاجتماعية، إذ سبق أن تناولت كتب عديدة هذا الموضوع. ولكننى أكتفى هنا بملاحظة أن الداروينية الاجتماعية لم يرفضها أحد إلى أن كشفت الحرب العالمية الثانية عن الأهوال المروعة التى أفضى إليها هذا الفكر.

#### كيلر:

انتقد عالم الاجتماع الأمريكي ألبرت جي. كيار الداروينيين الاجتماعيين السابقين لأنهم أقاموا نظريتهم التطورية على الوراثة العضوية (١٩١٦). ورفض، في إشارة منه إلى وايزمان، فكرة أن الخصائص المكتسبة مثل التقاليد والأخلاق يمكن وراثتها.

استوحى كيلر القاعدة العامة عن التطور البيولوجى عند داروين: التى تقول إن النتيجة المشتركة التباين والانتخاب والتكاثر تفضى إلى التكيف، وقدم تعريفا على أساس من التماثل المجرد التباين الاجتماعى والانتخاب الاجتماعى والتكاثر الاجتماعى، واعتبر كيلر أن هذه فكرته هو. وأشار بطبيعة الحال إلى عديد من المفكرين الاجتماعيين البريطانيين، يمن فيهم سبنسر وباجهوت، غير انه ذهب إلى أن نظرياتهم ترتكز على الوراثة العضوية. ولم يكن يعرف شيئا عن ليزلى ستيفين.

ويمثل كتاب كيار دراسة نسقية فاحصة العوامل الثلاث: التباين والانتخاب والتكاثر، وهو ما يجعلنا نعتبره أول من قدم عرضا شاملا لنظرية الانتخاب الثقافي. وكان لابد وأن تمضى سنوات كثيرة قبل نشر مناقشة موازية لذلك من حيث الشمول للانتخاب الثقافي. وعرض كيلر وصفا الكثير من آليات الانتخاب المختلفة. واستخدم مصطلح الانتخاب العفوى automatic selection لتشخيص ناتج الصراعات. ورأى أن هذه الصراعات يمكن أن تكون دموية أو غير دموية. وأطلق على نقيض الانتخاب العفوى اسم الانتخاب العقلاني Rational Selection، أي ناتج قرارات عقلانية مبنية على المعرفة. ومايز كيلر بوضوح بين الانتخاب البيولوجي والثقافي وبين الملاحة أو الصلاحية عماما البيولوجية والثقافية. وأكد أن العمليتين كانتا في صراع مع بعضهما مما يفضي إلى مسارات مختلفة الاتجاهات (كيلر، ١٩١٦). وقال إن التكاثر الاجتماعي يتم عن طريق التراث والتعليم والعقيدة وعبادة السلف. ووصف الدين بأنه قوة توجيه وحفظ مكينة الغاية:

" كان النظام تحديدا هو ما يحتاج إليه البشر وقتما كان الجنس البشري في طفواته، وظل بحاجة إلى النظام منذ ذلك التاريخ، إذ يتعين على البشر أن يتعلموا كيف يتحكمون في أنفسهم. وعلى الرغم من أنّ النظام المحدِّد للعبلاقيات حبقق انضباطا مهما إلا إن القائمين عليه هم مجرد بشر. ومن ثم كان الرئيس مضطرا إلى أن يغفو بين الحين والآخر، وغير قادر على أن يكون هنا وهناك وفي كل مكان في وقت واحد، كما كان بالإمكان خداعه وتجنبه. ولكن الصال ليس كذلك بالنسبة للأشباح والأرواح، ذلك أن عين الروح المارسة للبشر تبصر كل شيء ولا تأخذها سنة من النوم، ولا تخفي عليها خافية في الزمان أوَّ الكان، وإن إثبات كل هذا في سنجل أمر لا ريب فيه. هذا علاوة على أن عقوبة الخطيئة مروعة، ومم التسليم بأن الرئيس يمكنه أن يضرب أو يبتر أو يفرض غرامة أو يقتل إلا إن ثمة حدودا لكل ما له أن يفعل. هذا على عكس الصال بالنسبة للأرواح، إذ يمكنها أن تصبيب الناس بأضرار وأذي لا عهد لهم بها، وأن تبتليهم بتشوهات وتحولهم إلى مسوخ. ويُمتُد سَلطانها إلى مَا بعد القبور، وتتجاوز قدراتها على الإيذاء حدود أقيصي الخيبالات إثارة [ .... ] وليس ثمة شك في أن القيمة الانضباطية لهذا فاقت قدرة كل مظاهر القوة والقهر التي عرفتها البشرية طوال تأريخها". [ سيمنر وكبلر Sumner & Killer [1947

وتمين نقد كيار للداروينية الاجتماعية (١٩١٦) بأنه نقد علمى محض وليس سياسيا. وناصر كيار فكرة تحسين النسل التي ساد اعتقاد على نطاق واسع حتى الحرب العالمية الثانية بأنها فكرة تقدمية.

#### ٢-٣ الوظيفية

تصور سبنسر المجتمع في صورة كائن عضوى حي، حيث شبه المؤسسات المختلفة بأعضاء الجسم التي تؤدى وظائف مماثلة. مثال ذلك أنه رأى الحكومة تماثل المغ، والطرق تشبه العروق والشرايين. وشاعت هذه الصور المجازية بين العلماء فيما بعد، وأفضت إلى ظهور تيار فكرى عُرف باسم الوظيفية .moctionalism وتعنى هذه المدرسة النظرية بوظيفة المؤسسات المختلفة داخل المجتمع. لذلك بدت الوظيفية في الأساس نظرية سكونية "ستاتيكية" static، نادرا ما تعنى بدراسة التغير. وعلى الرغم من النقد الشديد الذي انصب خلال هذه الفترة ضد النزعة التطورية، إلا أنه لم يكن ثمة تناقض بين النزعة التطورية والوظيفية. وأعرب بعض الوظيفيين المبرزين عن أسفهم لعدم شيوع النزعة التطورية:

"لا تمثل النزعة التطورية الآن الاتجاه السائد، هذا على الرغم من أن فروضها الرئيسية ليست فقط صحيحة بل إنها أيضا ضرورية ولا غنى عنها للباحث الميدانى، وكذا لدارسى النظرية". [مالينونسكى ۱۹۶٤]

ودافع الوظيفيون عن عدم اكتراثهم بالنظرية التطورية زاعمين أن أى تحليل تطورى لابد وأن يسبقه تحليل بنيوى ووظيفى للمجتمع (بوك، ١٩٦٣). ونجد واحدا من أشهر الأنثروبولوجيين، وهو ألفريد أر. رادكليف ـ براون Alfred R. Radcliffe-Brown، يؤمن بنظرة مماثلة تماثل نظرة زميله الشهير برونيسلاف مالينوفسكى عن النزعة التطورية (رادكليف ـ براون، ١٩٥٢). وماييز بين أنواع مختلفة من التغيرات في المجتمع: أولا التغيرات الأساسية التي تطرأ على مجتمع كمحاولة للتكيف مع الظروف الخارجية المتغيرة؛ ثانيا، تكيف المؤسسات الاجتماعية المختلفة مع بعضها البعض؛ ثالثا، تكيف الأفراد مع هذه المؤسسات. وعرض رادكليف ـ براون بعضها البعض؛ ثالثا، تكيف الأفراد مع هذه المؤسسات. وعرض رادكليف ـ براون هذه التغيرات في عبارات عامة فقط تحت مسمى "التوافق" adjustment و"التكيف"

ولكن مالينوفسكى نراه من ناحية أخرى يدخل فى المزيد من التفصيلات عن النزعة التطورية. ويذهب مالينوفسكى إلى أن الظاهرة الثقافية يمكن أن تجد مكانها داخل مجتمع ما إما عن طريق الابتكار أو الانتشار وافدة من مجتمع آخر. ويعتمد اطراد بقاء الظاهرة على تأثيرها على ملاحة وصلاحية الثقافة، أو على ما تنطوى عليه من "قيمة البقاء". ويولى مالينوفسكى أهمية كبرى للانتشار diffusion فى هذا السياق. وحيث إن الظواهر الثقافية يمكنها، على عكس الجينات، أن تنتقل من فرد إلى أخر، أو من مجتمع إلى آخر، فإن الحروب، حسبما يرى مالينوفسكى، ليست ضرورية من أجل اطراد عملية التطور الثقافي. كذلك فإن المجتمع الأخذ فى التحلل يمكنه إما أن يدخل تحت سلطان مجتمع أكثر فعالية وكفاءة أو أن يتبنى مؤسسات الثقافة الأرقى. وسوف تؤدى عملية الانتخاب هذه إلى تولد قدر أكبر من الكفاءة وخلق ظروف حياتية حسنة (مالينوفسكي، ١٩٤٤).

ويمكن يقينا المؤالفة بين النزعة الوظيفية والتطورية في مركب واحد طالما وأن نظرية الانتخاب تمثل رابطة ممكنة بين وظيفة أي مؤسسة ثقافية وأصلها الذي نشأت عنه. ويبين واضحا أن المؤسسة الوظيفية سوف تتغلب على المؤسسة الأقل كفاءة أثناء عملية الانتخاب الثقافي (دور، ١٩٦١). وإذا وضعنا هيمنة الفكر الوظيفي في الاعتبار، ليس لنا أن ندهش لعودة ظهور النزعة التطورية في صورة ميلاد جديد حوالي ، ١٩٥٠

#### ٢-٤ التطورية الجديدة

يفيد اسم التطورية الجديدة ضمنا معنى أن ثمة شيء جديد وهو ما قد يكون خادعا إلى حد ما. ورفض بعض التطوريين الجدد هذا المصطلح وأطلقوا على علمهم السم "التطورية القديمة الواضحة" - وهكذا كانت هى! (ساهلين وسيرفيس، ١٩٦٠، ص٤). والمعروف أن تراث هذا الفكر ابتداء من سبنسر وحتى تايلور استمر دون إضافة الكثير من الفكر الجديد. وركز التطوريون الجدد اهتمامهم على وصف تطور المجتمعات عبر عدد من المراحل. وأوضحوا أوجه التماثل بين العمليات التطورية المتوازية، مع الكشف عن قاعدة مشتركة لاتجاه التطور. ونلحظ أن أحد الفوارق المهمة

التى تختلف عن النزعة التطورية القرن التاسع عشر هو أن قوانين الوراثة البيولوجية باتت معروفة للجميع. ومن ثم ليس لأحد أن يستمر فى الخلط بين الوراثة الجينية والاجتماعية، كما أصبح هناك خط فاصل يمايز بوضوح بين التطور العرقى والتطور الاجتماعي. ولم تعد ثمة نظريات عرقية كما أضحت التطورية الاجتماعية القديمة مرفوضة.

فإذا كانت الوراثة الجينية تنتقل فقط من الأبوين إلى الأبناء، فإن التراث الثقافى ينتقل فى كل الاتجاهات حتى بين شعوب لا علاقة بينهم. لذلك رأى التطوريون الجدد أن الانتشار لا أهمية له. ورأوا أن ثقافة ما يمكن أن تندثر دون أن يندثر الشعب الحامل لهذه الثقافة. معنى هذا بعبارة أخرى أن التطور الثقافي على عكس التطور الجينى ليس رهن ميلاد ووفاة الأفراد (تشايلد، ١٩٥١).

ويمثل التلاقى convergence أحد النتائج المهمة للانتشار، هذا بينما كان التباعد divergence سمة التطور الاجتماعى فى المجتمعات البدائية فيما قبل التاريخ. إذ حاولت كل قبيلة على حدة التكيف بطريقتها الخاصة المميزة مع بيئتها. ولكن الاتصالات فى المجتمع الحديث لها فعاليتها الشديدة بحيث إن الانتشار له دور مهم ورئيسى. وتتحرك جميع الثقافات فى اتجاه واحد لأن الابتكارات النافعة تنتشر من مجتمع إلى آخر، ومن ثم يحدث التلاقى (هاردنج، ١٩٦٠؛ ميد ، ١٩٦٤).

ورأى التطوريون الجدد أن من المهم الكشف عن قانون عام شامل يصور لنا اتجاه التطور:

### "لكى يكون المرء تطوريا، يتعين عليه أن يحدد اتجاها للتطور..." [ بارسونز، ١٩٦٦، ص١٠٩ ]

وظهرت اتجاهات كثيرة تحدثنا عن ماهية هذا الاتجاه. وذهب تشايلد إلى أن التطور الثقافي سار في نفس اتجاه التطور البيولوجي، بل وأضحى في الواقع بديلا عنه. وذكر على سبيل المثال أننا نرتدى معطفا من الفرو حين يبرد الجو بدلا من أن ينبت فرو لنا كما هو الحال بالنسبة للحيوانات. وسبق لسبنسر أن وصف اتجاه التطور

بأنه حالة من التعقد والتكامل المطرد. ولا تزال هذه الفكرة تجد أنصارا كثيرين لها بين التطوريين الجدد (كامبل، ١٩٦٥؛ إيدر، ١٩٧٦).

ورأى ليزلى هوايت (١٩٤٩) أن التكامل والدمج يعنى سيطرة سياسية قوية ووحدات سياسية أكبر يتزايد حجمها دائما وأبدا. ولم يكن هذا التكامل هدفا فى ذاته بل وسيلة نحو الهدف الحقيقى للتطور: ألا وهو استخدام الطاقة بأكبر قدر ممكن وعلى نحو أكثر كفاءة. ودافع هوايت بلغة الديناميكا الحرارية عن وجهة النظر القائلة بأن استغلال الطاقة هو المقياس الكلى الشامل للتطور الثقافي. وعبر عن هذا بالصيغة التالية:

#### طاقة × تقانة ــــــ ثقافة

ووصف تالكوت بارسونز (١٩٦٦) وأخرون خاصية اتجاه التطور بأنها تراكم معرفى مطرد الزيادة دائما وأبدا، وتحسن مستمر فى قدرة البشر على التكيف (ساهلينز، ١٩٦٠؛ كابلان دى، ١٩٦٠؛ وبارسونز، ١٩٦٦). وأورد يهودى كوهن Yehudi Cohen ( ١٩٧٤) قائمة بالعديد من المعايير التى يلخصها فى عبارة محاولات الإنسان لتحرير نفسه من قيود الموئل . وعرف عالم الحيوان الفريد إمرسون التطور الثقافى بأنه الاتزان الحيوى ( التنظيم الذاتى ) وانتقده أخرون بسبب الستخدامه لهذا المفهوم على نحو كلى شامل وغير محدد ومثقل بأحكام القيمة (إمرسون، ١٩٦٥). ونجد التعريف الجامع المانع لاتجاه التطور فى كتابات مارجريت ميد (١٩٦٤)، ص١٩٦١):

إن الاتجاهية أو تحدد الاتجاه في أي فترة بذاتها، تأتى محصلة الوضع التنافسي للابتكارات الثقافية لأنماط مختلفة والوضع التنافسي للمجتمعات الملتزمة بها. وإن ناتج كل من هذا التنافس بقدر ما ينطوى على تحول لا رجعة عنه (مثال ذلك في حالة تدمير الموارد الطبيعية أو ابتكار يلغى ابتكارا قديما ويتفوق عليه) يحدد مسار الاتجاه".

وهذا حشو فارغ تماما من المعنى حتى أن المرء لا يسعه إلا أن يتساءل فى دهشة كيف تسنى للتطوريين الجدد الالتزام بزعمهم أن التطوريتذ اتجاها قابلا للتحديد.

والشيء اللافت النظر أن غالبية التطوريين الجدد استنفدوا في دراستهم لمسار واتجاه التطور طاقة تفوق كثيرا ما استنفدوه من أجل دراسة الآليات الأساسية للتطور. وقنع أغلبهم بتكرار ثلاثة عناصر تضمنتها القاعدة العامة عند داروين: التباين والانتخاب والتكاثر دون الدخول في التفاصيل. وإن ما يثير الدهشة بوجه خاص اهتمامهم الضئيل بعملية الانتخاب. ونحن لا نكاد نجد واحدا منهم حريصا على بيان المعايير التي حددت أي القسمات دعمها الانتخاب الثقافي وأيها تم التخلص منها. واكتفوا بالمعيار العام: قيمة البقاء. وظل الحشو الزائد سائدا. ونلحظ أنهم بسبب انتفاء معيار الانتخاب فقدوا كل حجة توضح لماذا يتعين على التطور أن يتخذ المسار المزعوم.

وظهر أيضا قدر من الخلط والاضطراب بشأن بيان ماهية وحدة الانتخاب. هل الأعراف الاجتماعية هي ما يجرى انتخابها أم الناس الحاملين لها؟ أم أن المجتمعات على بكرة أبيها هي موضوع عمليات الانتخاب؟ أخفق بعض المفكرين في تحديد أي وحدة من وحدات الانتخاب تماما. واستخدم الكثيرون كلمة ابتكار (تشايلد، ١٩٣٦؛ ١٩٥٨). وكانت لدى إمرسون (١٩٥١؛ ١٩٦٥) فكرة تقضي بأن الرموز تناظر في التطور الثقافي الجينات في التطور البيولوجي، وذكر بارسونز (١٩٦٦) عديدا من وحدات الانتخاب المحتملة. وعرضت ميد القائمة الأكثر اكتمالا بوحدات الانتخاب المحتملة.

سمة واحدة، مجموعة متكاملة من السمات، بنية كاملة؛ مرحلة من التعقد في استخدام الطاقة؛ نمط من التنظيم الاجتماعي".[ميد، ١٩٦٤]

وقدم عدد قليل من العلماء عرضا تفصيليا معقولا لعمليات الانتخاب المحتملة (موردوك، ١٩٥٦؛ كابلان دي ، ١٩٦٠؛ بارسونز، ١٩٦٦). ونجد القائمة الأكثر شمولا

لآليات الانتخاب في مقال يأتي ذكره مرارا كثيرة لعالم النفس الاجتماعي دونالد كامبل (١٩٦٦):

"البقاء الانتخابى لتنظيمات اجتماعية كاملة. والانتشار أو الاستعارة على أساس الانتخاب بين الفرق الاجتماعية، والشيوع الانتخابى لتباينات وقتية عابرة، والمحاكاة الانتخابية للتباينات فيما بين الأفراد، والارتقاء الانتخابى إلى مستوى القيادة والأدوار التعليمية، والانتخاب العقلاني الرشيد".

وذهب فالاستفة عديدون إلى أن المعارف العلمية البشرية تتطور على أساس الانتخاب من بين الفروض العلمية (كون، ١٩٦٢؛ بوير، ١٩٧٢؛ وتولمين، ١٩٧٧؛ هول ١٩٨٨ ، ١٩٨٨).

واستحدث عالم الاجتماع الألماني كلاوس إيدير Klaus Eder عملية انتخاب الهياكل المعرفية دون المعرفة المجردة هي الحاكمة لعملية التطور الثقافي. وتمثل هنا عملية الهيكلة المعنوية للسلوك التفاعلي عند الإنسان، ومنظومات التأويلات الدينية، والهيكلة الرمزية للعالم الاجتماعي عناصر مهمة في النظرة إلى العالم والتي يرتكز عليها الهيكل الاجتماعي. ويرى إيدير أن ما يحكم التطور الاجتماعي هو الطفرات في هذا الهيكل المعرفي والمكافئة الانتخابية العائدة عن هذه الابتكارات المعنوية التي تحسن من قدرة المجتمع على حل المشكلات ومن ثم تدعم قدرته على صون نفسه واطراد بقائه. وتفيد نظرية إيدير أن أهم العوامل تتمثل في التكيف مع الأوضاع الإيكولوجية والظروف الداخلية الأخرى. ولكنه يولى أهمية ضئيلة للعوامل الخارجية مثل الاتصال بالمجتعات الأخرى (إيدير، ١٩٧٦).

ويتمثل النقد الرئيسى ضد النزعة التطورية فى القرن التاسع عشر فى أنها لم تمايز بين التطور والتقدم، وكانت النظريات فى الغالب الأعم نظريات غائية وثمة كلمة أخرى استخدمها كثيرا النقاد فى نقدهم للنزعة التطورية وهى الخطية الأحادية Unilinearity، وتشير هذه العبارة إلى فكرة مؤداها أن جميع المجتمعات مرت عبر سلسلة خطية واحدة من مراحل التطور. ويعنى هذا بعبارة أخرى: حتمية كونية

ومفهوم المسارات التطورية المتوازية. وكان الشغل الشاغل للتطوريين الجدد في القرن العشرين هو التصدى لهذا النقد عن طريق الزعم بأن نظرياتهم متعددة الخطوط multilinear . وأكدوا وجود فوارق كلية بين المجتمعات المختلفة ناجمة عن اختلاف البيئات وظروف الحياة. بيد أن زعمهم بشأن الخطية المتعددة multilinearity بدا خاطئا في التعبير إلى حد ما نظرا لأنهم ظلوا على تصورهم بأن ثمة مقياس خطى لقياس مستوى التطور (أنظر ستيوارت ١٩٥٥ في مناقشته لهذه المفاهيم).

وفي عام ١٩٦٠، شهدت النظرية التطورية انقساما ثنائيا جديدا: التطور النوعي أو الخاص المحد مقابل التطور العام ويشير التطور النوعي إلى تكيف نوع أو مجتمع ما مع الأوضاع المحلية للحياة أو مع موطن ملائم بذاته . ولكن التطور العام يعنى قدرة عامة على التكيف حسنة الإمكانيات. ومن ثم فإن نوعا أو مجتمعا ما لديه قدرة تكيفية عالية يمكنه أن يتفوق في المنافسة على مجتمع أو نوع متكيف تكيفا خاصا محددا خاصة حين تكون المنافسة داخل بيئة متغيرة. ونجد في حالات أخرى أن النوع أو المجتمع ذا القدرة التكيفية الخاصة المحددة يمكنه البقاء في بيئة استيطانية بذاتها (ساهلين وسيرفيس، ١٩٦٠). وبدا أن هذا الانقسام الثنائي حسم الاضطراب الذي كان سائدا: حيث التطور العام أحادي الخط بينما التطور الخاص المحدد متعدد الخطوط (هوايت، ١٩٦٠).

ولجأ الباحثون إلى التطورية الجديدة أساسا من أجل تفسير الفوارق بين البلدان الصناعية والبلدان النامية، وكذا بين الماضى والحاضر. وانصب الحديث بشكل رئيسى على المبادئ الأساسية، ونادرا ما تطرق إلى التاريخ التطورى لثقافات محددة أو لوقائع تاريخية بذاتها. واقتصرت الطاقة التفسيرية للنظريات عادة على ما هو جلى واضح: إن ابتكارات معينة تنتشر لأنها نافعة، بينما الابتكارات غير النافعة مآلها النسيان.

ونلحظ أن علماء الاجتماع المعاصرين حريصون غالبا على أن ينأوا بأنفسهم بعيدا عن التطورية الاجتماعية. ولكن لا يزال الفكر التطورى، على الرغم من كل هذا، هو السائد في كثير من مجالات البحث في العلوم الاجتماعية، ولا تزال النظريات التطورية تجد سبيلها إلى النشر (مثال ذلك جرابر أر. بي. ١٩٩٥).

### ۲- النزعة الانتشارية Diffusionism

تمثل النزعة الانتشارية تراثا بحثيا آخر اعتبره الباحثون على مدى سنوات طويلة بديلا عن النزعة التطورية. ويركز هذا التراث البحثى على الانتشار دون الابتكار، ويرى في الانتشار تفسيرا للتغير الاجتماعى. وإذا شئنا الدقة نجد أن التصوير الانتشاري يتضمن العناصر النلاثة ذاتها التي تنبني عليها النزعة التطورية: الابتكار والانتخاب والتكاثر، ولكن منظورا إليها من زاوية أخرى. والفارق بين إطاري الفكر في النزعتين أن الانتشار يركز على البعد المكاني للتكاثر، بمعنى الانتشار الجغرافي للظاهرة، هذا أن الانتشار يركز النزعة التطورية على البعد الزمني للتكاثر، بمعنى اطراد وجود الظاهرة وبقائها في حالة جيدة ويعتبر الانتشاريون الابتكار حدثا نادرا وفريدا، بينما يقر التطوريون بإمكانية حدوث الابتكار نفسه مرات عديدة في أماكن مختلفة مستقلة عن التطوريون بإمكانية حدوث الابتكار نفسه مرات عديدة في أماكن مختلفة مستقلة عن من أنهم تناولوا كثيرا مفاهيم مثل عوائق الانتشار أو قابلية تلقي أفكار جديدة (أورمرود، ۱۹۹۲). ويعتبر كثيرون من الانتشاريون أنفسهم معارضين للنزعة التطورية دون أن يدركوا أن الفارق بين النموذجين فارق كمي وليس كيفيا

ويعتبر عالم الاجتماع الفرنسى جابرييل تارد أول العظام بين العلماء الانتشاريين. لم ينكر نظرية الانتخاب الطبيعى ولكنه رأى أن هذه النظرية تعميم كامل أوليناه أهمية أكبر مما يمكن أن تبرره طاقته التفسيرية، علاوة على أن الوقائع العشوائية لها دور أهم مما يظنه التطوريون. (تارد، ١٨٩٠؛ ١٩٠٢). ولم يكن تارد مؤمنا بالحتمية على الرغم من إقراره لأهمية التقدم. إذ يرى أن التقدم ليس حتميا. ونلحظ أن التقليد هو الكلمة المفتاح في نظرية تارد. وتنتشر الابتكارات من شعب إلى أخر عبر التقليد. ومايز بين نوعين من الابتكارات: تراكمية، وبديلة. ويعنى بالابتكارات البديلة الأفكار والأعراف التى لا يمكن أن تنتشر دون أن تحل بديلا عن فكرة أو عرف أخر. وتسلل الانتخاب عبر هذا المفهوم إلى نظرية تارد تحت اسم التعارض. ذلك أن التعارض بين الابتكارات البديلة يمكن أن يأخذ صورة حرب أو منافسة أو حوار. (تارد، ١٨٩٠؛ ١٨٩٨).

داعية آخر من الدعاة الأوائل للنزعة الانتشارية هو عالم الأنثروبولوجيا الأمريكى فرانز باوس . والمعروف أن باوس هو أول من بدأ النقاش لبيان ما إذا كانت أوجه التماثل بين الثقافات المتباعدة مرجعها إلى الانتشار أم إلى ابتكارات مستقلة. وانتقد باوس التطوريين لأنهم أولوا التطور المتوازى أهمية كبيرة جدا، حيث افترضوا أن الظاهرة ذاتها ظهرت مستقلة في أماكن مختلفة. ويعتبر الباحثون عادة باوس أعظم مناهضي النزعة التطورية. ولكن الجدير بالذكر أنه رفض الأساس النظرى للنزعة التطورية. وعارض باوس التعميمات الكبرى وأكد على أن بالإمكان تفسير أوجه التماثل بين ثقافتين في ضوء الانتشار أو التطور المتوازى، وأن من المستحيل التمييز بين مدين الاحتمالين دون بحث وتمحيص دقيقين (هاريس ١٩٦٩، ٩٦٩، ص١٩٥٩، هذين الاحتمالين دون بحث وتمحيص دقيقين (هاريس ١٩٦٩، ا١٩٦٩، ص١٩٥٩، ووضح لنا الاقتباس التالى أنه يقر بالفعل بأن العمليتين تحكمهما عملية الانتخاب ذاتها:

"عندما يستحدث العقل البشرى فكرة ما، أو عندما يستعير الفكرة ذاتها، لنا أن نفترض بأنها تطورت أو صادفت قبولا لأنها تنسجم مع تنظيم العقل البشرى. هذا وإلا ما كان بالإمكان تطويرها أو قبولها. وكلما اتسع نطاق انتشار فكرة ما، سواء أصيلة أم مستعارة، كلما كانت أكثر تطابقا وانسجاما مع القوانين الحاكمة لأنشطة العقل البشرى. وسوف يزودنا التحليل التاريخي بالبيانات الخاصة بنمو الأفكار بين أناس مختلفين. كذلك فإن مقارنة عمليات نموها سوف تزودنا بالمعارف اللازمة عن القوانين الحاكمة لتطور وانتخاب الأفكار." [ باوس، ١٨٩٨ الاقتباس عن ستوكنج ١٩٧٤، الاقتباس عن ستوكنج ١٩٧٤،

وعمد الانتشاريون اللاحقون إلى وصف الخاصيات المميزة ذات الأهمية لابتكار ما بحيث تجعله ينتشر أو لا ينتشر. ويعرض أفرين روجرز الخاصيات التالية لابتكار ما والتى يراها مهمة: فائدة كل من البدائل، والملاحمة مع الهياكل القائمة، والتعقد، وإمكانية الملاحظة. ولكن روجرز لا يفتأ يكرر مرارا أن الخاصيات

المدركة وليست الخاصيات الموضوعية للابتكار هى المهمة (روجرز، إى. إم، ١٩٨٣). وأنه بتأكيده هذا يجعل محور التحكم منوطا بالطرف المحتمل له أن يتبنى ابتكارا جديدا دون الابتكار ذاته الفاقد للحياة. وها هنا يكمن البرنامج الخفى للنزاع بين الانتشاريين والتطوريين: ذلك أن الانتشاريين يريدون تأكيد نظرة إلى العالم محورها الإنسان، حيث العالم تحكمه قرارات واعية لأشخاص ذوى إرادة حرة. هذا بينما نموذج النزعة التطورية التى لا تعتمد على محورية الإنسان يعزو قدرا كبيرا من التحكم للمصادفة، وغالبا ما يعزوه إلى أثار غير مدركة مسبقا وإلى آليات عفوية.

وإن أوضح فارق بين النزعة الانتشارية والنزعة التطورية هو أن الانتشارية تمثل أولا وقبل كل شيء تقليدا يركز على دراسة الصالة الفردية . ذلك أنها تركز على دراسات بعينها لظواهر محددة الإطار، وتحاول رسم خارطة للتوزيع الجغرافي لعرف بذاته أو تقانة بعينها واكتشاف موطن النشأة الأولى وكيفية الانتشار. ويرفض الانتشاريون التعميمات الكبرى، ويؤمنون بالوقائع التي تحدث مصادفة أكثر من إيمانهم بالقوانين الكلية. ولكن النزعة التطورية على العكس من ذلك، فهي علم معنى بصياغة القوانين ونادرا ما يعكف على دراسة تفاصيل بذاتها (هاريس، ١٩٦٩).

ويمكن لنا أيضا أن نصور الفارق بين تقليد البحث في كل من المدرستين بأنه فارق بين مجاز كيميائي ـ فيزيائي ومجاز بيولوجي. ذلك أن الانتشار أشبه بعملية تمتزج خلالها جزيئات مختلفة نتيجة حركاتها العشوائية. واستخدم الانتشاريون الحركة العشوائية الجزيئات كصورة مجازية لانتشار الأعراف داخل المجتمع وأكدوا بذلك على أهمية العشوائية. وطبيعي أن يجذب هذا التعبير المجازي انتباه العلماء تجاه البعد المكاني والسرعة التي تنتشر بها الأعراف جغرافيا، وكذلك تجاه العوائق التي تعيق هذا الانتشار ويشمل المجاز الجانب الحركي فقط دون الابتكار أو الانتخاب أو التكاثر. إذ إن هذه الجوانب الثلاثة الأخيرة تخص المجاز البيولوجي الذي ترتكز عليه النزعة التطورية على بعد الزمان، وترى أن من الأهمية بمكان ملاحظة أن البعد الزمني غير قابل لأن يعكس اتجاهه. والملاحظ أنه بسبب عدم قابلية عكس الاتجاه تركز انتباه التطوريين على اتجاه التطور. وهكذا أصبحت النزعة التطورية فلسفة حتمية عن التقدم.

وجدير بالملاحظة أن الصيغة الأكثر تطرفا للنزعة الانتشارية مبنية على مفهوم وجود مراكز ثقافية قليلة تظهر فيها الابتكارات كمعجزات ثم تنتشر من المركز في دوائر متحدة المركز. ونبع هذا الخط الفكرى أساسا من خلال دوائر دينية كرد فعل ضد النزعة التطورية الملحدة، وأيضا كمحاولة لجعل العلم متناغما مع القصة المسيحية عن الخلق (هاريس، ١٩٦٩).

وكم هو عسير الزعم بأن النزعة التطورية الباكرة تمثل مدرسة نظرية، ذلك لأنها ظهرت أولا وقبل كل شيء رد فعل ضد عمليات التنظير المفرطة من جانب التطوريين. ونجد أكثر من ذلك أن هناك من وصدف النزعة الانتشارية بأنها لا مبدئية (هاريس، ١٩٦٩).

والملاحظ أن دراسات كثيرة عن الانتشار ظهرت مستقلة عن بعضها في كثير من دوائر البحث المختلفة، وظهرت جميعها خلال القرن العشرين، وكانت في الأساس دراسات تنصب على حالات فردية، وهي كثيرة جدا بحيث يتعذر ذكرها هنا (انظر كانز وآخرين، ١٩٦٣؛ روجرز إي. إم.، ١٩٨٣). ويدرس غالبية الانتشاريين الابتكارات فقط والتي يقال إنها نافعة مما قد يجعلهم يغفلون معايير الانتخاب (روجرز إي. إم.، ١٩٨٣).

وحدث، بين الحين والآخر، أن اقترنت الدراسات عن الانتشار بالتفكير الدارويني، وهو ما يتمثل في علم اللغة (جرينبرج، ١٩٥٩). وقد يبدو من غير المنطقي تطبيق نظرية الانتخاب على علم اللغة نظرا لأنه من الصعوبة بمكان يقينا على علماء اللغة تفسير لماذا كلمة مرادفة أو طريقة نطق كلمة تنتشر على حساب أخرى إذا كانتا متكافئتين مبدئيا من حيث إمكانية الاستعمال. ويفترض جيرارد وآخرون (١٩٥٦) أن معايير الانتخاب تقضى بأن تكون الكلمة بالضرورة سهلة النطق ويسيرة الفهم.

ودافع عالم الجغرافيا ريتشارد أورمرود Richard Ormrod عن تبنى مفهومى التكيف والانتخاب فى الدراسات عن الانتشار. ويرى أن الابتكار الذى ينتشر ينتخبه أفراد تقديريون وهم الذين يقررون ما إذا كانوا يتبنون الابتكار أم لا. ويذهب أورمرود إلى أن ملاءمة وصلاحية ابتكار ما رهن ظروف وأوضاع كلية. وإن ما هو صالح فى

مكان ما قد لا يكون كذلك في موقع أخر. ومن ثم غالبا ما تطرأ تعديلات على الابتكارات بهدف ملاءمتها مع الظروف المحلية (أورمرود، ١٩٩٢).

وجدير بالذكر أن النظريات الانتشارية الأحدث عهدا خرجت بصورة أو بأخرى عن التقليد المعنى فقط بدراسة الحالة الفردية، واستحدثت نزعة شكلية رياضية تفصيلية تمكن الباحث من وصف سرعة انتشار الابتكارات في المجتمع (هامبلين وأخرون، ١٩٧٣؛ فالنت، ١٩٩٣). ونذكر بهذه المناسبة أن علماء البيولوجيا الاجتماعية أنتجوا نماذج رياضية مشابهة تماما عن الانتشار الثقافي (أيوكي وأخرون، ١٩٩٦). ولكن لا تزال المدرستان تتطوران في خطين متوازيين دون أن ترجع أحداهما إلى الأخرى.

#### 7-7 البيولوجيا الاجتماعية Sociobiology

في مطلع العقد السابع من القرن العشرين شهدت ساحة البيولوجيا منظورا جديدا فيما يتعلق بتفسير السلوك الاجتماعي للحيوانات والبشر على أساس العوامل التطورية والجينية والإيكولوجية. ونجد المؤلف الرئيسي المعبر عن هذا المنظور الجديد هو كتاب شهير ومثير للجدل ألفه إي. أو. ويلسون بعنوان "البيولوجيا الاجتماعية" ( ١٩٧٥ ) والذي اتخذ لهذا المبحث العلمي اسمه وحدد معناه ومجاله. أثار كتاب ويلسون نقدا شرسا من جانب علماء الاجتماع (انظر على سبيل المثال ساهلينس Sahlins، ١٩٧٦). ويبدو أن النزاع بين النظرة البيولوجية والنظرة الإنسانية إلى الطبيعة البشرية أمر لا سبيل إلى حسمه ومن ثم لا يزال الجدل الساخن دائرا حتى اليوم وبعد مرور عشرين عاما. وكان طبيعيا، كما هو واضح أن يفكر علماء السلوك المقارن Ethologist وعلماء البيولوجيا الاجتماعية في العلاقة بين الوراثة الجينية والثقافية، وقد أضاف باحثون عديدون، كل منهم مستقلا عن الآخر، النقاش إلى المنظور البيولوجي الاجتماعي والتطوري دون علم أحدهم في الغالب الأعم بالدراسات السابقة عن هذا الموضوع.

وورد بإيجاز ذكر إمكانية الانتخاب على أساس الوراثة الثقافية في كتاب واحد من مؤسسى علم السلوك المقارن Ethology، وهو كونراد لورنز Konrad Lorenz، ( ١٩٦٣) كما ورد أيضا في كتاب ويلسون "البيولوجيا الاجتماعية" (١٩٧٥). ويذكر ويلسون في كتاب تال (١٩٧٨) الفارق المهم بين التطور الوراثي (الجيني) والتطور الثقافي، وأن الثاني يتسق مع نظرة لامارك ومن ثم فهو أسرع كثيرا من الأول.

وحدد الآثارى فريدريك دن Frederick Dunn فى عام ١٩٧٠ معنى الابتكار والنقل والتكيف فى حدود الرجوع صراحة إلى التماثل مع النظرية التطورية الداروينية وإنْ تجنب أى حديث عن الانتخاب الثقافى. ويبدو واضحا أنه أراد بذلك تحاشى أية علاقة قد تربطه بالداروينية الاجتماعية والنزعة التطورية Social Darwinism و evolutionism إذ رأى من الضرورى أن ينأى بنفسه عنهما:

"على الرغم من أوجه التماثل العديدة التي حددها باحثون بين المفاهيم التطورية البيولوجية والتطور الثقافي إلا أن القارئ سوف يرى حسب تقديره أنها من نوع مغاير عن تلك التماثلات التي سبق لها أن ألحقت 'بالتطور الثقافي' سمعة سيئة [ ... ] وإنني أتجنب بوجه خاص أي شيء يوحي بأن ثمة ميولا حتمية وضرورية تجاه زيادة التعقد وتحسن' السمات والتراكمات الثقافية مع مرور الزمن". [دن، ١٩٧٠]

وفى عام ١٩٦٨ نشر عالم الأنثروبولوجيا والسلوك المقارن إف. تى. كلوك F. T. كولى المقارن إف. تى. كلوك Toak مسودة مبدئية عن نظرية تطورية ثقافية وثيقة الارتباط بالنظرية الوراثية (الجينية). ويتصور هنا أن الثقافة تنتقل فى صورة وحدات معلومات صغيرة ومستقلة وتخضع للانتخاب. وقدم فى مقال تال لذلك (١٩٧٥) تفسيرًا للتمايز بين التعليمات الثقافية على هذه التعليمات على الثقافية وحامليمات والثقافة المادية التى تظهر بناء على هذه التعليمات على نحو يماثل التمييز بين النمط الوراثي genotype والنمط الظاهرى phenotype فى البيولوجيا. وأوضح أيضا إمكانية الصراع بين التعليمات الثقافية وحامليها إذ قارن الظاهرة هنا بالطفيلي أو الفيروس.

ونشر عالم النفس رايموند كاتل Reymond Cattell كتابا في عام ١٩٧٢ حاول فيه بناء أخلاق على أساس علمي تطوري. وأكد على الانتخاب الثقافي للجماعة باعتباره آلية يطور الإنسان من خلالها التعاون والغيرية والسلوك الأخلاقي. واعتقد أن هذه الآلية جديرة بأن تحظى بالتطوير والارتقاء، وتخيل أن بالإمكان عمل تجارب ثقافية اجتماعية عملاقة تحقيقا لهذا الغرض. وحاول من خلال دراسته هذه أن يصوغ تطورا ثقافيا على مثال فلسفة تحسين النسل.

وانعقدت عام ١٩٧١ ندوة عن التطور البشرى. واقترح في هذه الندوة عالم البيولوجيا سي. جي. باجيما C. J. Bajema نموذجا بسيطا للتفاعل بين الوراثة الجينية والثقافية. وتصور هذه العملية على أنها تفاعل تعاضدي -Synergistic interac حيث يجرى وفقا لهذا التصور تحديد الجانب الثقافي من العملية.

"يحدث التكيف الثقافي مع البيئة عن طريق النقل الفارق الحدث التكيف الثقافي مع البيئة عن طريق النقل الفارق differential transmission للأفكار والذي يؤثر على الكيفية التفاعل معها مما يؤثر في أنماط البقاء والتفاعل داخل التجمعات البشرية وفيما بينها". [ باجيما، ١٩٧٢]

ويعرض عالم الأنثروبولوجيا أيوجين رويل Eugene Ruhle في اجتماع آخر عام ١٩٧١ وصفا أكثر تفصيلا إلى حد ما لآليات الانتخاب الثقافي. أكد رويل الانتخاب النفسي خلال "صراع الفرد من أجل الإشباع". ويبدو أنه استوحى إلى حد كبير وصفه لآليات الانتخاب من مقال كتبه دونالد كامبل عام ١٩٦٥ على الرغم من أنه ينكر إمكانية الانتخاب الثقافي الجماعي (رويل، ١٩٧٣).

ويعتبر لويجى كافالى ـ سفورزا Luigi Cavalli-Sforza من أوائل علماء البيولوجيا الذين تبنوا فكرة الانتخاب الثقافى، وقدم خلال مؤتمر انعقد عام ١٩٧٠ نظرية عن الانتخاب الثقافى ترتكز على حقيقة أن بعض الأفكار تكون بالفعل أكثر قبولا من غيرها (كافالى ـ سفورزا، ١٩٧١). ويبدو واضحا من هذا النشر أن كافالى سفورزا كان يجهل تماما الدراسات السابقة عن هذا الموضوع على الرغم من توفر قدر من المعارف

لديه عن الأنثروبولوجيا. وتتمثل إشارته الوحيدة إلى الانتخاب الثقافى فى حديثه عن زميله كينيث ماذير Kenneth Mather الذى ذكر الانتخاب الجماعى القائم على الوراثة الاجتماعية فى كتاب له عن علم الوراثة البشرية. ولم يذكر ماذير من أين أتى بفكرته هذه. وحيث إن كلا من كافالى ـ سفورزا وماذير لم يكشفا فى ذلك الوقت عن أى دراية بنظرية التطور الثقافى فى العلوم الاجتماعية يصبح لزاما أن نفترض أنهما ابتكرا بنفسيهما القسط الأكبر من هذه النظرية. ولعل الشيء المثير للانتباه أن المقال سالف الذكر الذى كتبه كافالى ـ سفورزا يشتمل على مناقشة للصعوبة فى حسم ما إذا كانت فكرة ما تظهر فى أماكن كثيرة مختلفة قد ذاعت عن طريق الانتشار أم أنها وليدة ابتكار متعدد ومستقل فى أن واحد.

وأصدر كافالى ـ سفورزا بعد ذلك وبالاشتراك مع زميله ماركوس فيلدمان Marcus Feldman عديدا من المقالات القيمة عن الانتخاب الثقافى والتى كان لها أثرها . وأشارا فى عام ١٩٧٣ إلى تطبيق نظرية الانتخاب فى مجال علم اللسانيات (جيرارد وآخرون ١٩٥٦). مع حديث موجز عن النظرية فى معرض مناقشة لعلم تحسين النسل (موتولسكى ١٩٨٨) . ولم يحدث إلا عام ١٩٨٨ أن أشارا إلى إصدارات أكثر أهمية مثل إصدارات هوايت White) .

وكانت إصدارات كافالى ـ سفورزا وفيلدمان متأثرة بقوة بخلفيتهما العلمية عن علم تحسين النسل الذى هو أحد العلوم المضبوطة، ويتمثل عرضهما لنظرية الانتخاب أساسا فى صورة تقديم نماذج رياضية (كافالى ـ سفورزا وفيلدمان، ١٩٨١).

ولا ريب فى أن وصف النماذج فى صورة صيغ رياضية موجزة أمر له مزاياه وإن كان بمثابة عوائق جدية. ذلك أن ظواهر اجتماعية كثيرة هى أكثر تعقدا وعدم انتظام مما يمكن أن تعبر عنه الصيغ الرياضية. هذا وتكشف عمليات العرض عن أن الأمثلة التى استشهد بها الباحثان إنما جرى اختيارها لتلائم النماذج الرياضية وليس العكس. وهكذا تصف غالبية النماذج عملية انتقال رأسية أى من الآباء إلى الأبناء دون أنواع انتقال أخرى. ونجد أيضا تركيزا معينا على نماذج يعتمد فيها الانتخاب على

من صدرت عنهم الفكرة وليس على نوعية الفكرة ذاتها. وإن من المسلم به أن مثل هذه النماذج تلائم إلى حد ما وصف التقسيم الطبقى الاجتماعى والحراك الاجتماعى.

### ٧-٧ التفاعل بين الانتخاب الجيني والانتخاب الثقافي

أكد وليام دورهام William Durham في عام ١٩٧٦ أن التطور الجيني والتطور الثقافي بينهما تفاعل متبادل، ومن ثم ليس بالإمكان من حيث المبدأ تحليل كل منهما على حدة باعتبارهما عمليتين مستقلتين. واتخذ اسما ملائما لعملية التفاعل بين هاتين العمليتين وهو التطور الجيني/الثقافي المشترك .genetic/cultural coevolution ولم ير دورهام أنذاك أي صدراع بين هذين النوعين من التطور، هذا على عكس مفكرين عديدين آخرين. ويرى، حسب فهمه، أن عمليتي الانتخاب تتجهان معا بشكل مباشر نحو الهدف ذاته: أقصى قدر ممكن من التكاثر للفرد ولأقرب الأقربين إليه. ويسمى علماء البيولوجيا هذا المعيار الصلاح الشامل وواجه دورهام انتقادا من جانب علماء الأنثروبولوجيا والبيولوجيا على حد سواء (رويل وآخرون، ١٩٧٧). بيد أنه، وعلى الرغم من ذلك، تشبث بموقفه عامين كاملين (دورهام، ١٩٧٩). ووافق أخيرا على أن الصلاح الجيني والصلاح الثقافي مختلفان من حيث المبدأ، وإن احتفظ برأيه بأن هذين النوعين من الانتخاب يدعم أحدهما الآخر في أغلب الحالات، ونادرا ما يتعارضان (دورهام، ١٩٨٢؛ ١٩٩١). وأهم آلية انتخاب في نظرية دورهام هي الخيارات الواعية المرتكزة على معايير والتي يمكن بحد ذاتها أن تخضع للانتخاب الثقافي. وأكد التمايز بين وحدات المعلومات الثقافية المسماة الميمات، وبين السلوكيات الخاصعة لسيطرتها. وتشكل الجينات الميمات memes قناتين متوازيتين للمعلومات، كما وأن تفاعلهما المتبادل في نموذج دورهام تفاعل متماثل. ولكنه لسوء الحظ لم يمايز بوضوح بين النقل الانتخابي للميمات selective transmission والاستخدام الانتخابي لها (دورهام، ١٩٩١) وسعوف نناقش هذه المشكلة فيما بعد.

وإذا كان دورهام اعتبر الانتخاب الجينى والانتخاب الثقافى متعاضدين فإن عالمين أخرين هما روبرت بويد Robert Boyd وبيتر ريتشرسون Peter Richerson عالمين أخرين هما روبرت بويد الصلاح الجينى والثقافى مفهومان مختلفان من حيث الأساس، وإذا كانا يشيران إلى اتجاه واحد فليس ذلك إلا توافق عرضى. واستحدث بويد وريتشرسون نموذجا نظريا للصراع بين هاتين العمليتين الانتخابيتين والنتائج المترتة على هذا الصراع (١٩٧٨).

وذهب كل من بويد وريتشرسون في مقال تال (١٩٨٢) إلى أن البشر لديهم استعداد جيني مسبق التماثل الثقافي والمحورية الإثنية وأن هذه الخاصية تدعم الانتخاب الثقافي الجماعي. ومن ثم يمكن لهذه الآلية أن تفضي إلى التعاون والغيرية والولاء للجماعة. وهذه خصائص استعصى تفسيرها عادة من جانب علماء البيولوجيا الاجتماعية لأن مبدأ داروين عن الانتخاب الطبيعي من المفترض أن يؤدي إلى نزعة أنانية. واقترح باحثون آخرون كثيرون منذ ذلك الوقت نظريات مماثلة تفسر الغيرية على أساس آليات الانتخاب الثقافي. (فيلدمان وكافاللي - سفورزا وبيك ١٩٨٥).

وأخيرا قدم بويد وريتشرسون في عام ١٩٨٥ مجموعة شاملة وكاملة من نماذج الانتخاب الثقافي والقائمة على أساس متين. ويعرض كتابهما أيضا كيف أن الجينات التي تجعل الانتخاب الثقافي والنقل الثقافي أمرا ممكنا يمكن أن تكون قد نشأت بداية مع تحليل للظروف التي تحدد ما إذا كان الانتخاب الثقافي سوف يزيد أو ينقص الصلاح الجيني (بويد وريتشرسون، ١٩٨٥؛ أنظر أيضا ريتشرسون وبويد، ١٩٨٩).

وبينما يؤكد بويد وريتشرسون أن التطور الثقافى بإمكانه تجاوز التطور الجينى فإن عالم البيولوجيا الاجتماعية إدوارد ويلسون وعالم الفيزياء شارلس لامسدين Charles Lumsden اتخذا نظرة مناقضة بشأن التطور المشترك للجين/الثقافة. إذ اعتقدا أن التطور الجينى يتحكم فى التطور الثقافى، وتتمثل حجتهما الأساسية فى أن الانتخاب الثقافى تحكمه خيارات الناس المحددة وراثيا (جينيا)، والمسماة "قوانين

التخلق المتعاقب" .epigenic rules وذهبا في تصورهما إلى أن الجينات تتحكم في الثقافة مثل الكلب في مقوده (لامسدين وويلسون، ١٩٨١). وليسمح لى القارئ أن أوضح هذا المبدأ المسمى مبدأ المقود leash principle بالمثال التالى: لنفترض أن مادة غذائية ما يمكن إعدادها بطريقتين مختلفتين أ، ب. وإن الطريقة أهى الأكثر شيوعا لأنها الأفضل مذاقا. ولكن الطريقة بهى الأكثر فائدة من الناحية الصحية. نجد هنا أن التطور الجيني سوف يغير مذاق الناس بحيث يفضلون الطريقة ب، ومن ثم فإن الانتخاب الثقافي بناء على ذلك سوف يسرع ويجعل من الطريقة ب الوصفة الأوسع انتشارا.

ويعبر كتاب لامسدين وويلسون عن نزعة اختزالية بيولوجية مفرطة. ذلك لأنهما تصورا أن الجينات قادرة على التحكم في كل شيء تقريبا عن طريق تعديل الخيارات البشرية. وتغدو الثقافة في مثل هذا النموذج غير ذات ضرورة. وثارت خلافات حادة بشأن كتابهما هذا. ونذكر من بين نقاط النقد الهامة أن نظريتهما تفتقد الدعم التجريبي. وعلى الرغم من أن لامسدين وويلسون أكدا أن البشر لديهم خيارات ولادية معينة، إلا أنهما لم يبرهنا على الإطلاق على وجود أي فوارق بين البشرية في الثقافات المختلفة بشأن هذه الخيارات. (كلوننجر ويوكوياما Y٩٨١؛ لامسدين، ويلسون وأخرين، لوين البشرية ووارين ١٩٨٨؛ لامسدين، ويلسون وأخرين، المكلا؛ ألميدا وأخرون ١٩٨٨؛ سميث ووارين ١٩٨٨؛ لامسدين، ويواجه مبدأ المقود مشكلة تفسير السمات الثقافية التي تحد من الصلاح الجيني .genetic fitness وقوبلت مخده الحجة ببناء نموذج للانتقال الثقافي مماثل للانتخاب الجنسي genetic fitness. عديني مشهورة بقدرتها الكامنة على خفض درجة الصلاح الجيني وهو آلية انتخاب جيني مشهورة بقدرتها الكامنة على خفض درجة الصلاح الجيني

وتوقف لامسدين وويلسون في إصدارات تالية عن الإصرار على أن الخيارات الشقافية لها تفسير جيني، وإن لم يعدلا عن هذا الزعم. إذ ظلا يؤكدان على أن التغيرات في المركب الجيني لتجمع بشرى يمكنها، مهما كانت ضئيلة، أن تفضى إلى تغيرات مهمة في الثقافة. (لامسدين وويلسون، ١٩٨٥؛ لامسدين، ١٩٨٨ و١٩٨٩).

وشهدت ورشة عمل في عام ١٩٨٦ تحت عنوان "الضغوط الناشئة على التطور الثقافي" (\*) اتفاقا عاما على أن الإنسان لا يولد صفحة بيضاء وإنما يولد بالفعل مزودا باستعدادات محددة جينيا لتعلم أنماط سلوكية معينة على نحو أيسر من غيرها. ولكن لم يتفق المشاركون على الزعم بأن التطور الجيني يحدث بالسرعة التي تمكنه من التحكم في التطور الثقافي. ولكن على العكس من ذلك صدرت نماذج معينة توضح أن بإمكان التطور الثقافي في بعض الحالات أن تتولد عنه سلوكيات سيئة التكيف وراثيا (جينيا). وتوضح أيضا أن مبدأ المقود leash principle يمكن في الواقع أن ينقلب رأسا على عقب بحيث تكون الثقافة هي المتحكمة في الجينات (ريتشرسون وبويد رأسا على عقب بحيث تكون الثقافة هي المتحكمة في الجينات (ريتشرسون وبويد

وثمة مساهمة مهمة فى هذا الجدل جاءت على لسان عالما النفس جون توبى Tooby ويدا كوسمايديس Leda Cosmides اللذين اقترحا نوعا جديدا من الدراسة السلوكية البشرية المقارنة أطلقا عليها اسم علم النفس التطوري (••) psychology. وتقضى هذه النظرية بأن نفس الإنسان مؤلفة من عدد كبير من الآليات المتخصصة، وأن كلا منها تطور لأداء وظيفة تكيفية محددة. وتفيد كذلك أن ليس من الضروري أن تعمل هذه الآليات كآليات تعلم شاملة أو آليات تحقق أقصى قدر من الصلاح والملاعمة. وأن هذه الآليات النفسية شديدة التعقد، كما وأن التطور الجينى شديد البطء، ومن ثم بيقين افتراض أن النفس البشرية تكيفت مع أسلوب حياة أسلافنا فى عصر البليستوسين أى العصر الحديث الأقرب.

"تضمن انتقال الإنسان الأول hominid إلى البيئة المعرفية الملائمة coquitive niche تطور بعض الآليات النفسية التي تحوات إلى حلول عامة نسبية لمشكلات فرضتها الظروف "المحلية" [...] وأصبح تطور الآليات السيكولوجية التي تشكل

۱۹۸۹ ، ۱ – ۱ ، ۱۰ مجلد ۱۰ ، ۱۰ مجدرت المساهمات في هذه الورشة ضمن Gerome H. Barkow مجلد ۱۰ ، ۱ – ۳ ، ۱۹۸۹ - تحرير جيروم إتش باركو

<sup>(●●)</sup> يمكن الاطلاع على مدخل لعلم النفس التطورى عند باركو Barkow وأخرين ، ١٩٩٢ .

أساس الثقافة تطورا فعالا للغابة بحبث خلقت هذه الالبات عملية تاريخية تتمثل في التغير الثقافي. وبدأت عملية التغير هذه على الأقل مع مطلع العصس الصجيري الحديث، وأدت إلى تغييس الأوضاع بسرعة أكبر كثيرا تفوق قدرة التطور العضوي على الملاحقة نظرا للقيود الموروثة المؤثرة في معدلات الإبدال المتعاقب. وهكذا لا نجد سببا قبليا يدعونا إلى افتراض أن أبة ممارسة ثقافية أو سلوكية حديثة هي بعينها ممارسية "تكسفية" [ ... ] أو أن الديناميات الثقافية الحديثة سوف تعبد بالضرورة الثقافات إلى مسارات تكيفية إذا ما أصابها تشوش، وطبعي أن هذه الملاحقة التكيفية حددت خصائص الآليات السبكولوجية الحاكمة للثقافة خلال عصر "البليستوسين" العصر الحديث الأقرب، وإلا ما كان لهذه الآليات أن تتطور أبدا. ولكن ما أن تجاوزت الثقافات البشرية حدود أوضناع العصبر الجديث الأقرب التي تكيفت معها بمعدلات عالية إلى حد كبير حتى تقطعت الرابطة التي كانت تمثل في السابق ضرورة للربط بين الملاحقة التكيفية والديناميات الثقافية". [ توبي وكوسمايديس، ١٠٨٩]

وتكرر مرات عديدة عرض النظرية القائلة بأن الخيارات المحددة وراثيا (جينيا) تتحكم في اتجاه التطور الثقافي وكذلك بدون مبالغة لومسدين وويلسون بشأن القوة الفاعلة للجينات. ويسمى عالم النفس كولين مارتندال Colin Martindale هذا المبدأ "الانتخاب على أساس اللذة" :hedonic selection

"من الممكن يقينا أن بعض الجينات التي تحررت بفضل القدرة المهيئة للثقافة أن تفيد في ضبط دقة تناغم الاستجابات البشرية الساعية إلى اللذة بحيث تزيد من احتمالات جعل ما من شانه أن يجلب لذة يوجه السلوك على نحو يفضى إلى زيادة الملاصة الجينية [ .... ] وثمة افتراض عام بأن الانتخاب القائم

على اللذة سوف يجرى في اتجاه معين إلى أن يعيقه تولد خصائص تجعل من سوابقه شيئا غير ملائم...". [ مارتيندال، ١٩٨٨]

وبينما يؤكد بعض العلماء على أهمية الآليات النفسية (مثل موندنجر Mundinger، المعيار الأهم للانتخاب الثقافي. ١٩٨٠) يرى آخرون أن بقاء الفرد أو الجماعة هو المعيار الأهم للانتخاب الثقافي.

"ثمة معايير مختلفة - من بينها كفاءة الاستحواذ على الطاقة وإشباع حاجات ومطالب مقصودة - يمكنها أن تحدد على المدى القصير انتخاب سلوك معين والحفاظ عليه. ولكن إذا أسهم هذا السلوك في بقاء الجماعة من حيث اطراد التكاثر فإن بالإمكان هنا فقط الاحتفاظ به على المدى الطويل." [كيرش بالإمكان هنا فقط الاحتفاظ به على المدى الطويل." [كيرش بالإمكان هنا فقط الاحتفاظ به على المدى الطويل."

ولا يدع هذا النموذج مجالا واسعا للانتخاب النفسى للظواهر الثقافية. ويرى كيرش (١٩٨٠) أن مثل هذا الانتخاب ليس مسموحا له أن يتجاوز الانتخاب الأرقى من جانب الفرد أو الجماعة كما تسمح وحدة الانتخاب.

واستطاع في السنوات الأخيرة فريق من علماء البيولوجيا الكنديين بقيادة سي. إس. فندلاى تهذيب وتشذيب نظرية التطور المشترك للجينات والثقافة. وواصل فندلاى التقليد الرياضي الصارم الذي استنه كافالي سفورزا وصاغ سلسلة من النماذج الرياضية للتطور الثقافي وللتطور المشترك للجينات الثقافة. ويكشف التحليل الرياضي عن أن المنظومات الثقافية بما في ذلك البسيطة نسبيا يمكنها أن تفضى إلى ظهور ظواهر معقدة شديدة التباين الأمر الذي لا يمكن حدوثه في المنظومات الجينية ذات التكوين المماثل. وتشتمل هذه الظواهر الخاصة على وجود حالات اتزان كثيرة، ومنظومات متذبذبة وتعددية مستقرة للشكل. (فندلاي، لومسدين وهانسيل، ١٩٨٩؛ فندلاي معذبذبة وتعددية مستقرة للشكل. (فندلاي، لومسدين وهانسيل، ١٩٨٩؛ المعقدة، ولكن صدرت دراسات قليلة تطبق نظرية التطور المشترك الجيني/الثقافي على مشاهدات عملية. (لالاند، كوم وفيلدمان Laland, Kumm & Feldman)،

#### memetics مبحث الميمات Λ-۲

كتاب ريتشارد دوكنز ذائع الصيت والمثير للجدل "الجينة الأنانية" The Selfish (19٧٦) وحد (19٧٦) يصف الجينات بأنها كائنات أنانية تكابد فقط من أجل إنتاج أكبر عدد ممكن من النسخ المطابقة لها. وهكذا يمكن النظر إلى جسم الحيوان باعتباره مجرد أداة للجينات لإنتاج مزيد من الجينات. ويشعر كثيرون أن دوكنز يقلب أوضاع الأمور رأسا على عقب. بيد أن أسلوبه في النظر إلى الأمور أثبت أن له جدوى كبيرة. ونراه في فصل قصير من هذا الكتاب نفسه يطبق وجهة نظر مماثلة على سمات ثقافية منقولة. وأدخل دوكنز الاسم الجديد الميمة meme (ذات الإيقاع المماثل لكلمة شعاع beam ) للدلالة على النواسخ .replicators ومن ثم فإن الميمة هي وحدة معلومات ثقافية منقولة تماثل الجينة. (دوكنز، ١٩٧١) (19٩٣).

وجدير بالملاحظة أن الفكرة القائلة أن بالإمكان النظر إلى الميمة كناسخ أنانى يحث الناس على اصطناع نسخ منه استلهمها باحثون كثيرون خلال السنوات الأخيرة. ونجد مثالا واضحا على هذا فى العقيدة الدينية التى تستنفد أكبر قدر من طاقتها من أجل جذب أعضاء جدد. وتدعم الطائفة مجموعة من المعتقدات التى تخص أعضاءها على هذا العمل تحديدا: جاهد من أجل جذب أعضاء جدد.

وليست الميمة شكلا من أشكال الحياة. ذلك أن الميمة، إذا شئنا الدقة، لا يمكنها أن تعيد إنتاج ذاتها وإنما تستطيع فقط أن تؤثر في الناس لاستنساخها. إنها هنا تشبه الفيروس: فالفيروس لا يشتمل الجهاز اللازم لإعادة إنتاج نفسه. وإنما تراه بدلا من ذلك يتطفل على عائله ويستخدم جهاز التكاثر في خلية العائل لإنتاج فيروسات جديدة. ويصدق الشيء نفسه على فيروس الكومبيوتر: إذ تكون له السيطرة لفترة على الكومبيوتر المصاب ويستخدمه لإنتاج نسخ من نفسه. (دوكنز، ١٩٩٣). وتمثل الفيروسات الحية وفيروسات الكومبيوتر التعبير المجازى الأثير والمستخدم في نظرية الميمات والمعالمة وفيروسات الكومبيوتر التعبير المجازى الأثير والمستخدم في نظرية الميمات عائل الميمات عائل الميمات عائل الميمات عائل الميمات عائل الميمات وارجاع مناعى immune reaction إلى آخره.

وتطورت فكرة الميمات الأنانية إلى تقليد نظرى جديد يسمى عادة نظرية أو مبحث الميمات. وإذا كان أصحاب نظرية الميمات يتفقون فى رأيهم عن أن غالبية الميمات مفيدة لعوائلها، إلا أنهم يركزون أكثر الأحيان على الميمات غير الملائمة أو الطفيلية لأن هذا هو المجال الذى تتمتع فيه نظرية الميمات بقدرة تفسيرية أكبر من الأطر الفكرية البديلة. ولا يجد أصحاب نظرية الميمات أية مشكلة فى العثور على أمثلة مقنعة من الحياة الواقعية تدعم نظرياتهم على عكس الحال بالنسبة لعلماء البيولوجيا الاجتماعية من أصحاب التوجه الرياضى. واعتمد هذا التقليد فى بداية الأمر، كما يشهد الواقع، على حالات وأمثلة أكثر مما اعتمد على مبادئ نظرية.

ودرس عديدون من أصحاب نظرية الميمات تطور الأديان والمعتقدات. وتتالف العقيدة الدينية أو الطائفة من مجموعة من الميمات تنتقل جملة ويدعم بعضها بعضا. ويشتمل هذا المركب الميمى على ميمات تكون في ذاتها أشبه بالكلابات التي تيسر انتشار مجموعة المعتقدات مجملة عن طريق ما توفره للمؤمن من حافز مقابل الهداية. ويشتمل المركب الميمى أيضا على ميمات أخرى توفر للعائل مناعة تحول دون العدوى بتأثير معتقدات منافسة. وهذه الوظيفة تحديدا يكفلها الاعتقاد بأن الإيمان الأعمى فضيلة. وتمثل أجزاء أخرى ذات قو وسلطان في المركب الميمي وعودا بالثواب أو العقاب فيما بعد الحياة الدنيا (الفردوس أو الجحيم). وهذا من شأنه أن يجعل العائل ينصاع لأوامر كل الميمات في المركب الميمي (لينش ١٩٩٦، ١٩٩٦؛ برودي

وتزخر نصوص النظرية الميمية بالعديد من الأمثلة عن النتائج غير المقصودة للانتخاب الثقافي، مثال ذلك المنظمات الخيرية التي تنفق القسط الأكبر من أموالها على النهوض بالمنظمة:

أن فعاليتها في جذب التمويل والمتطوعين هي التي تحدد ما إذا كان بإمكانها البقاء وأداء وظائفها [ ... ] وإذا سلمنا بمحدودية الموارد في العالم وبأن منظمات جديدة تظهر وتتأسس طوال الوقت فإن المنظمات التي تحظى بالبقاء لابد من أن تصبح

أفضل وأفضل حال بقائها، وأن استخدامها لأموالها أو طاقتها لأى غرض آخر غير ضمان البقاء حتى وإن استخدمتها للأغراض الخيرية التي تأسست من أجلها - سوف يفتح ثغرة لجماعة منافسة تزاحمها من أجل الحصول على الموارد". [برودي، ١٩٩٦، ص ١٥٨]

مثال آخر للميمات الطفيلية يتمثل فى سلسلة الرسائل التى تشتمل على وعد بالثواب عند إرسال نسخ من الرسالة أو بالعقاب عند التوقف عن متابعة السلسلة (جودإناف ودوكنز Goodenough & Daukins، ١٩٩٤).

وإن أحد أسباب إمكانية انتشار الميمات الاعتباطية هو قابلية الناس للانخداع. ويؤكد بول Ball ( ١٩٨٤) أن قابلية الانخداع يمكن عمليا أن تكون ميزة ملائمة (جينية): الاعتقاد فيما يعتقد فيه الآخرون له ميزة ضمان تعاون أفضل والانتماء إلى جماعة. ويسمى بول (١٩٨٤) نزوع الناس إلى اتباع أية بدعة جديدة باسم ظاهرة ركوب الموجة أو "مسايرة الزفة" bandwagon effect .

ويعتمد استقرار أى مركب ميمى على قدرته على أن يوفر للعائل إمكانية مقاومة المعتقدات المنافسة. وجدير بالذكر هنا أن المعتقدات التى تؤمن بظواهر خارقة الطبيعة وغيبية هى معتقدات يصعب دحضها، ومن ثم تكون مستقرة وثابتة. ولكن المركبات العقيدية العلمانية لا تحظى بالاستقرار إلا إذا توفر لها دفاع مماثل يحول دون دحضها، ويمكن أن يكون مثل هذا الدفاع اعتقاد بأن مؤامرة كبرى أخفت كل البراهين بالتسلل إلى أقوى المؤسسات الاجتماعية (دينيت 1990).

وبينما يرسم غالبية أصحاب النظريات الميمية صورة متشائمة إلى حد كبير عن الميمات كأوبئة طفيلية يعرض دوجلاس رشكوف Douglas Rushkofp نظرة متفائلة جدا عن الميمات التى تغزو وسائل الإعلام العامة. درس رشكوف كيف أن الميمات المشتملة على رسائل خلافية أو مناهضة للثقافة يمكنها أن تخترق وسائل الإعلام الرئيسية متسترة كأحصنة طروادة. ويهيئ هذا للناشطين من العامة وغيرهم من المعدمين أو العاطلين من أى مواقع سياسية قوة للتأثير على الرأى العام والحض على

إحداث تغيير اجتماعى. (رشكوف، ١٩٩٤). ويبدو أن رشكوف لا يبالى بأن جدول أعمال العامة إنما يحدده بهذه الطريقة صاحب الحظ بأن يطلق أكثر الفيروسات الإعلامية تأثيرا بدلا من ذلك الذى لديه أهم الرسائل لإبلاغها.

وجدير بالذكر أن منظور نظرية الميمات آخذ تدريجيا في التبلار والتحول إلى عالم شديد الدقة. وإن غالبية المنشورات تدخل ضمن ما يسمى العلم الشعبى وخالية من التعريفات المضبوطة أو الشكلانية الصارمة. ولكن دينيت يرفض مجرد اعتباره علما نظرا لافتقاره إلى صياغات يمكن الاعتماد عليها وإلى نتائج كمية وفروض قابلة للاختيار، غير أنه ينظر نظرة تقدير إلى ما يقدمه هذا المنظور من استبصارات (١٩٩٥). وليس ثمة اتفاق مشترك بشأن تعريف محدد الميمة. إذ بينما يرى غالبية أصحاب النظريات الميمية أن الميمة تماثل النمط الوراثي (الجيني) البيولوجي وأن النمط الظاهري يوازيه السلوك الاجتماعي أو الهيكل الاجتماعي فإن ويليام بنزون النمط الغربين وبنزون، ١٩٩٧).

وغالبا ما يمضى العلماء شوطا بعيدا ويبالغون فى التشبيه بالبيولوجيا (مثال دينيت، ١٩٩٠؛ ١٩٩٥) مما يعرض النظرية بسهولة للنقد. وأكد النقاد أن البشر كائنات ذكية باحثة عن هدف، وأنهم يتأثرون فى هذا بالأفكار المنطقية الصادقة المفيدة معلوماتيا والقادرة على حل المشكلات والمنظمة جيدا والمفيدة اقتصاديا، وأنهم فى هذا أقل تأثرا بالمعتقدات المنافية للمنطق والزائفة وغير ذات جدوى أو ضارة (بيرسيفال ١٩٩٤).

ومن المحتمل أن يظل مبحث الميمات علما رخوا .soft science واستخدم هاييس وبلوتكين Heyes & Plotkin علم النفس المعرفى وعلم أعصاب المخ لتأكيد أن المعرفة تتحول أثناء اختزانها في الذاكرة البشرية ويمكن أن تتبدل تحت تأثير أحداث تالية. وقادهما هذا إلى الدفع بأن الميمات لا يمكن أن تكون نسخا متمايزة وأمينة لوحدات معلومات محددة infarction-bits، وإنما هي مزيج ومجموعة متكاملة من معلومات دائمة التغير (هاييس وبلونكين ١٩٨٩). وليس بالإمكان

تنظيم منتجات التطور الثقافي أو التطور المفاهيمي في فئات متمايزة، كما وأن من المستحيل عمل تصنيف تطوري صارم للثقافات (هال Hull، ۱۹۸۲؛ وبنزوت، ۱۹۹۹).

وقسم ريتشارد برودى Richard Brodie، وهو مهندس كومبيوتر، الميمات إلى ثلاثة فئات أساسية: ميمات التمايز distinction memes وهى التى تحدد الأسماء والفئات؛ وميمات الاستراتيجية strategy memes، والتى تحدد استراتيجيات السلوك والنظريات عن العلة والمعلول؛ وميمات الترابط association memes، والتى تجعل من وجود شىء ما مثيرا للفكر أو للشعور عن شىء آخر (برودى، ١٩٩٦).

وأبدى برودى اهتماما خاصا بمعايير الانتخاب التى تجعل بعض الميمات تنتشر على نحو أسرع من غيرها. وحيث أن نظريته قائمة على أساس علم النفس التطورى فإنه يقول إن الميمات تحقق أعلى قدر من الصلاحية حين تستهوى غرائز أساسية:

الميمات التي تنطوي على خطر وطعام وجنس تنتشر أسرع من غيرها لأنها تستثير أكبر قدر من الاهتمام - إن لنا أزرار استثارة خاصة بهذه الموضوعات". [برودي، ١٩٩٦ : ٨٨]

نقول بعبارة أخرى إن الميمات التى تضغط على الأزرار الصحيحة فى النفس الإنسانية هى الأكثر احتمالا للانتشار. وسبق أن أشار إلى أهم الأزرار الأساسية: الخطر والطعام والجنس. وحدد برودى أزرارا أخرى من بينها: الانتماء إلى جماعة، تمييز النفس عن الآخرين، الطاعة للسلطة، القوة، التأمين الزهيد، الفرصة، الاستثمار بأقل قدر من المخاطرة مع أكبر قدر من العائد، حماية الأطفال.

مثال ذلك أن زرار الخطر هو السبب فى شيوع أفلام الرعب، وأن زرار الكسب دون كلفة أو عناء هو ما يجعل الناس تطرق الخشب حتى مع زعمهم بأنهم لا يؤمنون بالخرافات. كذلك زرار أقل قدر من المخاطرة وأعلى قدر من العائد هو ما يجعل الناس تستثمر فى اليانصيب حتى وإن كانت فرص الفوز متناهية الضالة (برودى، ١٩٩٦).

والملاحظ أن أصحاب نظريات الميمات لديهم ميل خاص نحو نظريات المرجعية الذاتية ذلك أن النظريات العلمية ميمات، ونظرية الميمات نفسها غالبا ما يسمونها ميمة

الميمات memes meme أو الميمة المرجعية .meta meme وحين يناقض أصحاب نظريات الميمات العلمية فإنهم عادة ينتقون أمثلة من بين العلوم التى يألفونها أكثر من غيرها. وأن هذا الوعى الذاتى العلمى الزائد عن الحد قاد كثيرين من أصحاب نظرية الميمات إلى عرض نظرياتهم بأكثر الأساليب عامية، مع هدف متعمد وصريح فى أكثر الأحيان لنشر ميمة الميمات بطريقة أكثر فعالية (مثال لينش، ١٩٩٦) وبرودى، ١٩٩٦).

### ٢-٩ علما الاجتماع والأنثروبولوجيا

نظرية الانتخاب غير رائجة بين علماء الاجتماع والأنثروبولوجيا المحدثين (بيرغ المعرفية الانتخاب غير رائجة بين علماء الاجتماع والأنثروبولوجيا المحدثين (بيرغ المها ، ١٩٩٠) وقليلون فقط من ينظرون إليها نظرة إيجابية (مثال ذلك بلوت Blute) ويزعم خصوم النظرية أن ليس ثمة تماثل ثقافي مع الجينات وأن نظرية الانتخاب تولى أهمية كبيرة للمنافسة بينما تغفل التعاون والتخطيط الواعيين (هولبايك المهامة، ١٩٩٥) ويدعى النقاد على أنصار النظرية أنهم يلتزمون القياس على النظرية الداروينية على نحو أكثر مما يقررون، وذلك حتى تبدو النظرية باطلة. وشخص عالما البيولوجيا بوليام Pulliam ودنفورد Dunford الهوة بين البيولوجيا والعلوم الاجتماعية على النحو التالى:

"يبدو أن عقودا من التطور في عزلة فكرية عن بعضنا بعضنا بعضنا سمحت بأن يتباعد علماء البيولوجيا وعلماء الاجتماع من حيث المصالح والأفكار وكذا اللغة بوجه خاص، إلى حد أن العلماء من الطرازين يجدون الآن من الصعوبة بمكان أن يتواصلوا." [بوليام ودنفورد، ١٩٨٠]

وهذا ليس مبالغة، ذلك أن كثيرين من علماء الاجتماع رفضوا البيولوجيا الاجتماعية ولأسباب وجيهة. ونورد فيما يلى اقتباسا من جدل إذاعى دار بشأن كتاب لامسدين وويلسون تحت عنوان: الجينات والعقل والثقافة (١٩٨١):

جون مادوكس " :John Maddox من المحتمل أم من غير المحتمل أن تستطيع، تأسيسا على نظريتك التنبؤ بمن من الناس سيتجهون إلى الباب الخلفى، وأيهم إلى الباب الأمامى حين يذهبون لزيارة جون تيرنر John Turner في ليدز؟

إدوارد أو. ويلسون: إذا كان بالإمكان البرهنة على حدوث تباين جينى موضوعى فى بعض قواعد النشوء اللابنيوى -epige تباين جينى موضوعى فى بعض قواعد النشوء اللابنيوى -ولكن netic rules التى يتولد عنها انحياز قوى فإن الإجابة نعم. ولكن من الصعب الالتزام ونحن عند هذا المستوى المبكر جدا والبدائى جدا من فهمنا لعلم وراثة السلوك البشرى." [ مادوكس وآخرون، 1984]

ولكن حين نرى ويلسون، الذى نعتبره مؤسس وأهم من يمثل البيولوجيا الاجتماعية، يصل به الأمر إلى تبنى نزعة اختزالية بيولوجية باطلة فلا غرابة إذ يعزف غالبية علماء الاجتماع والأنثروبولوجيا عن البيولوجيا الاجتماعية ويعمدون بدلا من ذلك إلى تطوير نظرياتهم هم. ويصور الكثير من علماء الاجتماع المجتمع في صورة منظومة مستقلة ذاتيا بهدف تجنب النزعة الاختزالية البيولوجية والسيكولوجية (ينجويان -Yen).

مع هذا توجد أوجه تشابه مهمة بين النظريات البيولوجية والنظريات البيولوجية الاجتماعية عن الثقافة. ودرس عالم الاجتماع الفرنسى بيير بورديو تكاثر الهياكل الاجتماعية في المنظومة التربوية (بورديو وباسيرون Pierre Bourdieu & Passeron الاجتماع الثقافي البريطاني رايموند ويليامز -۱۹۷۰). كما عمل عالم الاجتماع الثقافي البريطاني رايموند ويليامز -liams على تطوير هذه النظرية واثبت أن التكاثر الثقافي يخضع لعملية انتخاب واعبة:

من البديهي أن التراث (إرثنا الثقافي) عملية اتصال متعمدة، ومع هذا فإن بالإمكان عن طريق الدراسة التحليلية بيان أن أي تراث هو انتخاب وإعادة انتخاب لتلك العناصر التي

تلقيناها واستعدناها من الماضى والتى تمثل استمرارا مرغوبا فيه وليس مجرد استمرار ضرورى، ويشبه فى هذه الحالة التعليم الذى هو بالمثل انتخاب لمعارف منشودة وأنماط تعلم وسلطة مرجعية نريدها." [ويليامز آر،، ١٨٨٨، ص١٨٧]

وأوضح ويليامز بذكاء شديد كيف ترتبط أشكال ثقافية مختلفة بدرجات مختلفة من الاستقلال الذاتى وبدرجات من الحرية ومن ثم بإمكانات غير متساوية للانتخاب. ويحلل ويليامز كلا من الابتكار والتكاثر والانتخاب الثقافى. ولكنه ويا للغرابة لم يحاول ربط هذه المفاهيم الثلاثة فى صورة نظرية تطورية متماسكة منطقيا. ونراه يغفل أى إشارة إلى العلماء التطوريين (ويليامز أر،، ١٩٨١). وربما يرجع هذا الإغفال إلى رفضه للتعميمات المفرطة وإلى الخوف، كما هو محتمل، من أن يرتبط اسمه بالداروينية الاجتماعية.

وحاول الفيلسوف روم هارى Rom Harré صوغ نظرية عن التغير الاجتماعى تأسيسا على إطار فكرى اجتماعى رئيسى. وناقش فكرة الابتكارات وهل هى عفوية أم لا، ومن ثم هل يمكن تشخيص التطور الاجتماعى على أنه داروينى أم لاماركى. ومايز هارى بين المعلومات الثقافية والممارسة الاجتماعية الناتجة عنها. بيد أنه لم يذهب إلى حد بيان تفاصيل تتعلق بعملية الانتخاب والياتها (هارى، ١٩٧٩؛ ١٩٨١).

واقترح عالم الاجتماع ميشيل شميد Michael Schmid إعادة بناء نظرية العمل الجمعى القائم على فكر انتخابى ولكن مع الرجوع إلى البيولوجيا في نقاط قليلة محدودة. ويؤكد أن الأعمال الجمعية التي تنظمها قواعد اجتماعية تترتب عليها نتائج تفضى إلى استقرار أو زعزعة هذه القواعد. وهذه آلية تطورية يسميها شميد الانتخاب الباطني internal selection نظرا لأن جميع العوامل تحتويها المنظومة الاجتماعية. ويرى أن التأثير الانتخابي للموارد الخارجية على استقرار النظم الاجتماعية هو انتخاب خارجي (مديد المعادد المالية على المتقرار النظم الاجتماعية هو انتخاب خارجي external selection (شميد، ۱۹۸۷؛ وكوب Kopp وشميد، ۱۹۸۸). وكان لنظريته بعض التأثير على المنظومات الاجتماعية التي أثرت بدورها في السيبيرينات الاجتماعية (عمد المالية) sociology cybernetics ( لوهمان ۱۹۸۷).

# ٢-١٠ محاولة صوغ توليفة من البيولوجيا الاجتماعية والأنثروبولوجيا

من الأمور الواضحة أن تجرى محاولة لملاعة النظرية البيولوجية الاجتماعية مع الأنثروبولوجيا، وظهر بطبيعة الحال عديد من المحاولات في هذا الاتجاه، ولكن للأسف أن من حاولوا ذلك تعذر عليهم بالكاد التخلص من القيود التي تفرضها عليهم أطرهم الفكرية القديمة، ومن ثم نادرا ما كانت النتائج التي توصلوا إليها مقنعة.

ففى عام ١٩٨٠ أصدر عالما البيولوجيا رونالد بوليام Ronald Pulliam وكرستوفر دنفورد Christopher Dunford كتابا من نوع الكتب العلمية الشعبية لهذا الغرض. ولكن على الرغم من النوايا التى حفزتهما إلى أن يجعلا من كتابهما كتابا يلتزم بالمنهج متداخل البحوث إلا أنهما كشفا عن محدودية معارفهما عن العلوم الإنسانية.

كذلك فإن دافيد رندوس David Rindos، وهو عالم نباتات وأنثروبولوجيا في آن واحد، كتب مقالات عديدة عن الانتخاب الثقافي (١٩٨٥، ١٩٨٥). وتشتمل مقالاته على بعض الأخطاء والمفاهيم الخاطئة التي لن أذكرها هنا توخيا للإيجاز، وسأكتفى بدلا من ذلك بالإشارة إلى نقد روبرت كارنيرو Robert Carneiro ( ١٩٨٥).

وفى مقال كتبه عالم الأنثروبولوجيا مارك فلين Mark Flinn وعالم الحيوان ريتشارد ألكسندر Richard Alexander (١٩٩٢)، انقلبت نظرية التطور المشترك رأسا على عقب نتيجة رفض التقسيم الثنائي للثقافة/البيولوجيا والاختلاف بين الملاءمة الثقافية والجينية. وفند دورهام (١٩٩١) وأخرون حججهم.

كذلك حاول عالم الدراسات السلوكية المقارنة روبرت هند Robert Hinde أن يسد الثغرة بين البيولوجيا وعلم الاجتماع غير أن مناقشاته ظلت إلى حد كبير أسيرة الإطار الفكرى لعلم السلوكيات المقارن. وجاء ذكر نظرية الانتخاب الثقافي على نحو سريع بينما لم يناقش الملاءمة الثقافية (هند، ١٩٨٧).

وجمع عالم الاجتماع جاك دوجلاس Jack Douglas فرعا خاصا لعلم الاجتماعى اسمه سوسيولوجيا الانحراف مع نظرية الانتخاب الثقافي. وابتكر دوجلاس بجمعه بين علم الاجتماع والبيولوجيا الاجتماعية وعلم النفس نموذجا للتغير الاجتماعي حيث تبدو

القواعد الاجتماعية مناظرة للجينات وتؤدى الانحرافات عن القواعد الدور نفسه فى التطور الاجتماعى الذى تؤديه الطفرات فى التطور الجينى. وتتناول نظرية دوجلاس المشكلة الخاصة بكيفية ظهور الانحرافات الاجتماعية وكيفية تغلب الناس على ما يسببه الانحراف عن القواعد من خزى. (دوجلاس، جى،، ۱۹۷۷).

وقدم عالم الآثار باتريك كيرش Patrick Kirch نظرية تفصيلية إلى حد كبير عن الانتخاب الثقافي. وعمد كيرش، على عكس غالبية الباحثين الآخرين في نظرية الانتخاب إلى دعم نظريته بالكثير من الأمثلة المحددة. وكما ذكرنا في صفحة سابقة فإن كيرش لم يول اهتماما كبيرا للانتخاب الواعي أو النفسي، وإنما رأى أن بقاء الفرد أو الجماعة هو المعيار الأقصى للانتخاب. وأن مثل هذه الظواهر الثقافية التي لا تكثيف عن أهمية واضحة للبقاء، شأن الفن أو اللعب على سبيل المثال، إنما يراها حدثا عفويا ومحايدا فيما يتعلق بالانتخاب (كيرش، ١٩٨٠).

وذهب الأنشروبولوجى ميشيل روزنبرج Michael Rosenberg مذهب باتريك كيرش، وأكد أن الابتكارات الثقافية ليست عفوية بالضرورة، بل غالبا ما تكون نتاج ردود أفعال هادفة إزاء موقف ضاغط شأن الزيادة السكانية الكبيرة. ويؤكد بوجه خاص أن الزراعة ظهرت أول ما ظهرت كرد فعل لزيادة الكثافة السكانية:

"... يفيد نموذج توزيع الحصص أنه في أنماط معينة من المواطن سوف يعمد القائمون على الصيد وجمع الثمار إلى حل أعراض مشكلة الضغط السكاني إلى توزيع حصص المواد البرية الثابتة سواء على نحو طوعي أو لا إرادي. ويفيد، إضافة إلى ذلك، أنه في عدد من الحالات الأكثر محدودية وقيودا (في ضوء التنظيم الإداري للأراضي) سوف يدرك الناس أن النتائج المترتبة على الضغوط الناجمة عن الزيادة السكانية سوف تخف حدتها بفضل الإنتاج الغذائي دون الحرب أو غير ذلك من سلوكيات تهدف إلى التصدى لنتائج مماثلة. أخيرا يفيد النموذج

أيضا بأنه في ظل مثل هذه الظروف تحديدا يجرى انتخاب نظام الإقامة الدائمة وتخزين المواد الفذائية وغير ذلك من سلوكيات يسود الظن أنها جزء من العملية. [روزنبرج، إم.، ص١٩٩]

ولكن على الرغم من التقدم الذي أحرزه العلماء سالفى الذكر، سوف أدفع بأن محاولاتهم لصوغ توليفة من العلوم المختلفة لا تزال غير كافية. ولم يحدث حتى الآن أن ظهرت محاولة ناجمة تجمع بين علم الاجتماع والبيولوجيا الاجتماعية. وفي عام ١٩٩٢ ظهرت محاولة ناجمة تجمع بين علم الاجتماع والبيولوجيا الاجتماعية. وفي عام ١٩٩٢ نظرية أصدر عالما الاجتماع توم بيرنز Thomas Dietz نظرية العلاقة بين الفعالية الفردية والهيكل الاجتماعي عن التطور الثقافي مبنية على نظرية العلاقة بين الفعالية الفردية والهيكل الاجتماعي التخابي. ويفسر بيرنز ودييتز كيف أن أي هيكل اجتماعي قائم يفرض قيودا على نوع النخال والأفكار مع الهيكل الاجتماعي؛ وأن هياكل فرعية مختلفة لابد وأن تكون الأفعال والأفكار مع الهيكل الاجتماعي؛ وأن هياكل فرعية مختلفة لابد وأن تكون متوائمة مع بعضها البعض. ويرى بيرنز ودييتز أن الانتخاب الثقافي يجرى على خطوتين: يخصص جزء صغير أو كبير من الموارد المتاحة لأفراد أو جماعات مختلفة خطوتين: يخصص جزء صغير أو كبير من الموارد بعد ذلك للحفاظ على ودعم الجماعة أو المؤسسة المعينة وقواعدها. ويذكر بيرنز ودييتز بطبيعة الحال أيضا الانتخاب الواضح الذي يحدث بفضل ممارسة القوة وكذا القيود التي تفرضها البيئة المادية والإيكولوجية. (بيرنز ودييتز، ١٩٩٢).

وعلى الرغم من حقيقة أن هذين العالمين الاجتماعيين استطاعا دمج أطر فكرية مختلفة على نحو أفضل مما فعل غالبية العلماء الآخرين إلا أن نظريتهما صادفت انتقادا لأنها نظرية اختزالية ولم تول اهتماما كافيا لأجزاء معينة ذات أهمية في الحياة الاجتماعية. (ستراوس، ١٩٩٣).

وطبقت مؤخرا عالمة السياسة أن فلورينى Ann Florini نظرية الانتخاب على تطور المعايير الدولية. ويفيد نموذجها أن من الضرورى الوفاء بثلاثة شروط لضمان انتشار معيار دولى: أولا أن يحظى المعيار بالشهرة، وذلك بأن يدعمه منظم مشروعات

معيارى؛ ثانيا، يجب أن يكون متوائما مع المعايير السابقة؛ ثالثا، يجب أن يتلاءم مع الظروف البيئية وتؤكد أن معايير جديدة يجبى تبنيها أساسا عن طريق محاكاة عناصر فاعلة ذات نفوذ، وليس عن طريق تقييم عقلانى لجميع البدائل المتاحة (فلوريني، ١٩٩٦).

### ٢ - ١١ علم النفس الاجتماعي

إن الدراسات المعنية بالانتخاب الثقافي من وجهة نظر علم النفس الاجتماعي وعلم النفس المعرفي قليلة جدا بحيث لا تفي لتشكل تقليدا بحثيا مستقلا. وواضح أن هذا مجال بحث مهمل.

وقدم كل من هاييس Heyes وبلوتكين ١٩٩٨، وسبيربر وسبير ويبدو ( ١٩٩٨ و١٩٩٨) تفسيرا لتشوش الميمات عبر التواصل المنقوص بين البشر. ويبدو هذا كفارق مهم بين التطور الجينى والتطور الثقافى: ذلك أن المعلومات الثقافية تتحول أو تتعدل عادة فى كل عملية استنساخ لها ومن ثم فإن الاستنساخ الكامل بمثابة استثناء وليس القاعدة: وهذا مغاير تماما للتطور الجينى حيث استنساخ الجينات كقاعدة يحدث كاملا بينما الطفرة هى الاستثناء ويوضح نموذج سبيربر أن التمثيلات الثقافية cultural representations يطرأ عليها عادة تحول مع كل عملية استنساخ، وغالبا ما يحدث هذا التحول فى اتجاه عملية التمثيل الأكثر جاذبية من الناحية النفسية أو الأكثر تواؤما مع بقية الثقافة أو الأيسر على المرء أن يتذكره. ويسمى هذا العرض الأمثل "المحور الجاذب" أو محور الجذب، كما وأن عملية التشوش المتكررة من خلال عملية الاستنساخ تكون فى صورة المسار ذى التموجات العشوائية الذى ينزع نحو محور الجذب الأقرب (سبيربر، ١٩٩٦).

وبينما يعرض العلماء الآخرون نموذجا بسيطا للميمات سواء مائلة أو غير ماثلة فى مخ بشرى يؤكد دان سبيربر Dan Sperber أن ثمة سبلا مختلفة للإيمان بعقيدة ما. إنه يمايز بين معتقدات حدسية intuitive beliefs التى هى نتاج عمليات إدراكية

واستدلالية آنية وغير شعورية وبين معتقدات تأملية التي يأتي الإيمان بها تأسيسا على معتقدات من المرتبة الثانية تتعلق بها. ومثال المعتقد التأملي دعوى غير مفهومة ولكنها مع ذلك تكون موضع تصديق لأنها صادرة عن سلطة مرجعية. ويمكن أن يتباين الالتزام بعقيدة ما تباينا واسعا ما بين آراء فضفاضة غير إلزامية أو معتقدات أساسية جوهرية، أو ما بين مجرد أحاسيس باطنية إلى معتقدات راسخة بناء على تفكير عميق.

ويمكن أن يكون للعوامل النفسية والمعرفية تأثيرها المهم على انتخاب المعلومات. وذكر سبيربر العوامل التالية: سهولة تذكر عرض بذاته، وتوفر خلفية من المعارف وثيقة الصلة بعملية العرض، وكذا توفر حافز لتوصيل المعلومات (سبيربر، ١٩٩٠).

### ٢ - ١٢ المنافسة الاقتصادية

ثمة تشبيه ذائع يشبه التطور الدارويني بالمنافسة الاقتصادية بين مشروعات الأعمال. واقترن هذا التشبيه أساسا باسم عالمي الاقتصاد ريتشارد نلسون Richard النعير وسيدني وبتر Sidney Winter، اللذين استحدثا نموذجا مفيدا عن التغير الاقتصادي. ووصفا نظريتهما بأنها تطورية في مقابل النظرية الاقتصادية المعروفة باسم النظرية التقليدية. وتتميز نظريتهما بما لها من قدرة أفضل على التلاؤم مع التغير الثقافي. ويؤكد نلسون ووينتر على أن الابتكار والتقدم في مجال التقانة لهما بور مهم في النمو الاقتصادي الحديث، وهو ما قصرت النظرية الاقتصادية التقليدية عن دراسته. والمعروف أن المؤسسات المختلفة لها استراتيجيات بحثها المختلفة ومواردها المختلفة من حيث كمياتها اللازمة لاستثمارها في البحث والتطوير، ومن ثم فرصها غير المتكافئة لاستحداث ابتكارات تقانية من شأنها تحسين القدرة التنافسية فرصها غير المتكافئة لاستحداث ابتكارات تقانية من شأنها تحسين القدرة التنافسية لها. ويذهب نلسون ووينتر إلى أن المعرفة تراكمية ولذلك يريا تعذر إلغاء عملية الابتكار.

وينتقد الباحثان النظرية الاقتصادية التقليدية بسبب اعتمادها الكبير على افتراض أن المؤسسات تسلك على النحو الذي يزيد من أرباحها إلى أقصى حد

ويستلزم اكتشاف الاستراتيجية المثلى توفر معرفة كاملة ومهارات حسابية. ويقال إن المعرفة لا تكون كاملة أبدا، وأن البحث باهظ التكلفة ومن ثم ليس بالإمكان أبدا معرفة الحد الأمثل نظريا. ويؤكد نلسون ووينتر، في مقابل النظرية الاقتصادية التقليدية أن التوازن الاقتصادي يمكن أن يتوفر في سوق لا يبلغ فيها شيء حده الأمثل، وأن مؤسسات كثيرة يمكنها أن تتشبث بأساليب عملها التقليدية القديمة ما لم تحفزها عوامل خارجية إلى البحث عن استراتيجيات جديدة:

ليس لنا أن نتوقع عملية تاريخية التغير التطوري تختبر كل الملابسات السلوكية المكنة لمجموعة مفترضة من الروتينيات ناهيك عن اختبارها كلها مرارا وتكرارا. [...] لذا ليس ثمة من سبب يدعونا إلى الاعتقاد بأن ما تبقى على قيد الحياة من أنماط سلوك عملية انتخاب تاريخية هي أنماط متكيفة على نحو جيد مع ظروف جديدة لم يسبق مواجهتها مرارا ضمن تلك العملية [...] لذلك ليس لأحد في سياق عملية تغير مرحلي مطرد أن يتوقع مشاهدة تكيف مثالي مع ظروف راهنة بفضل نتاج العمليات التطورية." [ناسون ووينتر، ١٩٨٧، ص١٥٤].

وعمد نلسون ووينتر (١٩٨٢) إلى تطوير نظريتهما التطورية لعلم الاقتصاد بحيث بلغت مستوى رفيعا من الصقل الرياضى يهدف أن تفسر على نحو أفضل مما تستطيع أن تفسر النظرية الاقتصادية التقليدية جوانب مهمة للنمو الاقتصادى والتى تحدث بفعل التقدم التقانى.

ونشر عالم الاجتماع هوارد ألدريتش Howard Aldrich (١٩٧٩) نظرية أكثر عمومية وشمولا عن تطور مشروعات الأعمال وغير ذلك من منظمات. ويبنى نظريته على أساس قانون عام للتباين والانتخاب والاستبقاء وإذا كان نلسون ووينتر يؤكدان على الأسلوب الهادف لحل المشكلات كمصدر مهم للتباين، فإن ألدريتش على خلافهما يؤكد على الابتكارات الهادفة ويولى أهمية أكبر للتباينات العشوائية. وتتضمن آليات الانتخاب البقاء الانتخابى لتنظيمات كاملة والانتشار الانتخابى للابتكارات الناجحة بين التنظيمات، والاستبقاء الانتخابى للانتخابى للأنشطة الناجحة داخل تنظيم ما

ويمثل أثر البيئة عنصرا مهما فى نظرية ألدريتش، ويصنف البيئات وفق أبعاد عديدة مثل القدرة والتجانس والاستقرار وقابلية التنبؤ والتمركز مقابل تشتت الموارد ... إلخ، والملاحظ أن توليفات مختلفة من هذه المحددات يمكنها أن تهيئ بيئات استيطان ملائمة ومختلفة والتى يمكن لتنظيم ما أن يتكيف معها (ألدريتش، ١٩٧٩).

وجدير بالذكر أن النمو الاقتصادى داخل منظور طويل المدى يمكن أن لا يكون ثابتا مستقرا بل يتميز بمراحل من الاستقرار والقصور الذاتى الهيكلى النسبى وتفصل بينهما تحولات سريعة من تنظيم هيكلى إلى آخر. وهذا ما يفسره جيوفرى هودجسون punctuated ( ١٩٩٦) على انه مناظر لنموذج التوازنات المتقطعة equilibria لمنظور البيولوجي. وثمة نظرية مشابهة جرى تطبيقها على تطور التنظيمات في مجال المنافسة الاقتصادية. إذ ترى أن قدرة مؤسسة ما على التكيف مع التغيرات في موقف السوق يمكن أن تعوقها قيود ميمية memetic constraints داخل التنظيم تماما مثلما أن قدرة الأنواع البيولوجية على التكيف يمكن أن تعيقها قيود جينية. ويفضى التغلب على هذه القيود إلى حدوث طفرة في تطـور المؤسـسة، وهو ما يشبه عملية التوازنات المتقطعة في التطور البيولوجي (برايس Price).

## ٢-٦٣ نظرية الانتخاب الشاملة

وضحت فائدة نظرية الانتخاب في تفسير كثير من الظواهر في العالم. لذلك اهتم فلاسفة عديدون بدراسة أوجه التشابه بين الفئات المختلفة من الظواهر والتي تعتمد جميعها على القاعدة نفسها للداروينية الجديدة: تباين عشوائي واستبقاء انتخابي (كزيكو Cziko).

ويعتبر التطور البيولوجي والتطور الثقافي مثالين واضحين هنا. ولكن تبين كذلك أن نمو التطور الفردي وتعلم الفرد يتضمنان مثل هذه العمليات. ويعتبر علم المناعة خير مثال مقنع هنا: حيث يشتمل تطور الأجسام المضادة في الكائن الحي على عملية تشبه بدرجة ملحوظة التطور البيولوجي (كزيكو، ١٩٩٥). وإن الأمثلة في

عالم اللاعضويات أكثر دقة: إذ يلاحظ خلال عملية نمو البللورة أن كل جزىء جديد يطوِّف عشوائيا إلى أن يصطدم مصادفة بمكان ملائم داخل البيئة البللورية الشبكية. والملاحظ أنه حين يصادف جزىء ما موضعا ملائما فإن الشيء المرجح أكثر من سواه أن يبقى هذا الجزىء حيث هو على عكس الحال بالنسبة لجزىء يصادف موضعا غير ملائم. ويفسر انا هذا كيف تتولد بنية بللورية أو كتلة تلجية رقيقة على درجة عالية من التنظيم.

ويلحظ القارئ أن قاعدة التطور البيولوجي في الداروينية الجديدة تعدلت هنا: ذلك أن كلمة عرضي blind أبدلت بكلمة عشوائي random كما وأن كلمة تكاثر -blind تحولت إلى استبقاء .netention وثمة سبب لإدخال هذه التعديلات، مثال ذلك أن التباين نادرا ما يحدث عشوائيا بالكامل في التطور الثقافي. إذ غالبا ما تكون الابتكارات الثقافية موجهة نحو هدف حتى وإن كانت لا تزال في مرحلة التجربة. ويتصدى الفلاسفة للنقد القائل بأن التباين يمكن أن يكون غير عشوائي بقولهم إن الابتكار الجديد ليس مضمون النجاح، ومن ثم يمكن القول بأنه عرضي blind، أي غير واع بنتيجة التباين التجريبي (كاميل، ١٩٧٤). ولكن هذا النقد لم يوقف عملية التغير نظرا لأن الابتكارات يمكن أن تكون في أن واحد هادفة وعقلانية بحيث يكون التنبؤ على درجة عالية من المصداقية (هال ١٩٨٢ الما).

واستخدام كلمة استبقاء retention بدلا من تكاثر يعنى ضمنا بقاء الخاصية المنتخبة دون أن يعنى تكاثرها بالضرورة والملاحظ فى مثال النمو البللورى أن كل جزىء جديد يمر بالعملية ذاتها.

إن كل جزىء جديد يمر بذات العملية العفوية التباين والانتخاب والاستبقاء، وليس استنساخ "المعرفة" من سوابقها. وهذه آلية اقل فعالية من التطور البيولوجي، حيث كل جيل جديد يرث الناتج المتراكم عن جميع الانتخابات السابقة. وليس لزاما على الأجيال الجديدة أن تنتظر تكرار الطفرات الناججة. وهذا فارق مهم يخفق فلاسفة كثيرون في التعرف عليه.

وأضاف كامبل فرعا جديدا إلى نظرية الانتخاب الشاملة يحمل اسم مبحث المعرفة التطورية "الأبسته وبوجية التطورية "ويؤكد فيه أن أى تكيف من جانب الكائن الحى مع بيئته يمثل شكلا من المعرفة بالبيئة. مثال ذلك أن هيئات أجسام السمك والحيتان تمثل معرفة وظيفية بالهيدروديناميكا، وأن عملية التباين - الانتخاب الاستبقاء العفوية تولد مثل هذه المعرفة في عملية تشبه الاستقراء المنطقي. ويزعم كامبل أن أى زيادة في ملاحة منظومة ما مع بيئتها لا تتحقق إلا من خلال عملية كفذه. وتفضى نظريته إلى ثلاثة مبادئ هذا هو أولها.

والجدير بالملاحظة أن حجة كامبل تناظرية، حيث أنه لا يقول فقط إن التكيف معرفة، بل يقول أيضا إن المعرفة تكيف معنى هذا أن المعرفة البشرية برمتها تنبع فى النهاية من عمليات تباين ـ انتخاب ـ استبقاء عفوية الطابع، ومن هنا جاء مصطلح مبحث المعرفة "الأبستمولوجية" التطورية.

وثمة عمليات تتجاوز عمليات الانتخاب الأساسية، وتشتمل هذه على الانتخاب عند المستويات الأعلى، والتغذية المرتدة، والانتخاب البديلى .... vicarious selection إلخ. ويعتبر الحل الذكى للمشكلات أوضح مثال على آلية الانتخاب البديلى: إنه أكثر فعالية وأقل كلفة من العمليات البدائية المرتكزة على الطفرة العشوائية والبقاء على أساس انتخابى.

بيد أن كل هذه العمليات التى تتجاوز المستوى الأدنى من عمليات الانتخاب هى ذاتها تماثلات لمعارف تحققت فى نهاية الأمر عن طريق التباين - الانتخاب - الاستبقاء على نحو عفوى. وهذا هو المبدأ الثانى عند كامبل.

المبدأ الثالث أن جميع آليات التجاوز المماثلة تشتمل أيضا على عملية عفوية من التباين والانتخاب والاستبقاء عند مستوى ما من نشاطها. وأكثر من هذا أن بعض الوسائل غير المؤقتة لاكتساب المعرفة، شأن الملاحظة البصرية أو إدراك تعليمات لفضية من شخص آخر لديه معرفة، هي أيضا وحسب المبدأ الثالث عند كامبل، عمليات متضمنة تباينا وانتخابا واستبقاء على نحو عفوى (كامبل، ١٩٧٤).

وليسمح لى القارئ أن أناقش ببعض التفاصيل هذا الزعم المثير للجدل. إننا قد نرى أن أكثر عمليات اكتساب المعرفة حتمية وتحررا من الخطأ هى استخدام الكومبيوتر الوصول إلى نتيجة معادلة رياضية. إذن من أين حصل الكومبيوتر الحديث على خاصية التحرر من الخطأ؟ من الصياغة الرقمية أو الرقمنة ممكنتين فقط، هما صفر أن الدائرة الرقمية الأساسية ليس لها سوى حافتين ثابتتين ممكنتين فقط، هما صفر وا وأن أى تشوش أو انحراف مهما كان طفيفا عن هاتين الحالتين يجرى تصويبه فورا بالعودة إلى أقرب حالة مستقرة. والحقيقة أن هذا التصويب التلقائي للخطأ هو عملية استبقاء انتخابي.

وإذا نزلنا حتى إلى مستوى أكثر أساسية سوف نجد أن دوائر الكومبيوتر مصنوعة من ترانزستورات transistors وأن العمليات الإلكترونية داخل الترانزستور تشتمل على تباين وانتخاب واستبقاء عفوى للإلكترونات في بللورة شبه موصلة -conductor crystal.

وتبدو هذه الحجة في ظاهرها دفاعا عن المبدأ الثالث عند كامبل، ولكن هذا في الظاهر فقط ولم تكن خطتي هنا الدفاع عن هذا المبدأ بل إثبات بطلانه ويقول لنا كامبل إن تحول الدنا DNA إلى بروتينات عملية عفوية للتباين والانتخاب والاستبقاء ولكن الشيء الذي لم يقله لنا أن هذا ينطبق على كل التفاعلات الكيميائية. والحقيقة أن كل ما يحدث للجزيئات والذرات والجسيمات دون الذرية sub-atomic particles يمكن تفسيره على أساس عملية عفوية للتباين والانتخاب والاستبقاء وحيث إن كل شيء في الكون مؤلف من هذه الجسيمات فإن بالإمكان القول إن كل شيء قائم على عملية عفوية للتباين والانتخاب والاستبقاء وحيث إن كل عملية عفوية للتباين والانتخاب والاستبقاء والاستبقاء على عملية

والمشكلة مع الزعم بأن الوسائل المتقدمة لاكتساب المعرفة تشتمل على تباين وانتخاب واستبقاء عفوى هى أنه زعم اختزالى إلى أقصى حد reductionistic. ويتضمن المبدأ الثالث المغالطة الاختزالية الشائعة المتمثلة فى إغفال أن أى منظومة معقدة يمكن أن تتميز بخواص ليست فى العناصر المكونة لها. والملاحظ أن كل شيء عند المستوى الأكثر أساسية يتضمن عملية عفوية للتباين والانتخاب والاستبقاء، بيد أن هذا قد يكون غير ذى صلة بتحليل الأداء الوظيفي للمستوى الأعلى.

وأعترف هنا بأن المبدأين الأول والثانى عند كامبل يهيئان حلا واعدا لمشكلة فلسفية أساسية تتعلق بمصدر المعرفة وماهية المعرفة ولكننى أرى المبدأ الثالث اختزاليا إلى أقصى عد مما يجعله غير ذى صلة بالموضوع

بيد أن الشيء الذي لا يمكن إنكاره هو أن المبدأ الدارويني العام يمثل آلية ممتازة لاكتساب معارف جديدة. واستخدمت هذه الآلية في وسائل كومبيوترية أو محوسبة computerized كل مشكلات صعبة تتعلق بالوصول إلى أفضل وضع بالنسبة لكثير من المقادير متغيرة القيمة ويتضمن المبدأ المسمى الحوسبة التطورية computation محاكاة حاسوبية (كومبيوترية) لمجموعة من الحلول الممكنة لمشكلة معينة. وتتولد حلول جديدة نتيجة طفرة وإعادة توحد على أساس تزاوجي بين الحلول السابقة. ويخضع كل جيل جديد من الحلول للانتخاب على أساس صلاحيته (باك Back وآخرون، ۱۹۹۷).

#### ٢-١٤ الخلاصة

لم يكن هذا الباب سودا لتاريخ الأفكار التطورية، بل دراسة عن كيفية استخدام مبدأ الانتخاب لتفسير التغير الثقافي وعلى الرغم من أن التفكير التطوري اشتمل في الغالب على مبدأ الانتخاب، فإن هذا المبدأ كان له دور متواضع فقط نظرا لأن النزعة التطورية التقليدية ظلت معنية باتجاه التطور دون اليات التطور (رامبو Rambo، وهذا هو أحد أسباب انتقاد النزعة التطورية بأنها نزعة غائية. واكتفينا هنا بعرض موجز للنقد الواسع النطاق الموجه ضد النزعة التطورية.

افتقر التطوريون فى القرن التاسع عشر إلى التمييز الواضح بين الوراثة العضوية والاجتماعية لأنهم لم يكونوا على علم بقوانين مندل عن الوراثة. ومن ثم كانت "السلالة" و"الثقافة" مترادفين فى نظرهما. وكان مبدأ البقاء للأصلح يعنى عندهم أن

التطور يعتمد على اقوى الأفراد الذين ينتصرون على من هم أضعف. واعتبروا هذه عملية طبيعية ومن ثم لم يمايزوا بين التطور والتقدم. وكانت النتيجة المنطقية لهذه الفلسفة القول بمبدأ "سياسة حرية العمل" حيث السيادة حق للقوى الأعظم. وتجلت النزعة العرقية في أقصى صورها تطرفا عند من يسمون الداروينيون الاجتماعيون الذين اعتقدوا أن سلالتهم وثقافتهم هما الأسمى قياسا إلى سلالة وثقافة الآخرين جميعا. وترتب على هذا إيمانهم بأن حقهم وواجبهم غزو العالم كله وإخضاعه لمشيئتهم.

وظهر تناقض شديد بين الداروينية الاجتماعية والاشتراكية. وسبب ذلك أن فلسفة الداروينية الاجتماعية تفترض أن الضعف خاصية فطرية ولابد وأن تفضى بطبيعتها إلى مصير غير كريم. هذا بينما يؤمن الاشتراكيون بأن الفقر والضعف نتيجة لعوامل اجتماعية ومن ثم يتعين علاجها.

ونجد في فلسفة هربرت سبنسر أن جميع أنواع التطور متشابهة: الكون والأرض والأنواع والأفراد والمجتمع، إذ تتطور جميعها وفق عملية واحدة متماثلة. ورفض المفكرون هذه النظرية فيما بعد، ولكن لسوء الحظ لا نزال نستخدم الكلمة نفسها "التطور" للدلالة على مختلف أنواع التغير. وماثل سبنسر المجتمع بالكائن الحى ورأى مؤسسات المجتمع المختلفة موازية لأعضاء الجسم. وشاعت هذه الصورة المجازية في علم الاجتماع ولكن إذا كانت صورة مجازية ملائمة بالنسبة لنموذج مجتمع سكوني شأن النزعة الوظيفية إلا أنها يمكن أن تفضى إلى مغالطات خطيرة عندما يكون التغير الاجتماعي موضوع دراسة. وإن من نتائج تشبيه المجتمع بجسم الكائن الحي أن توضع نظرية التغير الاجتماعي في تطابق مع تطور الفرد دون تطور النوع. إننا نعرف أن كل شيء محدد مسبقا في التطور الجيني للجسم وأن علة التغير كامنة فطريا في الجسم المتغير. ولكن إذا انتقالنا إلى تطور المجتمع فإن هذا النهج في التفكير يقودنا إلى فلسفة حتمية، أحادية الخط وغائية. والملاحظ أن فكرة التناظر بين مختلف أنواع التطور بعثت مؤخرا من جديد ضمن نظرية فكرة التناطر بين مختلف أنواع التطور بعثت مؤخرا من جديد ضمن نظرية الانتخاب الشاملة .

وجدير بالذكر أن كلمات الداروينية الاجتماعية والحتمية والتوجه أو المسار أحادى الخط unilinearity والغائية، إنما هي عبارات استهجانية استخدمها أساسا خصوم النزعة التطورية. وجرى تحديد هذه المفاهيم على نحو غامض حتى أنه كان بوسع النقاد إدراج أية نظرية تحت هذه العناوين بينما كان باستطاعة دعاة النزعة التطورية أن يبرهنوا بنفس السهولة على أن نظرياتهم لم تكن في حقيقتها نظريات حتمية أو دعائية ... إلخ.

وسادت الجدل، ولا يزال، نزاعات بين نظرات وآراء متنافرة عن الطبيعة البشرية. ولا ريب في أن الخلافات بشأن الطبيعة مقابل التنشئة، والبيولوجيا مقابل الثقافة، والحتمية مقابل حرية الإرادة ... إلخ، جعلت من المستحيل الوصول إلى اتفاق ومن ثم استمر النزاع بين الأطر الفكرية المختلفة على مدى تجاوز القرن. وبالغ كل طرف من موقفه وتطرف في نزعته الاختزالية التي جعلتهم هدفا سهلا للنقد. والتمس أنصار فلسفة حرية الإرادة وصفا لحالات فردية بينما طالب العلماء أصحاب التوجه البيولوجي عرضا يمثل قانونا عاما.

وكان غالبية التطوريين الاجتماعيين أكثر اهتماما بوصف اتجاه أو هدف التطور دون وصف أسبابهما. وأخفق كثيرون فى تحديد وحدة الانتخاب أو آلية الانتخاب أو نموذج التكاثر بينما مايز القليلون منهم بين الصلاحية الجينية والثقافية. لهذا السمت نظريتهم بقدرة تفسيرية ضعيفة، وافتقدت بخاصة أى تفسير يوضح لماذا يتعين على التطور اتخاذ الاتجاه المزعوم.

ولم يتضاعل استقطاب الآراء عندما أخذ علماء البيولوجيا الاجتماعية موقع الريادة في سبعينات القرن العشرين. ذلك أن المفكرين أفرطوا في استخدام معادلات رياضية أدت إلى تباعدهم أكثر فأكثر عن ظواهر العالم الواقعي التي يعتزمون وصفها. وبات لزاما تقديم إيضاحات تسبيطية وافتراضات ملتسة بغية جعل النماذج مستساغة رياضيا. واشتملت النماذج الرياضية على كثير جدا من المقادير متغيرة القيمة والتي أصبح من المستحيل تحديد قيمتها العددية. لذلك لم يكن بالإمكان سوى استخلاص نتائج كيفية ومشروطة على الرغم من التركيز الشديد على نماذج كمية.

وطبيعى أن أدت اللغة الرياضية إلى توسيع هوة الاتصال بين علماء البيولوجيا الاجتماعية والأنثروبولوجيين.

ولم تصبح بعد نظرية الانتخاب الثقافي مبحثا مستقلا، ولكنها كانت موضوع بحث من جانب علماء في فروع علمية عديدة ومختلفة. نذكر منها الفلسفة والاقتصاد وعلم الاجتماع والأنثروبولوجيا وعلم النفس الاجتماعي وعلم اللغة والبيولوجيا الاجتماعية وغيرها. وأدت فجوات الاتصال الشديدة بين العلوم المختلفة وإهمال البحث في أدبيات العلوم إلى نسيان ذات الأفكار التي يقدمها الباحثون وإعادة ابتكارها مرات عديدة دون تحقيق تقدم كبير. وهذا هو السبب في أن نظريات بدائية وقديمة تعود لتظهر من جديد. ويخفق علماء كثيرون في الاعتراف بالفوارق الأساسية بين الانتخاب الوراثي والانتخاب الثقافي (مثال ريوز Ruse) ١٩٧٨؛ هيل ١٩٧٨، هاربندنج ورسل ١٩٨٨، فان باريجس ١٩٨٥، ٧٩١٩؛ ميلي ١٩٨٨، ميلي ١٩٨٨، ورسل المهدورا من نظرية ليزلي سـتيفن ١٩٩٨، ١٩٩٨) بل وإن بعض هذه النظريات أكثر قصـورا من نظرية ليزلي سـتيفن Leslie stephen التي أغفلها الباحثون منذ علم ١٨٨٢.

وأحدث التطورات تمثله مدرسة المبحث الميمى التى لم تعد بعد مبحثا علميا مضبوطا ومحكما شأنها فى ذلك شأن البيولوجيا الاجتماعية. وكثيرا ما كان افتقار المبحث الميمى إلى الدقة والصقل موضع استهجان بيد أن ليونة هذا الإطار الفكرى ربما تساعد على تجسيد الهوة مستقبلا بين البيولوجيا والعلوم الإنسانية.

وكثيرا ما قيل فيما يتعلق بنظرية الانتخاب الثقافي أن المعرفة تراكمية. وإنها لمفارقة يتعذر تصديقها أن نعرف أن هذه النظرية ذاتها انحرفت كثيرا جدا عن هذا المبدأ عند النظر إليها باعتبارها مسألة واقعية في تاريخ الأفكار. والملاحظ أن نظريات التغير الاجتماعي اتبعت مسارا دراميا متعرجا حيث ترفض كل بدعة نظرية جديدة كل ما سبقها رفضا كاملا دون محاولة تعديلها وتحسينها. ولهذا نجد أن الأفكار والمبادئ ذاتها يطويها النسيان ويعاد ابتكارها هي ذاتها مرات ومرات على مدى أكثر من قرن.

# ٣ - غوذج أساسى للانتخاب الثقافي

# ٣ - ١ الأساس الجيني للثقافة :

النطور الثقافى أسرع كثيرا من التطور الوراثى "الجينى" لأسباب كثيرة سوف يجرى شرحها فيما بعد. وهيأ هذا للبشر ميزة مهولة على الحيوانات الأخرى من حيث القدرة على التكيف. وتمثل جيناتنا الركيزة التى تنبنى عليها الطاقة البشرية فيما يتعلق بالثقافة. ولنا أن نسمى هذه الخاصية طاقة التكيف أو التكيف الأعلى meta adaptation ذلك لأنها قدرة على التكيف وليست تكيفا في ذاتها. لذلك لنا أن نقول إن التطور الوراثى "الجينى" خلق بديله ( وهو ما يسمى بالانتخاب البديل vicarious selection).

وتحدثنا نظرية التعلم البيولوجية عن التعلم المبرمج، بمعنى توفر ملكة سابقة على البرمجة pre-programmed faculty لتعلم قدرة بذاتها. إذ تحدد الجينات القدرة على التعلم وترسم حدود ما يمكن وما لا يمكن تعلمه. وقد تضيق أو تتسع هذه الحدود (جولد جي. ومارلر Gould J. & Marler؛ ماير Nayr؛ ماير ۱۹۷٤). والطاقة البشرية بشأن الثقافة هي برنامج تعلم واسع الحدود جدا. والجدير بالذكر أن الجينات لا تحدد بشكل مباشر الثقافة، ولذلك لا يمكن دراستها بالمناهج نفسها باعتبارها سلوكا غريزيا.

وثمة جانب مهم للطاقة البشرية بشأن الثقافة وهو القدرة على التعلم من الأنواع نفسها. ويمكن اكتساب السلوكيات التى نتعلمها عن طريق الملاحظة والاستماع لتعليمات منطوقة. ولكن اللغة المنطوقة ليست القناة الوحيدة للمعلومات، ذلك أن البشر لديم استعداد خاص للدين والمعتقدات الخارقة للطبيعة والطقوس والشعائر الدينية

والموسيقى والرقص ... إلخ. وإن هذه الظواهر التى تبدو غير عقلانية تمثل وسائط اتصال مهمة لنقل أنماط السلوك وقواعد ومعايير تحكمية. لذلك يقال إنها جينات الثقافة على نحو ما سوف نرى فيما بعد.

وهناك جانب آخر مهم يميز الطاقة البشرية بشأن الثقافة وهو سلوكنا الجمعى. ذلك أن لدى البشر قدرة كبيرة على التعاون واستعداد للتوحد مع جماعة، وتصنيف البشر الآخرين حسب انتمائهم الجمعى، وعلى إيثار أبناء الجماعة التى ينتمى إليها المرء والمبالغة فى تقديرهم مع الحط من قدر أبناء الجماعات الأجنبية والتمايز عنهم (وهو ما نسميه المحورية العرقية "الإثنية" (ethnocentrism)، وكذلك التعبير عن الانتماء إلى الجماعة عن طريق الوشم أو تزيين الجسم وعن طريق اللغة والطقوس والشعائر الدينية ... إلخ (هوج وأبراميز ۱۹۸۸ ، وهذا السلوك الجمعى الواضح له دور مهم فى عملية الانتخاب الثقافي كما سوف يبين لنا فى الباب الرابع.

#### ٣-٢ الانتخاب الثقافي

نظرية الانتخاب الثقافى هى نظرية عن ظواهر يمكن أن تنتشر داخل مجتمع ما، مثل الشعيرة الدينية أو أسلوب فى الفن أو طريقة فى الصيد. وتشتمل النظرية على ثلاثة عمليات أساسية: أولا، أن تنشأ الظاهرة، وهذا هو ما يُسمى التجديد أو الإبداع. ثانيا، يمكن أن تنتشر الظاهرة من إنسان إلى آخر أو من جماعة من البشر إلى جماعة أخرى، وهذا ما يُسمى التكاثر أو النقل أو المحاكاة أو الانتشار. وثالث العمليات الأساسية فى النظرية هى الانتخاب. ونعنى بالانتخاب أى آلية أو عامل يؤثر فى مدى انتشار الظاهرة من حيث الكثرة أو القلة. وأوضح أنواع الاختيار هو الاختيار الواعى من جانب البشر.

لنأخذ الزراعة كمثال. لكى تبدأ مرحلة الزراعة كان لابد وأن يظهر شخص على حظ من النباهة والذكاء ليخترع طريقة لاستنبات الحبوب أو أى محاصيل أخرى (ابتكار). يمكن لهذه الممارسة أن تنتشر بعد ذلك إذا ما قدم المخترع فكرته لآخرين

لكى يحاكوا طريقته (تكاثر). ويتعين توفير ظروف عديدة لكى تنتشر هذه الممارسة بشكل نشط وفعال. أولا يجب أن يكون المزارعون راغبين فى تقديم معارفهم إلى الآخرين. ثانيا، أن يكون غير العاملين بالزراعة على اتصال بالمزارعين. ثالثا، يجب أن يكون غير العاملين بالزراعة راغبين فى تغيير أسلوب حياتهم. وأخيرا يجب أن يكون المزارعون قادرين على توفير الغذاء والتنشئة لعدد كاف من الأطفال، وتؤلف هذه العوامل الأربعة عملية الانتخاب التى هى عملية حاسمة لانتشار الزراعة بين تجمع سكانى.

وغنى عن البيان فى هذا المثال أن من المحتمل جدا أن الابتكار جرى تطبيقه مرات لا حصر لها دون أن ينتشر لا لشىء سوى لأنه مجهد للغاية. إن جنى ثمار تنتجها الطبيعة تلقائيا يستلزم وقتا أقل بدلا من استنباتها. أو لنقل بعبارة أخرى لم تصبح عوامل الانتخاب مواتية للزراعة بحيث تنتشر إلا بعد أن قلت الموارد الطبيعية وعجزت عن الوفاء بحاجات ترتبت على الزيادة الكبيرة فى السكان (روزنبرج، إم،، ١٩٩٠).

وجدير بالملاحظة أن هذا النموذج من الانتخاب الثقافي يشبه كثيرا جدا نظرية شارلس داروين عن الانتخاب الطبيعي. ذلك أن العمليات الثلاثة الأساسية هي نفسها: تباين (ابتكار) وتكاثر وانتخاب. والفارق هو أن نظرية داروين تتناول الوراثة الجينية بينما تتناول نظرية الانتخاب الثقافي الوراثة الثقافية. ولكن على الرغم من التماثل الشكلي بين النظريتين ثمة فوراق مهمة تفيد أن ليس بالإمكان استخلاص أي نتائج من نوع من النوعين لتطبيقها على الآخر (دالي ۱۹۸۲، Daly). ونشير إلى فارق مهم وهو أن التكاثر الثقافي لا يرتبط لزوما بالتكاثر البشري، ذلك أن العادة لا تنتقل من الباء إلى الأبناء فقط بل وأيضا إلى آخرين لا علاقة لهم بالمبتكر. مثال ذلك أن عادة الحياة داخل الأديرة انتشرت على الرغم من أن الرهبان والراهبات في واقع الأمر ليس لهم أطفال. وفارق آخر مهم يمايز بين العمليتين هو أن السمات المكتسبة يمكن أن تنتقل عن طريق التوارث الثقافي وليس عن طريق التوارث الجيني.

ولعل من المفيد أن نتصور ظاهرة ثقافية وكأنها كائن حى مستقل يشبه طفيل أو فيروس قادر على الانتشار من إنسان إلى آخر ويتكاثر مستقلا عن التكاثر البشرى. وواقع الحال أن نظرية الانتخاب الثقافي نموذج جيد جدا لوصف انتشار الأمراض المعدية. ومن المهم أن ندرك أن الظاهرة الثقافية ربما تكون لها "مصالحها" التي لا تتطابق دائما مع مصالح الإنسان الحامل لها. ونلحظ في مثال الزراعة أن هذه العادة تنتشر فقط حين تخدم مصالح البشر، ذلك أن فوائد الزراعة تطابق مصالح البشر - هذا وإلا ما كان لها أن تنتشر. ولكن مثال المرض يتضمن صراعا بين البشر - هذا وإلا ما كان لها أن تنتشر. ولكن مثال المرض يتضمن صراعا بين الهيروين يمكنه أن يدفع الإنسان إلى إتيان أفعال لا يأتيها وهو في الحالة العادية، بما في ذلك تشجيع آخرين على تعاطى العقار المخدر لتمويل استهلاكه الشخصي. وهنا نقول مجازا إن العقار له "إرادته" التي يمكنها إلى حد ما أن تتجاوز إرادة المدمن. ويمكن لعادة إدمان الهيروين أن تنتشر على الرغم من أنه لا يوجد من يريد لنفسه أن يكون مدمنا.

ونستطيع أن نناقش إلى درجة الملل ما إذا كان يتعين النظر إلى الانتخاب الثقافى باعتباره "ثقافة ـ جينات" أنانية شأن الطفيليات فى تعاملها مع البشر من أجل أن تتكاثر ، أو أن البشر نوى الذكاء والإرادة الحرة هم من يختارون عن وعى تلك الأشكال الثقافية التى تخدم حاجاتهم على أحسن وجه. ويبدو لى أن هذا جدل عقيم نظرا لأن المحصلة النهائية واحدة دائما: ظواهر ثقافية معينة تستنسخ وتنتقل أكثر من غيرها، كما وأن خصائص كل ظاهرة ثقافية حاسمة بالنسبة لناتج عملية الانتخاب هذه شأن الخصائص المميزة للبشر. لذلك فإن الموقفين المتطرفين المذكورين أنفا ليسا سوى طريقتين متعارضتين في النظر إلى أحداث واحدة. وإذا عبرنا عن هذا رياضيا سنجد أن المحصلة النهائية واحدة بغض النظر عن الجانب الذي ننظر منه إلى العملية. وسوف أحدد في الفقرات التالية وحدة الانتخاب والعناصر الأساسية الثلاث في نظرية الانتخاب الثقافي: الابتكار والتكاثر والانتخاب.

#### ٣-٣ وحدة الانتخاب

إذا أردت أن تصوغ نموذجا تفصيليا لعملية انتخاب ثقافى فإنه سوف يتعين عليك أن تحدد ما الذى يجرى انتخابه. ونخطئ إذا نظرنا إلى أفراد أو جماعات البشر باعتبارهم وحدات انتخابية نظرا لأن الشخص يمكنه أن يغير سماته الشخصية عدة مرات على مدار حياته. لذلك يتعين عليك عموما أن تحدد ظاهرة ثقافية، أو فكرة أو مفهوم أو طريقة تفكير أو نمط سلوكى أو إحدى المشغولات الفنية أو المعلومة التى تخلق أو تتحكم في مثل هذه الظاهرة، واعتبارها وحدة الانتخاب للنموذج موضوع البحث. وثمة ظواهر ثقافية معينة مثل الزى، وهي ظواهر مقترنة بالأفراد بينما هناك ظواهر أخرى مثل شكل التنظيم السياسي لا تتحقق إلا على أيدى مجموعة من الناس متحدين معا.

والملاحظ في نماذج الانتخاب الجيني أننا غالبا ما نعالج الجينات باعتبارها وحدات غير قابلة للانقسام، بينما الوحدات الثقافية في المعلومات نادرا ما تكون قابلة للانقسام. مثال ذلك لو أن مقطوعة موسيقية معينة حظيت بمكان الصدارة في قائمة ما فإن الانتخاب يتعلق بالمقطوعة الموسيقية ككل. ولكن إذا استلهم مؤلف موسيقي آخر هذه الموسيقي واقتبس صوتا معينا أو نغمات بذاتها من هذه المقطوعة وأدمجها في مقطوعة جديدة، فإنه هنا يكون قد اقتبس جزءا صغيرا من المقطوعة الموسيقية الأصلية المنتخبة. ويتحقق الانتخاب على مستويات كثيرة، ومن ثم حرى بنا ألا يضللنا مصطلح وحدة الانتخاب ونظنها شيئا غير قابل للانقسام.

وأدت الصعوبة فى تحديد وحدة الانتخاب الثقافية إلى حدوث تشوش وخلط فى غالب الأحيان. لذلك يتعين الكشف عن كم وافر من المعلومات المتلازمة لفترة طويلة لقياس مدى انتشارها وتخللها. ولكن حجم هذا الكم الوافر رهن الظاهرة المطلوب تحليلها. ويتعين من حيث المبدأ أن يشتمل التحليل الكامل والتام على جميع مستويات الانتخاب (مثال ذلك الأسلوب الموسيقى والميلوديا والموتيفة ومجموعة أنغام محددة وصوت بذاته). ولكن غالبا ما نكتفى، لأغراض عملية، بالتركيز على مستوى بعينه ملائم لتحقيق الغرض من التحليل. وإذا عمدنا إلى دراسة مستوى اعلى فى سلم المعلومات،

كأن ندرس عقيدة دينية برمتها أو مدرسة فكرية كاملة أو أسلوب فنى، فإن النهج الأكثر ملاءمة هو ـ أن نسميها مركب ميمى meme complex بدلا من ميمة مفردة a single meme

وجدير بالذكر أن المشكلة بالنسبة للانتخاب متعدد المستويات موجودة أيضا في التطور الجينى حيث نادرا ما تكون الجينات غير قابلة تماما للانقسام بشكل كامل، وحيث لا يمكن أن يقتصر الانتخاب فقط على الجينات والأفراد وإنما أيضا على عائلات الأفراد نوى القربي والجماعات من الأفراد، بل وأيضا على أنواع وأفرع بأكملها .species & clades ولكن المشكلة ربما تكون أكبر من ذلك في نظرية الانتخاب الثقافي لأن الوحدات غير منتظمة الشكل، كما وأن المستويات ليس بالإمكان التميين بينها بوضوح كامل. وأكثر من هذا أنه حتى في المنظومة المشوشة التي يمكن فيها تقسيم جميع الوحدات الثقافية إلى وحدات فرعية فإن وحدات الانتخاب الصحيحة قد لا نتمكن من الكشف عنها إلا باتباع تقنيات إحصائية. (بوكلينجتون وبست قد لا نتمكن من الكشف عنها إلا باتباع تقنيات إحصائية. (بوكلينجتون وبست

وظهرت محاولات كثيرة لإيجاد تعريف كلى شامل لوحدة الانتخاب، ولكن هذه التعريفات أفضت إلى خلافات فى الرأى لا نهاية لها سواء فى نظرية التطور البيولوجى أو الثقافى. ونذكر أن من أكثر هذه التعريفات عمومية مصطلح الناسخ replicator، ذلك أن أى شىء يستنسخ نفسه دون تغيير نسبيا يمكن اعتباره وحدة انتخاب (هال، المله) بيد أن هذا تعريف غير كامل ولنتأمل وضعا يحكم فيه المبتكرون على ابتكاراتهم بأنها جيدة أو رديئة، إن الابتكارات الجيدة يشارك فيها الآخرون وتتكرر أى تستنسخ، بينما الابتكارات الرديئة يرفضها ويتخلى عنها المبتكر دون أن يخبر أحدا بذلك. وواضح أن هذه عملية انتخاب وهى فى الحقيقة عملية مهمة وفعالة للغاية. ولكن إذا ما عرفنا وحدة الانتخاب بأنها ناسخ فإننا سنواجه مشكلة، لأن الابتكارات التى يعاد انتخابها ليست مستنسخة أبدا ومن ثم لا يمكن اعتبارها وحدات انتخاب. ويعجز المرء عن تعريف عملية الانتخاب ما لم يتضمن التعريف نواسخ محتملة، ولكن حيث إن كل الأشياء فى العالم تقريبا هى نواسخ محتملة فإن هذا التعريف يصبح مفرطا فى

شموليته، ومن ثم لا جدوى منه. وعندى أنه لا يوجد تعريف مفيد كليا لوحدة الانتخاب. لذلك يتعين علينا أن نختار من وقت لآخر التعريف الملائم أكثر من سواه للظاهرة موضوع الدراسة. والملاحظ في أغلب الحالات المحددة للانتخاب الثقافي سنجد أن اختيار وحدة الانتخاب واضح تماما وغير معقد، وأن من السهولة بمكان عمل تحليل مفيد لظاهرة محددة دون أن يتوفر لدينا تعريف يصدق أيضا على جميع الظواهر الأخرى.

وتمايز النظرية البيولوجية بين النمط الوراثي والنمط الظاهري. وهنا علماء بذاتهم يضعون تمييزا مماثلا في نظرية التكاثر الثقافي. ووضع علماء البيولوجيا الاجتماعية تعريفا للاستعداد الثقافي أو لوحدة المعلومات الثقافية، واقترحوا أسماء عديدة لوحدة المعلومات الثقافية هذه: طراز المنتج الصناعي artifact type الطراز الميمي instruction الفكرة، المثيل idene، الجينة الاجتماعية sociogene، إفادة nostruction، طراز ثقافي culturgen، المنتج الثقافي culturgen، المنتج الثقافي culturgen، المنتج الثقافي mental representative، المنتج التاعدة النهية rule عدة الذهنية الامسدون وويلسون، ١٩٨١؛ ستيوارت فوكس ١٩٨٦، Stuart Fox؛ هيل، ١٩٨٩؛ هيل، ١٩٨٩؛ هيرنس ودييتس الدراسة التحليلية الميمات باسم المبحث الميمي.

ولنا أن نطلق على نحو ملائم على المظهر الخارجي للميمة الكلمة ذاتها كما هي واردة في النظرية الجينية: النمط الظاهري phenotype، خاصة حين يتعلق الأمر بالأفراد. وسبب استخدامنا للكلمة نفسها في كلتا الحالتين هيو أن ظاهر الفرد أو سلوكه تحدده عادة كل من الجينات والثقافة، كما وأن من الصعب عادة فصل هذين العاملين عن بعضهما. ويستطيع المرء أن يمايز بشكل عام أكثر بين النواسخ -replica والعناصر التفاعلي التعبير الوظيفي tors والعناصر التفاعلي التعبير الوظيفي الناسخ، الذي هو علة الانتخاب (هال، ۱۹۸۷؛ وسبيل ۱۹۹۷).

والملاحظ أن قليلين من علماء الاجتماع هم الذين مايزوا على النحو السابق بين الاستعدادات الثقافية ومظهرها الخارجي. ويمايز بيير بورديو Pierre Bourdieu فى كتابه "سوسيولوجيا التربية" بين الاستعدادات الثقافية الباطنية والتى يسميها الخاصية الذاتية الاجتماعية الخاصية الذاتية الاجتماعية (بورديو وباسيرون ١٩٧٩).

ويبدو أحيانا ضروريا هذا التمييز بين وحدة ثقافية للمعلومات ومظهرها. مثال ذلك أننا نخطئ إذا قلنا إن فأسا حجريا يمكن أن يعيد إنتاج نفسه ويتكاثر. ذلك أن ما يتكاثر هو الوصفة التى توضح لنا كيف نصنع فأسا حجريا. وهذه الوصفة هى وحدة المعلومات القابلة للتكاثر، بينما الفأس هو مظهرها الخارجى. ويعتبر الإنسان صانع الفأس الحجرى حامل أو عائل host الميمة وأداة نقلها. ونجد فى أحيان أخرى أن التمييز غير مهم على نحو ما نجد كمثال فى حالة رواية قصة (بول

ويمكن النظر إلى وحدة الانتخاب على أنها حالة كيفية (مثال ذلك ما إذا كان الناس يقصدون دور العبادة أم لا) أو كمية (كم عدد المرات التى يذهب فيها الناس إلى دور العبادة). ويستحيل وصف السمات الكمية وصفا كافيا وملائما فى صورة وحدات ذرية مثل الميمات ـ ومن ثم نكون بحاجة إلى نموذج من نوع مغاير، وهذا ما يوضحه لنا المثال التالى:

تنزع الشركات الكبرى فى نظام اقتصاد السوق الحرة إلى النمو باطراد لتكون أكبر وأكبر. وسبب ذلك أن هذه الشركات الكبرى تتمتع بمزايا الترشيد والإنتاج الضخم، والتوزيع على نطاق واسع، والإعلان على نطاق واسع، وظواهر التعاضد synergism effects، وتدنى حد المنافسة. وواضح أن هذه الآليات التى تعطى للشركات الكبرى ميزة على الشركات الصغرى تؤلف عملية انتخاب، ولكنها ليست عملية يمكن وصفها وصفا كاملا فى حدود الميمات. ومن ثم يتعين أن نحدد حجم الشركات فى ضوء محددات كمية، وأن نحلل ديناميات التغذية المرتدة داخل المنظومة. وهذه نماذج معروفة جيدا فى الرياضيات وتتوفر مناهج ملائمة لتحليلها. (مثال المعادلات التفاضلية، وتحولات لابلاس Laplace transforms).

#### ٣ - ٤ الابتكار

الابتكار هو النظير الثقافي للطفرة ويمكن أن يكون الابتكار الثقافي فكرة جديدة أو أسلوبا جديدا في الحصول على الغذاء، أو شعيرة اجتماعية جديدة، أو أغنية جديدة، أو قانونا جديدا، أو تحولا في الهيكل الاجتماعي ... الخ وحين نستخدم كلمة تباين في هذا السياق إنما تكون أثرا من زمن داروين وقتما كان غير معروف للباحثين كيف تنشأ عوامل التباين الجديدة ونظرا لأن التباين يصور عادة حالة اختلاف تحدث داخل تجمع ما، فإن من المستصوب النظر إلى الابتكار (والطفرة) باعتبار أيهما مفهوما أكثر أساسية من التباين، ومن ثم يتعين عدم اعتبار المفهومين مترادفين.

وحرى أن لا تضلل كلمة ابتكار أحد منا ويظن أنها تعنى بالضرورة اختراعات عقلانية إبداعية أصيلة. ولكن حرى استخدام الكلمة بغض النظر عما إذا كان الشكل الجديد يحيد كثيرا أم قليلا عن الأشكال المعروفة في السابق، وعما إذا كانت الظاهرة الجديدة نشأت عرضا أم نتيجة تفكير عقلاني.

وثمة اعتقاد عام فى النظرية التطورية البيولوجية بأن جميع الطفرات عفوية وعشوائية. ولكن الابتكارات فى العملية الثقافية نادرا ما تكون عشوائية تماما. ذلك أن الابتكارات يمكن أن تحدث نتيجة تخطيط جيد وغالبا ما تكون مفيدة للمبتكر.

وتحدث بعض الابتكارات عرضا وعلى نحو عفوى، مثال ذلك ما يحدث نتيجة لعب أو تجريب عشوائى (فاندنبرج ١٩٨١ Vandengerg). وإذا تصادف أن كانت لمثل هذه التجربة نتائج مفيدة (ذاتيا) فإنها سوف تتكرر وتفضى إلى اكتشاف ما. ولكن ليست جميع الابتكارات هى اكتشافات تلقائية وعفوية. ذلك أن غالبية الابتكارات تستحثها مشكلة ما يحاول الناس إيجاد حل لها. وهنا قد تأتى نتيجة تجارب مبنية على تفكير بارع أو تجارب عفوية، ولكنها غالبا ما تكون مقترنة بهدف واع لحل مشكلة معينة تشغل البال.

والابتكارات ليست بالضرورة مفيدة للمبتكر. ذلك أن ابتكارا ما ابتكره صاحبه بدافع من أفضل النوايا ولكنه ربما يأتى بنتائج غير مقصودة تجعله أقل فائدة مما كان

متوقعا. ويمكن أن تأتى الابتكارات أيضا نتيجة أخطاء فى المحاكاة. إذ لو أن شخصا ما نسى الإجراء الصحيح والدقيق لأداء شيء ما، ومن ثم ينجزه على نحو غير تام ومضبوط، فإنه يقدم إلى خلفائه صورة أدنى مستوى. وهذا ابتكار غير مفيد.

وتمثل العقيدة الدينية مجالا لحدوث ابتكارات عفوية أو لا عقلانية. مثال ذلك أن جماعة من الناس تصدُق هلاوس شخص يعاني من مرض عقلي خطير على نحو ما تظهر جماعات الآن، وتراه نبيًا وهلاوسه وحيا. ولكن المرض العقلي ليس تفسيرا كافيا للقرارات المنافية تماما للعقل. ذلك أن مجتمعات كثيرة لها شعائرها الدينية التي تفضى عن عمد إلى هلاوس. ويمكن أن يحدث هذا بوسائل عديدة: نتيجة عقاقير مخدرة مسببة للهلاوس، أو نتيجة للاستغراق في التأمل أو الإيحاء الذاتي أو حالة الجذب أو حرمان حسى... إلخ. ويفسر المؤمنون بالعقيدة هذه الهكاوس على أنها رؤى أو كشف عن الحجاب أو نبوءات أو تكهنات، ويتصرفون وفق تأويلهم هذا. وهناك وسائل أخرى في حالة افتقاد الهلاوس، ويمكن استخدامها بالطريقة نفسها. نذكر من ذلك تأويل الأحلام أو الطقس أو غير ذلك من وقائع عشوائية. ولكن لا شيء من الأحلام أو الهلاوس عشوائي بمعنى الكلمة. إنها جميعا نتاج العقل الواعي الذي يتأثر بدوره بكم هائل من الظواهر الثقافية مثل الدين والفن والشعائر والأساطير والتفاعلات الوجدانية ... إلخ. ومن هنا فإن تأويل هذه الهلاوس والأحلام وغيرها هي أيضا وإلى درجة كبيرة مسألة اختيار. إذ غالبا ما يختار القائمون بهذا السلوك سواء عن وعي أو عن غير وعي ومن بين تأويلات عديدة محتملة التأويل الذي يفضي إلى أكثر النتائج نفعا. وها هنا نلحظ أن ما يبدو في ظاهره هلاسا غير عقلاني يكون بمثابة حافز لاتخاذ قرار تتفاوت درجة عقلانيته.

وجدير بالملاحظة أننا نجد بعض الناس، حتى فى أكثر المجتمعات علمانية، يقدمون نبوءات أو تكهنات على أساس من وقائع عشوائية مثل مواقع النجوم والكواكب فى الأفلاك، أو حركات الطيور والحيوانات، أو خطوط الكف أو الآثار المترسبة على فنجان القهوة، أو ورق اللعب أو النرد. ويتعين أن نشير هنا إلى أن الناس فى حالة افتقارهم للمعارف الموضوعية يظهر لديهم ميل قوى لتوليد معارف خيالية والتصرف على هديها.

ولكن ابتكارا ما قد لا يجد سبيله إلى التطبيق والانتشار إذا ما كانت ظروف انتخابه غير مواتية في تلك الفترة. ومن ثم فإن مثل هذا الابتكار قد يطويه النسيان أو يدخره المجتمع في "رصيده المعرفي" لبعثه إلى الحياة من جديد في فترة تالية تتغير فيها شروط الانتخاب. والملاحظ أن المجتمع التعددي يمكنه بهذه الطريقة أن يختزن احتياطيا مهولا من الإمكانات الثقافية التي ترقد كامنة في صورة أفكار غير محققة أو عادات بالية أو شعائر لا يؤمن بها سوى قلة منحرفة بيد أنها ربما تظهر بعد ذلك وتبرز وتنشط أو يعاد تنشيطها إذا ما كانت ظروف الانتخاب بعد تغيرها أضحت مواتية لها.

ويحدث أحيانا أن يتخلف ابتكار ما وراء التطور المتوقع له أن ينجزه. وأنا أشير هنا بوجه خاص إلى منظومات أخلاقية ودينية والتى هى بمثابة تبريرات عقلية لواقع مضى وتعمل على تبرير أو تثبيت هيكل قائم فعلا أو تحت الإنشاء.

ولنا أن نخلص إلى أن هناك إمكانات وفيرة لكى تحدث فى أى مجتمع ابتكارات عقلانية أو غير عقلانية، مفيدة أو غير مفيدة. ويمكن أن نجد فى مجتمع تعددى دعاة وأنصارا لأى وجهة نظر من الناحية العملية. وإن مثل هذا المجتمع سيتوفر لديه رصيد لا ينفد من الأفكار والتباينات الثقافية ليختار من بينها. وهنا فإن الانتخاب هو الذى يقرر ويحسم أيا من هذه الأفكار التى لا حصر لها سوف تتعزز وفى أى زمن.

وغالبا ما ينظر المجتمع إلى الابتكارات الاجتماعية على أنها انحرافات، وربما يعانى الأشخاص المثلين لها من الاضطهاد باعتبارهم منحرفين. وقهر المنحرفين وظيفته الحفاظ على المنظومة الاجتماعية. وإذا صادف انحرف ما انتشارا وحظى بالقبول فى قطاعات مهمة من المجتمع على الرغم من جميع المحاولات التى استهدفت قمعه فإننا هنا يمكن أن نقول إن تغيرا اجتماعيا قد حدث. وجدير بالذكر أن لوويلين لمهما ( ١٩٧٩) قدم مثالا جيد التوثيق لانحراف دينى أحدث تأثيرا مهما فى تطور المجتمع. وسوف نقدم فى الباب الثامن المزيد من الشرح والتفسير لأهمية الانحرافات.

#### ٣-٥ التكاثر

تكاثر السمات الثقافي، وكذا العنصر الذي حظى بدراسة أكثر شمولا. ويمكن أن يحدث الانتخاب الثقافي، وكذا العنصر الذي حظى بدراسة أكثر شمولا. ويمكن أن يحدث انتقال السمات الثقافية وفق أنماط مختلفة: انتقال رأسى من الأب إلى الأبناء، وانتقال أفقى بين أشخاص لا تربطهم ببعض أواصر قربى. وتمثل التنشئة الاجتماعية الجماعية التأثير المتضافر من جانب كثيرين من أعضاء الجماعة (كبار السن) على طفل أو على عضو جديد في الجماعة. ولكن نمط الانتقال من واحد إلى كثيرين يمثله تأثير المعلم أو الزعيم على جماعة ما (جاجليلمينو وآخرون، ١٩٩٥).

وثمة نظريات توضح كيف يكتسب البشر من الآخرين المعارف والمهارات والمعايير والمعتقدات والاتجاهات. وهذه نظريات مستمدة من علم نفس التعلم والنظرية البيولوجية عن التعلم المدرسي والتعلم في الطفولة وسوسيولوجيا التعلم ونظرية التنشئة الاجتماعية وغيرها. وتوفرت مباحث علمية عديدة على دراسة هذا المجال دراسة وافية وشاملة، لذا فإنه من نوافل القول محاولة الاستطراد في تفاصيلها هنا.

سوف أكتفى فقط بنوع واحد من التكاثر الثقافي الذي لم يدرسه الباحثون دراسة كافية، وأعنى به الاتصال اللاشعوري unconscious communication . نعرف أن جميع المجتمعات زاخرة بظواهر لاعقلانية مثل الفن والموسيقي والرقص والشعائر والطقوس الدينية والأساطير والقصص وغيرها. وتتضمن نظرية فرويد عن التحليل النفسي شيئا عن إمكانية حدوث اتصال أو انتقال لاشعوري من جيل إلى جيل عبر وسائل الاتصال المذكورة:

أوضح لنا التحليل النفسى أن النشاط الذهنى اللاشعورى لدى كل إنسان يشتمل على جهاز يمكنه من تأويل إرجاعات الآخرين، أى يكشف عن التشوهات التي فرضها الآخرون على التعبير عن انفعالاتهم. وإن الفهم اللاشعوري لجميع العادات والطقوس والمعتقدات الجامدة التي تخلفت عن العلاقة الأصيلة

# بالأب الأول ربما جعلت من الممكن للأجيال التالية التغلب على ميراثهم الانفعالي". [فرويد، ١٩١٣، ص١٥٩]

ونحن إذا رفضنا تصديق أن الرقص واستمطار السماء من شأنها أن تجعل السماء تستجيب وتمطر حقا، يصبح لزاما أن نفترض أن الرقص له وظيفة أخرى مثل خلق تضامن جماعى واتصال لقيم وانفعالات أخرى. وربما لا يدرك المشاركون هذه الوظيفة عن وعي، ولهذا يكون لنا الحق في أن نفترض أن اللاشعور له دور مهم هنا. وأن المسلمة التي أنطلق منها هنا هي أن الكثير من الأنشطة البشرية اللاعقلانية هي وسائط اتصال بين لاشعور شخص ما، إلى لاشعور أشخاص آخرين. وربما لا يدرك الأشخاص المعنيون حدوث هذا الاتصال بيد أنني سوف أدعم هذه النظرية فيما بعد، خاصة في الباب الحادي عشر. وقد يحدث أن ينظر البعض إلى هذه الظواهر اللاعقلانية نظرة وظيفية بمعنى أنها تؤثر في السلوك البشري على نحو يجعلها تعزز تكاثرهم.

إن حكاية تحكى عن الأخيار والأشرار من الناس وكيف يلقى الأشرار حتفهم ويحظى الأخيار بالسعادة آخر المطاف وبعد مشكلات وعذابات كثيرة، يمكن أن تكون لها وظيفة هى نقل معايير الخير والشر وتدعو الناس إلى التضحية عندما تدلهم الأمور. وربما لا يدرك الراوى ولا المستمعون أن الحكاية هنا اتصال ونقل للمعايير. وطبعى أن حافزهم الواعى لقص الحكايات والإنصات إليها مختلف تماما: إن القصة مثيرة للاهتمام، ولعل معيار ما نشعر به أنه مثير إنما هو محصلة انتخاب جينى وثقافى معا.

وجدير بالملاحظة أن شعيرة الرقص التي يقوم بها الشامان<sup>(•)</sup> ربما تقول لأبناء قبيلته: أنا أسيطر على قوى سحرية، وأنا زعيمكم الروحي، كذلك الرقصة الجماعية المتوالية حيث يشارك كل امرئ في توصيل قيم التضامن والوحدة وأيضا الرقص الذي

<sup>(•)</sup> الشامان Shaman طيب محلى أو عراف يدعى أن له اتصال بقوى خارقة الطبيعة ويشفى المرضى بأعمال السحر وتسخير الأرواح الخيرة أو الشريرة حسب الطلب (المترجم)

يشارك فيه الرجال والنساء معا داخل صالة الرقص إنما يفيد رسالة مضمونها أن المجتمع مبنى على الأسرة النواة باعتبارها الوحدة الأساسية.

وبترتب على مثل هذا الاتصال اللاشعورى واسع النطاق نتيجة هى أن كل مجتمع يختص بمجموعة مشتركة من الرسائل اللاشعورية والتى تؤثر وتهيمن على سلوك أبنائه. وكم هو عسير دراسة مثل هذا الاتصال اللاشعورى بسبب مشكلات مهولة تتعلق بمناهج البحث فى دراسات التحليل النفسى. ولكن ثمة اتفاق فى الرأى، على أن اللاشعور له تأثير مهم على السلوك. لذلك فإن من الجدير يقينا دراسة كيفية حدوث هذا الاتصال اللاشعورى. وسوف أعود إلى هذه المسألة فى الباب الحادى عشر.

#### ٣-٢ الانتخاب

تضمن مثال الزراعة الذي أسلفناه أهم المبادئ الأساسية للانتخاب الثقافي. ثمة شروط أساسية ثلاث يتعين توافرها لكي تنتقل الظاهرة الثقافية من شخص إلى آخر. أولها، أن يكون الشخصان بالضرورة على اتصال ببعضهما؛ ثانيا، يجب أن يكون الراسل راغبا في أن يقاسم الآخر معارفه أو عاجزا عن حجبها؛ ثالثا، يجب أن يكون المتلقى راغبا في قبول هذه المعرفة وأن يضمنها رصيده السلوكي. وإذا لم يتوفر شرط أو أكثر من هذه الشروط الثلاثة سوف تنتفى الظاهرة. ومعنى شرط الاتصال المباشر بين الراسل والمتلقى أن بعض العادات التي تفيد العزلة الاجتماعية لا تنتشر بسهولة. وأن الانتخاب على أيدى الداعية للمعلومات يؤدى إلى انتشار عقائد دينية من النوع الذي يكلف المؤمنين به على الدعوة إلى العقيدة والتبشير بها. ويتجلى الانتخاب عند الطرف المتلقى في تلك الحقيقة العادية حين نرى أن نفع الابتكار الثقافي واضح لكل ذي عينين فإنه سوف ينتشر سريعا.

وتتمثل آلية انتخاب أكثر أولية في البقاء والتكاثر الانتخابيين للأفراد على أساس من سلوكهم المحدد ثقافيا. ونجد مثالا متطرفا على هذا عند بعض الطوائف الدينية التى تحرم تماما الاتصال الجنسى مثل عقيدة الهزازين أو الشيكرز shakers (\*) وطبعى أن انقرضت هذه الطوائف بسبب انقراض نسلها. ولكن ميمات الفردية ليست دائما شيئا غير ملائم، ذلك أن المرء الذى لا يعبأ بالزواج وإنجاب أطفال سوف يتوفر له وقت أطول وطاقة أكثر للدعوة إلى ميماته والعمل على ترويجها.

ولكننا نجد من ناحية أخرى أن التحريمات الدينية لاستخدام موانع الحمل أو للإجهاض هي آلية تزيد عدد النتاج الجيني ـ ومن ثم النتاج الثقافي.

ويمكن أيضا أن يعمل البقاء الانتخابى على مستوى الجماعة. إذ حين يهزم شعب شعبا آخر فى الحرب نادرا ما تكون الجماعة الخاسرة قد استئصلت تماما كبشر، ولكن عقيدتها الدينية وتنظيمها السياسى يمكن استئصالهما إذا ما فرض المنتصرون قسرا على الخاسرين مبادئهم الدينية والسياسية. ومن المسلم به أن تدمير القبيلة أو القضاء على عقيدتها واقعتان مختلفتان، غير أن النتيجة من حيث الانتخاب الثقافى واحدة: أن الأديان وأشكال التنظيم السياسى التى تفضى إلى تفوق عسكرى سوف تحرز تقدما على حساب الاستراتيجيات الأضعف.

ويحدث نوع مهم من الانتخاب حين يكون على المتلقى أن يختار بين بديلين من المرسلين. وهذه محاكاة انتخابية، إذ من الشائع أن الناس تحاكى الشخصيات الناجحة من رجال الأعمال أو الرياضيين أو الفنانين أكثر مما تحاكى الفاشلين. ونشهد أمثلة أخرى للمحاكاة الانتخابية في عبادة الأبطال عند المراهقين أو محاكاة البلدان النامية لكل شيء ينتمي إلى العالم الغربي الصناعي.

وصاغ بويد وريتشرسون نموذجا لهذا النوع من الانتخاب تحت اسم "الانحياز غير المباشر". ويسميان الخاصية التي تجعل من بعض الناس نماذج أثيرة ويفضلها الآخرون ويسعون إلى تقليدها "السمة الدالة" indicator trait . وتسمى

(•) الهزاز أو الشيكر Shaman ، عضو في طائفة دينية نشأت أصلا في إنجلترا عام ١٧٤٧ ، وتعيش حياة جماعية وتلتزم العزوبية . والاسم الرسمي لهذه الطائفة « الجمعية المتحدة للمؤمنين بالمسيح الآتي ثانية » وانتشرت في الولايات المتحدة في نهاية القرن التاسع عشر بعد أن امتزجت ببعض الطقوس والشعائر لديانات محلية . ( المترجم )

المعايير التى يلتزم بها المقادون عند اختيارهم لنموذج المحاكاة باسم "سمة الأفضلية" preference trait . ويرى بويد وريتشرسون أنه إذا كانت كل من السمة الدالة وسمة الأفضلية موضوعا للانتخاب الثقافي معا وتزاوجت هاتان العمليتان الانتخابيتان فإن العملية يمكن أن تتحقق سريعا وتفضى إلى مبالغة في إبراز المكانة.

آلية انتخاب أخرى مهمة وهى الارتقاء الانتخابى لأشخاص معينين لشغل مواقع مؤثرة، كأن يكونوا قادة أو معلمين . (كامبل، ١٩٦٥)

وتعتبر المنافسة الاقتصادية والانتخابات الديمقراطية من أشهر الآليات.

وغالبا ما يكون لعلم النفس دور مهم فى انتخاب الميمات. ذلك أن الميمات الأصلح كثيرا ما تكون لها جاذبية نفسية أكبر. إنها تضغط على الأزرار المؤثرة فى نفوسنا. وكلمة زرار نفسى مجاز التعبير عن آليات المنبه - الاستجابة، والتى تثير فينا اهتماما خاصا لموضوعات معينة تستثيرنا مثل الخطر والغذاء والجنس. وهذه موضوعات كان لها ولا يزال أهمية حيوية على مدى التاريخ التطورى. ونلحظ وجود ضغط انتخابى قوى موجود دائما يثير انتباهنا نحو أية معلومة تتعلق بهذه الموضوعات. وسبق أن أشرنا إلى عدد من أكثر هذه الأزرار فعالية وتأثيرا.

ولنأخذ النكات كمثال. إن نكتة عن الخطر أو الجنس تغرينا، وهذا يجعلنا نلتفت إلى النكتة، ونتذكرها، وننقلها إلى الآخرين. ولكن النكات التى لا تستثير فينا شيئا سرعان ما ننساها بينما نتذكر ما تغرينا وتستثير انتباهنا ومن ثم نحفظها ونحكيها للآخرين. إنها تتمتع بقدر عالٍ من الملاحة والصلاح.

والإغراء له دور مهم فى المنافسة بين القنوات التجارية للتلفزيون، ونلحظ أن الرواية الإخبارية عن الفزع أو الجنس تستثير اهتمامنا وانتباهنا أكثر من غيرها، وربما أكثر من موضوعات ذات صلة وثيقة بنا. وليس من المهم كثيرا ما إذا كانت هذه الروايات صادقة ودقيقة أم لا، ذلك أن الصدق غير وثيق الصلة بمدى صلاحية الرواية طالما وأنها لا تقدم برهانا يؤكد أو ينفى.

وتستخدم الإعلانات التجارية والحملات السياسية أسلوب الإغراء ودغدغة المشاعر على نطاق واسع لكى تستثير اهتمامنا. ولهذا فإن سلعة مدعومة بإعلان تجارى يدغدغ الحواس يمكن أن تحقق رواجا وتتغلب فى المنافسة على سلعة لا تنافسها فى الإغراء. (برودى، ١٩٩٦)

ولابد وأن تكون الميمة ذات معنى وسهلة الفهم. ذلك أن الميمة التى يصعب فهمها أو تكون متنافرة مع الميمات القائمة لا يمكن استيعابها بسهولة. ولكن قد يفيد شيء غير ذي معنى في جذب الانتباه إلى الميمة. مثال ذلك أن تناقضا ظاهريا أو شيئا يبدو منافيا لمعارف سابقة من شأنه أن يخلق تنافرا معرفيا. إن عقولنا سوف تجاهد دائما لكى تجعل الأشياء مفهومة، ومن ثم تنتبه إلى كل ما من شأنه أن يثير تنافرا معرفيا وكذا إلى الميمة التى يبدو أنها سوف تحل هذا التنافر. ولدى الناس قابلية أكثر لمعرفة الميمات الجديدة حين توضع في موقف متناقض ظاهريا أو يثير قلقا فكريا مثلما يحدث عند بذل الجهد من أجل الشروع في مراسم احتفالية. (برودي، ١٩٩٦)

يترتب على هذا أن الميمة يمكن أن تروج ببساطة لأنها لافتة للأنظار. مثال ذلك لو أن ثمة أقلية من الناس ترسم كلمة بعينها بطريقة خرقاء معقدة بينما ترسمها الأغلبية بشكل صريح واضح وجرىء، فإن القراء سوف يلحظون على الأرجح أسلوب الكتابة المعقد الأخرق فور النظر إلى الكلمة، ولكنهم لن يلحظوا الشكل البسيط الخالى من التعقيد. ولهذا فإن الشكل الأخرق ربما يشيع استعماله لا لشيء سوى لأن الناس تتذكر فقط الشكل الذي لفت أنظارهم. وهذه هي الظاهرة المساهرة المساهة ظاهرة الصرعة أو مواكبة الزفة.

ويمثل الاختيار الواعى والتخطيط العقلانى الشكل الأسرع والأوضح للانتخاب. ومن الضرورى أن نمايز فى هذا السياق بين المعلومة الثقافية (الميمة) واستخدام هذه الميمة فى عمل بذاته. وحرى أن نلحظ أن الجينات فى نظرية الانتخاب الجينى مرتبطة بمحالً هندسية ioci مميزة، وأن إحدى الأليلات لا يمكنها أن تدخل محلا هندسيا دون إزاحة أليلة أخرى اندثرت خلال هذه العملية. وليس الأمر كذلك فى الانتخاب الثقافى، ذلك أن إحدى الميمات يمكنها أن تنفذ إلى عقل شخص دون إزاحة أية ميمة أخرى.

معنى هذا ببساطة أن الشخص يكتسب معلومة جديدة دون نسيان القديم. وهكذا يستطيع المرء أن يحيط علما بالعديد من أنماط السلوك المختلفة فى الوقت الذى يختار فيه أحدها. وتظل جميع الميمات البديلة حاضرة فى المخ، ولكن واحدة منها فقط هى الفاعلة النشطة.

وأخطأ علماء كثيرون في وصفهم الاختيار عند البشر بأنه نقل انتخابي للمعلومة بينما الصواب أن نتحدث عن الاستخدام الانتخابي للمعلومة المنقولة. مثال ذلك عندما تتغير أزياء السيدات من حين إلى آخر ما بين الملابس الطويلة والقصيرة فإننا يجانبنا الصواب إذا ما زعمنا أن المعلومة عن الملابس القصيرة أزاحت المعلومة الخاصة بالملابس الطويلة أو العكس. ذلك لأن النساء يعرفن دائما كل شيء عن الملابس الطويلة والقصيرة. ومن ثم فإن الانتخاب ليس منصبًا هنا على المعرفة، بل على الأفضليات. وإذا كانت مدارس الأطفال تعلم التلاميذ شيئا عن الديانات القديمة دون ممارسة شعائر تلك الديانات فإن هذه الحقيقة يمكن اتخاذها دليلا على أن المعلومة يمكن نقلها والحفاظ عليها بغير حدود، وتستمر خاملة في الوقت ذاته. وواقع الأمر أن هناك أوجه للتمايز غالبا ما يغفلها الباحثون، وأعنى بها التمييز بين معرفة الميمة ومناقشتها ودعمها وترجمتها إلى عمل، وهو ما يسمى مستويات الاستبقاء (سبيل، ١٩٩٧). وثمة وسائل شديدة التباين فيما يختص بتصديق شيء ما ودرجات مختلفة من الالتزام بالعقيدة. (سبيربر، ١٩٩٠)

وكما سبق أن أوضحنا فإن كلا من عملية الإبداع وعملية التكاثر يمكن أن يكونا عمليتين انتخابيتين. لذلك فإنه يكون عسيرا في بعض الأحيان الفصل بين الإبداع والتكاثر والانتخاب كثلاث عمليات متمايزة. ويؤمن بعض المفكرين بأن المعلومة الثقافية تتحول أو تتعدل على مدى فترة استنساخها، وأن النتيجة المتراكمة لمثل هذه التحولات الكثيرة هي أن تنزع العملية إلى السير في اتجاه التعبير الأكثر استهواء سيكولوجيا (سبيربر، ١٩٩٦). ولكن الأمور قد تبدو أكثر تعقيدا عندما نفكر في أن التباينات خلال تكرار الابتكارات يمكن أن يكون لها تأثير انتخابي: فالابتكارات نادرة نسبيا داخل مجتمع يعمل بصورة جيدة ومستقرة نسبيا، بينما الأزمات الثقافية تحفز الابتكارات.

ولهذا فإن الثقافة المعطلة وظيفيا، المتخمة بالضغوط والتوترات والصراعات تكون بحاجة إلى مزيد من الابتكارات من أجل الانتخاب فيما بينها للعمل على هديها أكثر مما هو الحال بالنسبة لثقافة تعمل وظيفيا على نحو جيد وتحقق السعادة لكل أصحابها. وهذا هو السبب في أن الثقافة المعطلة وظيفيا قصيرة العمر على الأرجح.

وإذا كان بعض القراء يلتمسون المزيد من المعادلات الرياضية المضبوطة عن آليات متمايزة للانتخاب الثقافي، فإننا نحيلهم إلى الدراسات التى نعرض لها فى الباب الثانى ونذكر هنا بوجه خاص بويد وريتشرسون (١٩٨٥) اللذين يناقشان أثر الجينات على معايير وآليات الانتخاب الثقافي.

### ٣-٧ انتخاب المركبات الميمية

يكون من الملائم أحيانا النظر إلى بعض عمليات الانتخاب الثقافي باعتبارها انتخابا لمركبات ميمية كاملة بدلا من ميمات مفردة. ويصدق هذا كمثال على انتشار الطوائف الدينية. إذ الملاحظ أن الأعضاء الجدد في طائفة ما يستوعبون مجموعة المعتقدات كحزمة واحدة وكذا أسلوب الحياة وليس مجرد ميمة مفردة. وتشتمل الأجزاء النمطية المركب الميمي على ما يلي:

الطّعم: وعد بمنفعة ما يجعل المركب الميمى يبدو فى صورة جاذبة للمؤمنين الجدد المحتملين، مثال ذلك الوعد بحياة أفضل، ويشتمل الطعم فى غالب الأحيان على إغراء يثير انتباه واهتمام المؤمنين المنتظرين، وقد يكون الطعم مجرد حصان طروادة.

الصنارة: هي جزء من مركب ميمي يحفز إلى التكرار، وتتمثل هذه في حالة الدين في الأمر بالدعوة والتبشير، وتتمثل في حالة المخطط الهرمي لمشروعات الأعمال أو الرسالة المسلسلة في صورة حافز اقتصادي لحشد وتجنيد أعضاء جدد.

التلقين: ضمان أن العائل للمركب الميمى يكتسب جميع الميمات التي يتضمنها المركب. وقد يشتمل هذا على التكرار المتواتر أو على عملية غسيل للمخ. والأمثلة النمطية على ذلك نجدها في الشعائر والتراتيل والصلوات والقسم بالإيمان.

الحماية ضد مركبات ميمية مناهضة: وقد تتمثل في الميمة الزاعمة بأن الإيمان الأعمى فضيلة والبدعة كفر ورذيلة.

الثواب والعقاب: واضح أن الثواب والعقاب ضروريان فى الغالب لجعل المؤمن ينصاع لتعاليم المركب الميمى وللتنظيم الممثل له. والمثل النمطى للثواب المباشر هو الانتماء إلى فريق اجتماعى مؤيد. ويفيد المركب الميمى أحيانا فى الوفاء بجميع الحاجات الأساسية للمؤمن. ولكن أقوى الثوابات والعقوبات الموعودة تأثيرا هى غالبا ما تتعلق بمستقبل بعيد أو فى الحياة بعد الموت. لذلك يصبح الوقت متأخرا جدا لكى يغير المؤمن تفكيره إذا لم تتحقق الوعود فى الحياة الدنيا. وأوضح مثال على هذا الوعد بالجنة والنذير بالجحيم.

الغُرم: مطالبة المؤمن بأن يسهم بوقته وجهده أو ماله لصالح المركب الميمى وتنظيمه ويحتاج التنظيم إلى هذه الموارد لتمكينه من المنافسة ضد مركبات ميمية مناوئة.

#### ۲ – ۸ الانتخاب البديل Vicarious Selection

يمكن فى أحيان كثيرة وصف عمليات الانتخاب الثقافى بأنها انتخاب بديل (كامبل، ١٩٦٥)، وتسمى أيضا انتخاب تمهيدى .preselection ويتمثل المبدأ الذي يقوم عليه الانتخاب البديل فى أن عملية انتخاب بطيئة وغير فاعلة تحل محلها عملية انتخاب أكثر فاعلية وتفضى إلى الاتجاه نفسه تقريبا على نحو يضاعف من القدرة على التكينف. ويمكن القول بشكل ما إن عملية الانتخاب القديمة هى التى خلقت الآلية البديلة وربما تتحكم أيضا فى عملها إذا ما حادت عن السبيل، وإن لم يكن هذا الضبط والتوجيه فعالا. ويضرب كامبل مثالا على هذا بطريقتنا فى اختيار الطعام. إننا إذا

أكلنا شيئا غير ملائم ربما لقينا حتفنا بسبب سوء التغذية أو التسمم، ولهذا فإن اختيار الطعام محكوم فى النهاية بالانتخاب الطبيعى. بيد أن اختيارنا المباشر مبنى على أساس التذوق. ونعرف أن التطور الجينى قد صاغ حس التذوق عندنا بحيث تعطى الأغذية الصحية مذاقا طيبا. ويعادل معيار التذوق تقريبا معيار التغذية، وهكذا يصبح الانتخاب القائم على التذوق بديلا عن انتخاب أبطأ كثيرا معنى بالبقاء.

ويمثل الانتخاب الجنسي مثالا أخر للانتخاب البديل. إن نساء كثيرات يفضلن الرجال الأقوياء الأصحاء. وتعتبر القوة البدنية، على الأقل في المجتمعات البدائية، عاملا مهما الضمان البقاء. ولهذا فإن الانتخاب الفردي القائم على أساس البقاء من شأنه أن يعزز القوة البدنية. ولكن الانتخاب الجنسي القائم على اختيار الشريك يحل محل هذه العملية ويتخلص من الأفراد الضعاف بأسرع مما تستطيع أن تفعل عملية الانتخاب الفردي. أو لنقل بعبارة أخرى: إن الانتخاب الجنسي حل بديلا عن الانتخاب الفردي. ويعتبر الانتخاب العقلاني أفضل مثالا على الانتخاب البديل. مثال ذلك أننا نطبق قواعد الصحة العامة بهدف واع لتجنب الأمراض الوبائية. وإن هذه القواعد ذاتها كان بالإمكان أن تنشأ نتيجة تطور حافز غريزي يحثنا على الاغتسال. وأيضا كان بالإمكان أن تنشأ بفضل الانتخاب الثقافي إذا ما راجت قواعد التحريم والتطهر الدينية، كنتيجة لحقيقة أن من أطاعوا قواعد التحريم اقل من المخالفين تعرضا لخطر الموت بسبب الأمراض المعدية. وهكذا فإن الاختيار الرشيد لقواعد الصحة العامة هو البديل عن أليات الانتخاب الأشد بطئا والقائمة على البقاء أو الموت. وتظهر لنا هنا بوضوح ميزة الانتخاب البديل: إنه يعني تكيُّفا أسرع وأكثر فعالية من ظروف الحياة المتغيرة، كما يعنى أقل قدر من الخسائر من حيث الوفيات. لذلك فإن آلية الانتخاب البديل سوف تكون بحد ذاتها ألية تكيف ومن ثم ستدعمها وتعززها ذات العملية التي ظهرت لتكون بديلا عنها.

بيد أننا نلحظ تعقدا خطرا فى أليات الانتخاب البديل، حيث إنها لا تفضى أبدا إلى ذات الاتجاه تماما الذى استنته العمليات التى حلت محلها. وليسمح لنا القارئ بالعودة ثانية إلى مثال حاسة الذوق، ينبنى اختيار الغذاء فى مجتمعنا على الذوق،

وأدى هذا إلى زيادة مفرطة فى استهلاك السكر وإلى إضافة نكهات صناعية لأغذية غير صحية. وانتشرت هذه الإمكانات سريعا جدا حتى أن الانتخاب الجينى بات عاجزا عن كبحها. وأشهر مثال لانحراف عملية الانتخاب البديل هو ذيل الطاووس الذى تطور بفعل الانتخاب الجنسسى على الرغم من واقع أنه يقلل من إمكانية استمرار بقاء الطاووس.

ومفهوم الانتخاب البديل مهم لأن عملية الانتخاب الثقافى فى صورتها الإجمالية تعمل كبديل عن الانتخاب الجينى وبشكل فعال جدا فى الحقيقة. وثمة اليات انتخاب كثيرة مغايرة، بما فى ذلك الاختيار الواعى، يمكن عرضها كأمثلة للانتخاب البديل.

#### ٣-٩ عوائق على طريق التطور

التحول التدريجى ليس بالضرورة خاصية للتطور البيولوجى كما كان الاعتقاد السائد من قبل. ولعل الأصوب أن التاريخ التطورى ربما يكشف عن فترات تمثل وثبات من التغير السريع تتبادل مع فترات سكون تسمى "التوازنات الفاصلة" punctuated ( سوميت وبيترسون Somit & Peterson ( سوميت وبيترسون 1997) ذلك أنه بعد تجاوز عتبة معينة يمضى التطور سريعا نسبيا إلى أن تحدث حالة اتزان جديدة. وإن تجاوز هذه العتبات عملية قليلة الاحتمال، ولذلك فإنها قليلة الحدوث جدا.

وهناك تفسير محتمل لمثل هذه العوائق على طريق التطور، وهو أن نتيجة صلاحية جينتين مختلفتين ليست نتيجة تراكمية بالضرورة. وتسمى هذه الظاهرة باسم التفوق epistasis (مور وتونسور Moore & Tonsor). لنفترض على سبيل المثال أن سمة افتراضية أب شفرتها جينتان مهيمنتان أ، ب على محلين هندسيين مستقلين. وهنا فإن الشخص الحامل لهاتين الجينتين سوف يجسد النمط الوراثي أب الذي يهيئ صلاحية عالية. وإن الشخص الذي يحمل إما أ أو ب، وليس كليهما، ستكون صلاحيته على النقيض، أي أقل مستوى من شخص لا يحمل أيا من الاثنتين. وليس من المرجح أبدا أن تظهر الجينتان أ ، ب عن طريق طفرة في أن واحد لدى المرء نفسه،

لذلك فإن تطور أ ب لابد بالضرورة أن يمر عبر مرحلة وسيطة تشتمل على أشخاص هجين يحملون أ أو ب وليس كليهما معا. وإن هؤلاء الهجين سيكونون دائما نادرين بسبب صلاحيتهما المتدنية. لذلك فإن الأمر رهن قدر كبير من الحظ الذى يزاوج بين شخص أ وشخص ب لينتجا ذرية أ ب. وما أن يحدث هذا حتى يتوفر احتمال كبير بأن تنتشر السمة الجديدة (في ظل ظروف معينة)، وأن تعقب هذا تحولات جينية أخرى تحقق تناغما مع التكيف الجديد، الأمر الذى يفضى إلى توازن فاصل جديد. وإذا كانت ثمة سمة افتراضية تستلزم الجمع بين أكثر من جينتين قبل ظهور حالة الصلاحية، فإن احتمال حدوث ذلك فرضيا هو صفر.

وإن هذا الطراز من العوائق إزاء الاحتمالات فى التطور الجينى هو السبب فى ندرة ظهور أعضاء جدد فى التاريخ التطورى. وإن الشيء الأكثر احتمالا أن يتعدل العضو القائم وفق وظيفة جديدة وليس نشوء عضو جديد من عدم. ذلك لأن العملية الأولى تستلزم تغيرات جينية أنية أقل من الثانية. وهذا هو على سبيل المثال السبب فى أن أجنحة الطيور مناظرة لأذرعتنا.

ونشهد كثيرا حواجز مماثلة في التطور الثقافي. ذلك أن فكرة جديدة لا تروج بسهولة داخل مجتمع ما إذا كانت غير مفهومة أو إذا كانت غير متسقة مع القواعد السائدة أو للهيكل المستقر للمجتمع. (بيرنز ودييتس، ١٩٩٢). وتحدث الإعاقة عندما يكون استخدام فكرة جديدة ممكنا فقط حال تحول ميمات عديدة في المجتمع معا في أن واحد، وتكون هذه التحولات باهظة الكلفة. ويشير رامبو (١٩٩١، ص٨٧) إلى مثال على ذلك وهو المشكلات المعروفة جيدا بشأن تصدير الثقافة العليا إلى الدول النامية. ويشتمل تاريخ العلوم على نوع يمثل عائقا ثقافيا يحول دون عمليات التهجين الثقافي وحظى بدراسة متعمقة. ويسمى هذا العائق تحول في النموذج الإرشادي أو في الإطار الفكرى. (كون، ١٩٦٢)

والملاحظ فى التطور الجينى أن احتمالات عائق التهجين ضئيل إلى أقصى حد إذا ما استلزم تغير أكثر من جينتين فى أن واحد. ولكن مشكلة هذا الاحتمال فى التطور الثقافى يمكن التغلب عليها عن طريق التخطيط العقلانى. ويكفى أن نفكر فى

جميع الابتكارات التقانية المعقدة التى أبدعها التطور الثقافى. إن جهازا تقانيا حديثا يمكنه أن يحتوى على آلاف المكونات وإذا ما حدث وفقد عنصرا واحدا من هذه المكونات فإن الجهاز سوف يتعطل تماما. والملاحظ أن ليس بالإمكان أن يفضى التطور الطبيعى إلى ظهور مثل هذه الدرجة من التعقد ما لم تحقق كل خطوة مباشرة على مدى عملية التطور قدرا طفيفا من الصلاحية أعلى من سابقتها.

وليسمح لى القارئ أن أعطيه مثالا على عائق التواؤم فى مجتمعنا. إننا إذا طبقنا نظاما عشريا لقياس الزمن بدلا من الساعات والدقائق والثوانى، فإن جميع حسابات فوارق الزمن ستكون أيسر. بيد أن مثل هذا التحول فى وحدات الزمن سوف تترتب عليه كلفة باهظة نظرا لأن جميع المؤسسات الاجتماعية والأجهزة الثقافية مجهزة بحيث تتواءم مع الوحدات القديمة غير العملية. وسوف تسوء الأمور أكثر عندما نضع فى عين الاعتبار أن لدينا منظومة متماسكة وراسخة من وحدات القياس. إن الثانية وحدة أساسية استمد منها الباحثون وحدات أخرى مثل جول (وحدة قياس للطاقة) وفولت. لذلك فإن التقسيم العشرى لوحدات الزمن عندنا يستلزم بالتالى تغيير مثل هذه الوحدات المشتقة. ولا ريب فى أن كلفة مثل هذا التغيير فى وحدات القياس ستكون على المدى القصير مهولة جدا مما يجعلنا نتخلى عن الميزة التى سوف نجنيها على المدى الطويل مهما كانت درجة وضوحها لنا.

وطبعى أن مثل هذا الطراز من العوائق يكون من المستحيل تخطيه فى التطور الجينى، ولكن من الممكن التغلب عليه خلال العملية الثقافية عن طريق التخطيط الذكى والاستثمار الرشيد إذا ما كانت الميزة على المدى الطويل مغرية بما فيه الكفاية.

ويحدث أحيانا أن تتشكل عوائق التواؤم الثقافي على نحو متعمد إلى حد ما بهدف تضليل النشاط الانتخابي للآخرين. إن العناصر النشطة اجتماعيا، ممن لديهم قدرة عقلانية يمكنهم تحديد حالة بعينها أو مشكلة اجتماعية بذاتها بالرجوع إلى إطار مرجعي معين ثم تحديد أي نوع من التصرفات هو الممكن بالنسبة لهذه المشكلة. ويصف بيرنز ودييتس (١٩٩٢) هذه الاستراتيجية بأنها "إعادة تجديد الحالة لزيادة احتمالية إنتاج منشودة". وسوف نعرض المزيد عن هذا في الباب الثامن.

# ٣-١٠ الفوارق بين الانتخاب الجيني والانتخاب الثقافي

هناك أوجه تماثل شكلية بين نماذج التطور الجينى والتطور الثقافي، ولكن حرى أن لا يضلل هذا أحدا ويستخلص نتائج على أساس التناظر بين نموذج وآخر. إن الفوارق بين العمليتين مهمة وأساسية للغاية مما يجعلنا ننظر إلى نموذج الانتخاب الثقافي كنظرية مستقلة. إن العملية الثقافية أسرع وأكثر كفاءة بما لا يُقاس بالنسبة للعملية الجينية، وذلك لأسباب عديدة سأوردها هنا توخيا للوضوح:

- السمات المكتسبة يمكن توارثها (الوراثة اللاماركية)
- (●) غالبا ما تكون الابتكارات الثقافية موجهة نحو هدف وتنطوى على توقع مستقبلي على خلاف الطفرات الجينية، فهي عمياء وعشوائية.
- (•) تحدث الابتكارات مرارا كثيرة عندما تكون مطلوبة، بينما الطفرات تحدث بوجه عام مستقلة عن الأوضاع الانتخابية. (•)
- (●) الانتخاب الثقافي ليس بالضرورة مرتبطا بميلاد أو وفاة الأفراد. ويمكن المرء أن يختار من جديد أو أن يتحول عقيديا مرات عدة على مدى حياته.
  - (•) الانتخاب الثقافي يمكن أن يكون عقلانيا وحصيفا.
- (●) يشتمل الانتخاب الثقافي على آليات مختلفة أكثر مما في العملية الجينية.
   ويمكن لهذه الآليات أن تعمل في تواز.
- (●) التكاثر أو الانتقال الثقافي لا ينتقل فقط من الآباء إلى الأبناء، إذ يمكن أن ينتقل من أى كائن بشرى إلى أى فرد آخر. وإن تطور المجتمعات، على خلاف تطور الأنواع، غالبا ما تتلاقى نتيجة الانتشار.
- (•) تكشف بعض أنواع البكتريا عن معدل طفرات متزايد في حالة الجوع . ولا تزال الآلية التي وراء هذه الظاهرة غير محسومة . [هول ، ١٩٩٠، وسينجوفسكي ولينسكي Nana ، Sinegovski & Lenski ] .

- (●) العملية الثقافية ليس لها حامل واحد المعلومات يتصف بالشمول وعدم قابلية الانقسام شئن الجينة، بل ثمة كيانات عديدة متباينة كيفيا والتي يمكن أن تخضع للانتخاب. ويمكن اختزان المعلومة الثقافية، ليس في المخ فقط، بل وأيضا خارج الجسم داخل مجموعة من الكتب .... إلخ.
- (●) فى الانتخاب الجينى تتنافس الأليلات البديلة على محل هندسى واحد. وإن مثل هذه المنافسة غير موجودة فى الانتخاب الثقافى لأن المعلومات غير مرتبطة بمحال هندسية محددة. وغالبا ما يكون الإرث الثقافى تراكميا، كما أن بالإمكان اختزان كميات كبيرة من المعلومات غير المستخدمة لتنشيطها بعد ذلك إذا ما تغيرت ظروف الانتخاب لصالح هذا التنشيط.
- (●) فى التطور الجينى الاحتمال ضئيل جدا لنشوء وتطور سمات تستلزم تغير أكثر من جينة فى أن واحد. ولكن عوائق الاحتمالات المماثلة فى التطور الثقافى يمكن التغلب عليها بفضل التخطيط الذكى. لذلك فإن تطور وظائف مركبة يكون أكثر احتمالا بكثير فى التطور الثقافى عنه فى التطور الجينى.
- (●) حسبما تفيد نماذج رياضية معينة، يمكن لمنظومات ثقافية أن تكشف عن سلوكيات معقدة أكثر من المنظومات الجينية المماثلة بما في ذلك التوازنات المتعددة والمنظومات التذبذبية oscillating systems وتعدد الأشكال المستقر -phism ( فندلاي، لامسدين وهانسل، ١٩٨٩).
- (●) تفید بعض النماذج أن الانتخاب الجماعی الثقافی یمکن أن یكون أكثر
   فعالیة من الانتخاب الجماعی الجینی (بوید وریتشرسون، ۱۹۸۵؛ فندلای، ۱۹۹۲).

# ٣- ١١ الانتخاب الثقافي عند الحيوانات

اعتاد العلماء الاجتماعيون النظر تقليديا إلى الثقافة باعتبارها شيئا ينفرد به البشر. بيد أننا إذا عرفنا الثقافة بأنها نمط سلوكى مشترك بين أفراد جماعة ما وينتقل من فرد إلى آخر عن طريق المحاكاة أو التعلم وليس عن طريق الوراثة الجينية،

فإن الثقافة هنا دون ريب يمكن أن نجدها أيضا عند الحيوانات. وهناك أمثلة عديدة موثقة لأنماط سلوكية لدى الحيوانات والتى تنتقل عن طريق التعلم . (بونار Bonner، ١٩٩٨) جاردنر وآخرون، ١٩٩٦؛ هاييس وجاليف Heyse & Galef)

وثمة مثال وثيق الصلة يورده الباحثون عادة عندما يتجه الحديث إلى الانتقال الثقافي بين الحيوانات، ولن نمسك عن ذكره هنا: فغي عام ١٩٥٣ اكتشف الباحثون أن قردا يابانيا من نوع الماكاك والبالغ من العمر عاما ونصف واسمه إيمو، يستطيع غسل الرمل العالق على سطح ثمار البطاطا وذلك بشطفها بالماء قبل أكلها. ولوحظ بعد أربع سنوات ونصف أن ١٨٪ من كبار القردة و٧٩٪ من شباب القردة تعلموا تقنية غسل البطاطا عن طريق تقليد إيمو. وفي عام ١٩٦١ اكتسبت جميع القردة المولودة بعد عام ١٩٥٠ هذه التقنية ما عدا قردا واحدا. ودرس ماساو كاواى السلوك والهيكل الاجتماعي. وفي عام ١٩٥١ ابتكر إيمو ابتكارا آخر. إذ وجد أن السلوك والهيكل الاجتماعي. وفي عام ١٩٥١ ابتكر إيمو ابتكارا آخر. إذ وجد أن بإمكانه فصل حبوب القمح وفرزها بعيدا عن الرمل عن طريق غمسها في ماء بحيث تطفو حبوب القمح وتترسب حبات الرمل. وانتشر هذا الابتكار بالطريقة نفسها. (كاواي، ١٩٦٥) واتانابي ١٩٩٤)

والجدير بالذكر أن القدرة على التعلم من النوع ذاته ليست قاصرة على أقرب أقربائنا في المملكة الحيوانية. ونذكر مثلا أخر عن الطيور: تعلمت طيور كبيرة الحجم كيف تفتح غطاء زجاجات اللبن والوصول إلى الكريمة. وظهرت هذه المهارة مصادفة في أماكن قليلة في شمال أوروبا، ثم انتشر هذا السلوك بالمحاكاة. ولوحظ أن الانتقال عن طريق المحاكاة لم يكن قاصرا على طيور من النوع ذاته، ذلك أن أنواعا قريبة من هذه الطيور دأبت على محاكاة سلوك فتح الزجاجة كما تفعل طيور التيت Tits الكبيرة. (فيشر وهند، ١٩٤٩؛ ١٩٥١).

كذلك أنماط شدو الطيور ونقيق الضفادع ... إلخ، هى سلوكيات تتعلمها صغار الحيوانات من كبار النوع ذاته. وتؤدى هذه الطريقة فى النقل إلى توفر لهجات محلية يمكنها أن تساعد الحيوانات على تحديد أقاربها فى منطقة تكاثرها. (موندنجر، ١٩٨٤؛ سالتر ووليامز، ١٩٩٤).

وكان بالإمكان بين حين وآخر توثيق أن تعديلا طرأ على كل التنظيم الاجتماعى لفريق من الحيوانات كظاهرة تكيف مع الظروف الإيكولوجية المتغيرة. ولحظ كونى أندرسون Connie Anderson (١٩٨٩) أن جماعة من قردة البابون غيرت خلال سنوات قليلة تنظيمها الاجتماعي ونمط التزاوج. وحدث هذا نتيجة وجود حيوان مفترس. وسوف أعود إلى هذا المثال مرة أخرى في الباب السابع.

# ٣ - ١٢ قابلية نظرية الانتخاب الثقافي للتطبيق

كما ذكرنا في الباب الثاني فإن نظرية الانتخاب الثقافي معروفة منذ عام ١٨٦٧ وظهر لي بعد دراستي للأدبيات المتعلقة بهذا الموضوع على مدى أكثر من مائة عام أن أكثر المشكلات إثارة بشأن نظرية الانتخاب الثقافي هي أن هذه النظرية وحتى عهد قريب جدا نادرا ما طبقها الباحثون على دراسة ظواهر العالم الواقعي. ولاحظت أن الأمثلة المستخدمة لدعم النظرية تتعلق أساسا بالانتخاب العقلاني. مثال ذلك أن محاصيل جديدة تعطى غلة أفضل تحل بشكل متزايد ومطرد محل محاصيل أخرى أقل فعالية. بيد أن هذه نتيجة مبتذلة للغاية بحيث إن لا ضرورة لصوغ نظرية محكمة تفسرها. أو لنقل بعبارة أخرى: استخدمت نظرية الانتخاب الثقافي في الغالب الأعم لتفسير ما هو واضح مسبقا.

وعندى أن قوة نظرية الانتخاب الثقافى تتجلى فى أوج عظمتها فى مجال السلوك اللاعقلانى. إن كل المجتمعات زاخرة بأنشطة تبدو فى ظاهرها لاعقلانية وغير منتجة شئن الدين والشعائر والأساطير والحكايات والرقص والموسيقى والأعياد والفن والموضة واللعب والرياضة والهواية والجنس والروايات الخيالية. وتغيرت كل هذه الأنشطة تغيرا كبيرا على مدى التاريخ، ونادرا ما نعرف السبب. وهذا فى واقع الأمر أحد تحديات نظرية الانتخاب الثقافي.

ولكن القرارات العقلانية يمكن أن تكون لها هى أيضا نتائج مهمة فى سياق الانتخاب. إن القرارات الأنانية التى يتخذها أفراد أو جماعات ذوى نفوذ ربما تفضى

إلى نتائج غير مرغوب فيها من قبل جماعات أخرى أو من المجتمع ككل. ويقودنا هذا إلى صراع بحثى وهذا مجال آخر يمكن أن تفيد فيه أيضا نظرية الانتخاب. وإذا استطعنا أن نكشف عن العوامل المحددة لنتيجة الصراع، فربما نستطيع من حيث المبدأ أن نتنبأ بالصصيلة الشاملة على المستوى الكلى لألف من الصراعات على المستوى الجزئي.

وغالبا ما كانت التفسيرات الوظيفية في النظرية الاجتماعية غير مقنعة لافتقادها إلى نظرية تفصيلية عن النشأة والأسباب. مثال ذلك أن الدراسات التحليلية التقليدية عن الصراع الطبقي غالبا ما زعمت أن هذه المؤسسة أو تلك قائمة "لأنها تخدم مصالح الطبقة السائدة". بيد أن التحليل التقليدي يفشل غالبا إذ يحاول الكشف عن المخطط وراء استراتيجية الطبقة السائدة. وقد يكشف الفحص الدقيق عن أن مثل هذه الاستراتيجية ربما تكون أكثر تشذيبا وصقلا من أي شيء كان بإمكان أبناء الطبقة السائدة أن يفكروا فيه ويتفقوا عليه. وربما يكون هذا هو الحال أيضا حين نتحدث بوجه خاص عن الوسائل الدينية أو الأيديولوجية أو غيرهما من الوسائل الثقافية. وإن مثل هذه الاستراتيجيات عن السلطة ربما لا يمكن تفسيرها على أساس التخطيط العقلاني وحده، ولكن يتأتي تفسيرها فقط إذا ما وضعنا في الاعتبار النتيجة المتراكمة عن أحداث انتخاب متواترة.

وسوف أعمد فى الباب التالى إلى تقديم المزيد من تطوير نظرية الانتخاب الثقافى رغبة منى فى تحسين قدرتها التفسيرية. وسوف أطبق النظرية فى بقية أبواب الكتاب على ظواهر ثقافية تاريخية ومعاصرة. وسوف أركز أساسا على النتيجة التراكمية بعيدة المدى للكثير من أحداث الانتخاب الصغرى وعلى صراعات القوى وأيضا على ظواهر لاعقلانية مثل الدين والفن.

وإنه لمن المستحيل، كما أوضحت سابقا، صياغة نموذج رياضى كلى شامل يصف أية عملية انتخاب ثقافى. إن كلا من آلية الابتكار وآلية التكاثر وآلية الانتخاب ووحدة الانتخاب رهن ظاهرة نوعية موضوع دراسة. والملاحظ أن غالبية الظواهر الثقافية

تخضع لعديد من أليات الانتخاب المختلفة التي تتفاعل جميعها مع بعضها البعض. ولهذا فإن نموذجا رياضيا محكما للظاهرة الثقافية في الحياة الواقعية مثل الفن أو الدين سيكون معقدا بدرجة مهولة ويشتمل على كــثير من المحــددات المجهــولة التي لا جدوى منها. ومن هنا اخترت أن أركز في دراستي للانتخاب الثقافي على النماذج الكيفية دون الكمية.

# ٤ - تطوير جديد للنموذج

# ٤ - ١ مفهوم الصلاحية :

تحدد معنى الصلاحية بأنها قدرة حدث ما على البقاء والتكاثر فى الزمان والمكان. وهذه هى الوظيفة الرياضية المتخيلة التى تجاهد عملية الانتخاب على إنجاز أقصى حد لها.

ويفضل بعض علماء البيولوجيا التطورية استخدام كلمة تكيفي adaptive بدلا من صالح fit، رغبة منهم في تحاشى المفاد القيمى الذي تنطوى عليه الكلمة الثانية. ولكن كلمة تكيفي يمكن، لسوء الحظ، أن تحدث خلطا بين مفهومى التكيفية adaptedness (حالة كون الكائن متكيفا) والقدرة على التكيف adaptivity قدرة الكائن على التكيف مع التغيرات التي تطرأ على البيئة). لذلك سوف أستمر في استخدام كلمة الصلاحية fitness، ولكن مع التأكيد على عدم تضمينها أي مفاد قيمي، ذلك أن أي سمة تكون صالحة في ظروف معينة ليست بالضرورة سمة مستصوبة وفقا لمعايير أيديولوجية.

وغالبا ما تكون صلاحية ناسخ ما (جينة أو ميمة) رهن عوامل عديدة مختلفة. وبعض هذه العوامل مهمة لأنها مسئولة عن جانب كبير من التباين في حالة الصلاحية، بينما بعضها الآخر اقل أهمية بسبب ضالة تأثيرها على الصلاحية أو لأنها لا تتباين كثيرا داخل حدود المنظومة موضوع الدراسة. وقد يكون مفيدا بالنسبة للمنظومات شديدة التعقيد بحيث يصعب تحليلها تفصيليا أن نركز على تلك العوامل التي لها أقوى أثر على الصلاحية. وتحدد أهم العوامل ما أسميه معايير الانتخاب الرئيسية.

وإن مفهوم الصلاحية لا يكون واضحا إلا من حيث علاقته بعملية محددة للتكاثر والانتخاب، سواء أكانت عملية جينية أم ثقافية، وأيضا من حيث علاقته ببيئة بعينها.

ومن الأهمية بمكان الاعتراف بأن الصلاحية مفهوم نسبى رهن آلية الانتخاب والظروف الخارجية. ويمكن لشروط مختلفة للانتخاب أن تدفع بالعملية فى اتجاهات مختلفة. ولذلك يكون ضروريا عمل دراسة فاحصة لمعايير الانتخاب للتنبؤ باتجاه التغير التطورى. ولقد أدى الفشل فى الاعتراف بهذه الاعتمادية إلى القول بنظريات أحادية الخط عن التطور الثقافي وهى نظريات صادفت انتقادات كثيرة.

ورغبة في توضيح نسبية مفهوم الصلاحية سأعطى مثالا قياسيا تقليديا إلى حد كبير. نعرف أن عادة تدخين التبغ انتشرت إلى كل أنحاء الأرض تقريبا لأنها تعطى إحساسا ذاتيا بالمتعة وبسبب ما يلاقيه المدخن من صعوبة للإقلاع عنها عندما يعانى من نتائج سيئة مترتبة عليها. ولكن التدخين يدمر الصحة الإنجابية بوسائل كثيرة من شأنها أن تقلل من احتمال إنجاب أطفال أصحاء. لذلك يتعين علينا أن نخلص إلى نتيجة مؤداها أن الانتخاب الثقافي يدعم التدخين بينما الانتخاب الجيني يناهضه. إن تدخين التبغ له صلاحية إيجابية من حيث الانتخاب الثقافي وصلاحية سلبية من حيث الانتخاب الجيني. وإذا جزأنا عملية الانتخاب الثقافي إلى عمليات جزئية، كأن تكون انتخاب المتعة وانتخابا عقلانيا، وانتخابا اقتصاديا ... إلخ، سوف نجد أن عبارة الانتخاب الثقافي العامة تتألف من آليات كثيرة مختلفة وأن كلا منها يدفع في اتجاه خاص بها .

وإن دراسة الصراعات بين آليات الانتخاب الجينى المختلفة التى تدفع فى التجاهات متباينة أدت إلى نتائج مهمة فى نظرية البيولوجيا الاجتماعية. ونحن فى مسيس الحاجة إلى دراسة مماثلة فى مجال العمليات الثقافية. وإن هذه الدراسة هى على وجه الدقة والتحديد الهدف الرئيسى من هذا الكتاب.

ومعيار الانتخاب غير آلية الانتخاب ولكن تحدده آلية الانتخاب وبخاصة الظروف الخارجية والقوى الانتخابية المؤثرة في المنظومة. وسوف أوضح ما أعنيه بمعايير الانتخاب، وذلك بالإشارة إلى مثال المنافسة الاقتصادية. نعرف أن المشروعات الصناعية يمكن أن تتنافس من أجل إنتاج أرخص المنتجات ذات النوعية المحددة. ونجد أن إحدى الآليات المحتملة في هذه العملية هي أن تلك المصانع التي تستخدم

أرخص مصادر الطاقة، وهي الطاقة البشرية وموارد أخرى، تتفوق على المنتجين الأقل فعالية وتدفعهم إلى الإفلاس والاندثار. وهناك آلية أكثر كفاءة وهي أن المديرين الأذكياء يلتمسون عن وعي الموارد الأرخص وطرق الإنتاج الأرخص وبذا يتجنبون الإفلاس. وتعتبر الآلية الثانية أسرع من الأولى، ولكن الآليتين تدفعان التطور في الاتجاه نفسه لأن لهما معايير انتخاب واحدة: الإنتاج الرخيص. وإن معرفتنا بمعايير الانتخاب دون معرفة الآلية قد تمكننا من التنبؤ باتجاه التطور دون سرعته.

وقبل أن أشرع فى تقديم المزيد عن الآليات الثقافية، أجد ضرورة فى أن أستطرد بالحديث عن نظرية الانتخاب الجينى لتوضيح آليات الانتخاب المختلفة ومعايير الملاحمة المعروفة فى ذلك المبحث الدراسى.

# ٤ - ٢ نماذج الانتخاب الجيني

يوضح الجدول \ إطارا تخطيطيا لنماذج الانتخاب الجينى ومعايير الصلاح المقابلة لها.

جدول ١ - نماذج الانتخاب الجيني

| النتيجة                                                                         | معيار الصلاح                                                     | الآلية                                      | العملية                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| تكاثر فعال ، أنانية                                                             | تكاثر وبقاء                                                      | الفرد يعمل من أجل<br>بقائه وتكاثره هو .     | ۱ – انتخاب فردی                                  |
| مشاعر أسرية وانحياز<br>أسرى                                                     | البقاء والتكاثر للفرد<br>ولأقرب الأقرباء في<br>العشيرة           | الفرد يساعد أقرباءه                         | ۲- انتخاب قرابی                                  |
| الولاء للجماعة – الغيرية<br>التعاون حين يكون مفيدا<br>الطرفين – العرفان بالجميل | بقاء ونمو وانشطار<br>الجماعة                                     | الفرد يعمل لجماعته                          | ۳ – انتخاب جماعی                                 |
| الكشف عن سمـــات<br>الجاذبية                                                    | بقاء كل من الطرفين                                               | الأصدقاء يسهمون<br>تبادليا انفعة بعضهم بعضا | <ul><li>3 – الانتخصاب</li><li>التبادلي</li></ul> |
| الكشف عن سمات<br>الجاذبية                                                       | القدرة على اختيار<br>أفضل قرينة أو أن<br>يكون هو موضوع<br>اختيار | يختار الفرد القرينة<br>الأكثر جانبية له     | ه - انتخاب تزاوجی                                |

## تفسير الآليات المختلفة

- الانتخاب الفردى: هذا هو أبسط نماذج الانتخاب والفكرة الأساسية للداروينية. ويمكن تفسيره على أساس صراع كل فرد من أجل حياته وتكاثره هو، دون اعتبار لأثر استراتيجيته على غيره.
- ٧ الانتخاب القرابى: يفيد هذا النموذج بأن الجينة التى تجعل حاملها يساعد أقرب أقربائه على البقاء سوف تكون لها الغلبة نظرا لزيادة احتمال أن يحمل الأقارب الجينة نفسها. ولا فارق هنا، من وجهة نظر الجينة الأنانية، فيما إذا كان حاملها هو الذى يبقى أم شخص آخر يحمل جينة مطابقة. وكلما ابتعدت علاقة القرابة كلما قل احتمال أن يحمل هذا القريب الجينة ذاتها. وبناء على هذا تكون مساعدة الأقربين أفيد من الأباعد تأسيسا على دعم جينات المرء. وأفاد نموذج الانتخاب القرابى كثيرا فى تفسير السلوك الاجتماعى للنمل والنحل كما أفاد أيضا بالنسبة للحيوانات الأخرى بما فى ذلك الإنسان. واستخدم هذا النموذج تفسير العواطف والانحيازات الأسرية. وإن نزوع الجينة إلى الانتشار عن طريق تكاثر حاملها وأقاربه يسمى "الصلاح الضميني" inclusive fitness ( إي. أو. ويلسون، ١٩٧٥).
- ٣ الانتخاب الجماعى: يمكن توسيع حجة الانتخاب القرابى لتشمل الجماعات داخلية التزاوج الأكبر حجما حيث تزداد احتمالات حمل جميع أبناء الجماعة للجينة نفسها، ولنتخيل أنواعا حيوانية تعيش جماعات والهجرة عند أدنى مستوياتها بين الجماعات وبعضها، وإذا كان بقاء الجماعة ككل وقدرتها على تفريخ جماعات جديدة رهن إرادة أبناء الجماعة فى التعاون والمساعدة فيما بينهم، فإن هذه السمات السلوكية سوف يدعمها الانتخاب الجماعى، وإذا كان الانتخاب الجماعى قويا بما فيه الكفاية، فإنه سيفضى إلى سلوكيات تقلل الصلاحية الفردية ولكنها تزيد من صلاحية الجماعة. وتسمى هذه الظاهرة الغيرية، ونذكر مثالا متطرفا للغيرية وهو إرادة الفرد فى التضحية بحياته دفاعا عن جماعته. (إى. أو. ويلسون، ١٩٧٥؛ واين ـ إدواردز -Winne).

وتتضمن نظرية الانتخاب الجماعى عديدا من النماذج الفرعية. ولكن الأمر رهن الكيفية التى تقضى بها الجماعات والكيفية التى تتشكل بها جماعات جديدة. (بورمان وليفيت Boorman & Levitt). ويدور جدال ممتد بين علماء البيولوجيا الاجتماعية حول كيفية المقارنة بين الانتخاب الجماعى الضعيف والانتخاب الفردى والقرابى القوى. (دى. إس. ويلسون، ١٩٨٨؛ بى. جى. وليامز، ١٩٨٨؛ جى. سى. وليامز، ١٩٨٨)

- الانتخاب التبادلى: إذا كان شخصان (أو أكثر) يساعدان بعضهما بعضا تبادليا على النحو الذى يكون فيه التعاون لمصلحة الطرفين، فإن أى جينة ناتجة عن مثل هذا التعاون يمكنها أن تنتشر في ظل ملابسات بعينها. (إى. أو. ويلسون، ١٩٧٥؛ بورمان وليفيت، ١٩٨٠). مثال ذلك أن الكلاب البرية تستفيد أكثر من الصيد التعاوني أكثر مما تستفيد من الصيد المنفرد، شريطة الاتفاق فيما بينها على اقتسام الفريسة فيما بعد. كذلك فإن الأفراد المتعاونين يزيدون بالتبادل احتمال بقاء كل منهم، ومن ثم يمكن الحديث عن صلاحية متبادلة. ولكن هناك حالة من التعقد إزاء هذه الآلية، وتتمثل في المخادعين الذين يستغلون ويثرون على حساب المساعدة التي يتلقونها وذلك بعدم تقديم منافع مقابلة. ويمكن لهذا أن يؤدى إلى تطور آليات معقدة للخداع، وتسجيل الخداع، وحساب متى يثمر الخداع ومتى يكون التعاون هو الأفضل، مع محاولات الخداع، وحساب متى يثمر الخداع ومتى يكون التعاون هو الأفضل، مع محاولات للتنبؤ باستراتيجية الآخرين ... وغير ذلك. وأدت الدراسات التحليلية النظرية لهذه التعقيدات إلى ظهور أطر جديدة لفهم النفس البشرية. (ترايفرز Trivers؛ نيس ولويد 1997، ۱۹۹۲؛ نيس
- ٥ الانتخاب التزاوجي : Sexual Selection سبق لنا أن ذكرنا هذه الآلية. وتتعلق باختيار أفضل قرين. وطبيعي أن الطرف الذي يختار يمكن أن ينشأ ويتطور لديه شعور بأفضلية أقران تبدو في ظاهرها أنها تشتمل على جينات جيدة، كما وأن الطرف الذي يقع عليه الاختيار يمكن أن تنشأ وتتطور لديه سمات تحسن من جاذبيته في عيون الطرف الآخر. وإن هذه السمات ليست دائما وثيقة الصلة ببقاء وتكاثر الزوجين. مثال ذلك أن ذكور الطيور في أنواع كثيرة نشأت وتطورت لديها مجموعات

من الريش رائعة الألوان، وكذا أصوات تغريد مؤثرة نظرا لأن هذه السمات تستهوى إناث الطيور. ونجد من ناحية أخرى أنه نشأت وتطورت لدى الإناث أفضليات تكشف عن نواحى الجمال، لا لأنها تسهم فى تكاثرها، بل لأن هذه الميزات المفضلة تزيد من فرص وراثة ذريتها من الذكور هذه المظاهر الجمالية التى تمكنها من جذب الإناث. (إى. أو. ويلسون، ١٩٧٥)

ها أنذا فرغت من تفسير أهم نماذج الانتخاب الجينى حتى أبين أن آليات الانتخاب المختلفة ومعايير الصلاح المغايرة يمكن أن تقود التطور في اتجاهات مختلفة.

#### ٤ - ٣ الانتخاب الجيني R و K

سننظر الآن إلى تصنيف مغاير العمليات التطورية: التمييز بين ما يسمى الانتخاب -R، والانتخاب )-K إى. أو. ويلسون، ١٩٧٥).

إذا كان نوع ما يعيش فى ظروف وافرة الموارد مما يهيئ له فرصا جيدة للتوسع ولكن مع وجود أخطار مهمة محدقة به مثل وحوش ضارية، فإن من المفيد لهذا النوع أن يستغل القسط الأكبر من موارده على التناسل بأسرع ما يمكن. وهذا هو ما يسمى الانتخاب R، وحرف R هو رمز رياضى دال على معدل التكاثر. وإن من شأن الانتخاب P، أن يجعل تطور الكائنات الصغيرة ينمو سريعا. ويكون تناسلها سريعا أيضا. مثال ذلك الفئران والحشرات.

ونقيض الانتخاب -R هو الانتخاب .- K وهذا هو ما يحدث عندما يعيش نوع ما في بيئة مزدحمة حيث تحد الموارد المتاحة وليست الوجوش الضارية من عدد أفراد النوع. وإن حرف K هو رمز رياضي للعبارة سعة الحمل Carrying Capacity ، معنى أقصى عدد من الأفراد الذين يمكن للموارد في موئل بذاته أن تعولهم. ويفضى الانتخاب K إلى تطور حيوانات ضخمة تتناسل ببطء وتستخدم الموارد المتاحة الاستخدام الأمثل، وتستثمر نسبة كبيرة من مواردها في رعاية نسلها القليل. ونجد

الانتخاب -K عند الحيوانات التى تحتل المرتبة الأخيرة فى سلسلة الغذاء مثل الحيتان والأفيال والبشر.

واستخدم المقياس R و K على نطاق واسع لتصنيف استراتيجيات التكاثر. ذلك أن الاستراتيجية -R هي استراتيجية حيوان سريع التناسل، ويلد عددا من الذرية الصغيرة ولكنه لا يعبأ بهذه الذرية. وتشتمل الاستراتيجية -K على الاستيلاد المتأخر late-breeding، ولادة عدد قليل ورعاية مجهدة للذرية. وتفيد الاستراتيجية -R حين يكون الافتراس أو غير ذلك من أسباب الاضطراب عاملا يحد من عدد العشيرة إلى ما دون سعة الحمل للبيئة. وتكون الاستراتيجية -K هي الأمثل حين تكون البيئة مكتظة وحجم السكان تقيده ندرة الغذاء أو أي موارد أخرى.

وصادفت نظرية R/K انتقادا لأن الأساس النظرى الذى تنبنى عليه مفرط فى التبسيط. هذا علاوة على أن القدر الأكبر من التباين الحادث فى المحددات التى من المفترض أنها مرتبطة بالمقياس R/K هى تباينات بين ذريات من نسل واحد وليست بين أنواع من النسل نفسه، أو تباين داخل النوع ذاته. (ستيرن Stearns) .

وتفتقر النظرية أحيانا إلى تفسير نظرى مقنع الرابطة بين سمات متباينة. ويبدى هذا واضحا بوجه خاص في حالة الانتخاب .- K ( بويس ١٩٨٤ ، ١٩٨٤).

وأيًا كان الأمر فإن من انتقدوا النظرية يسلمون بأن لها ميزاتها:

"كثيرون وجدوا فيها إطارا مفيدا لتفسير ملاحظاتهم مما يعنى أنها تنطوى بالضرورة على عنصر صدق. والمشكلة هى تحديد هذا العنصر". [ستيرن، ١٩٩٢].

ولكن على الرغم من المشكلات النظرية، تظل هناك رابطة ذات دلالة بين السمات المهمة حتى بعد تصويب العوامل التى كان بالإمكان اعتبارها عوامل مثيرة للاضطراب (ستيرن، ١٩٩٢). وجرت محاولات عديدة لتحسين النموذج بهدف التوفيق بين النظرية والمشاهدات. (بويس، ١٩٨٤؛ تايلور وأخرون، ١٩٩٠؛ كوزلوفسكى وجانكزور – Koslow (١٩٩٤ ، ski & Janczur)

وسوف أدفع بأن القدرة التفسيرية لنظرية K/R يمكن فهمها على نحو أيسر حين نعيد تفسير النظرية في ضوء معايير الانتخاب أي حينما يكون حجم السكان صغيرا بسبب عمليات الافتراس أو غيرها من أعمال عدائية ولكن موارد الغذاء وغيرها وافرة، فإن المعيار الرئيسي للانتخاب سيكون كما هو واضح كم عدد الذرية. وسوف تكون الاستراتيجية الأمثل للتكاثر هي التناسل بأسرع ما يمكن وإنتاج أكبر عدد من الصغار بدلا من إنفاق الموارد على التنشئة والتربية. ونجد في الحالة المقابلة حيث حجم السكان تقيده سعة الحمل للبيئة فقط ظهور منافسة شرسة على الغذاء ويصبح متوقعا أن تطور الحيوانات لنفسها قدرات تنافسية. وغالبا ما يكون حجم الجسم عاملا حاسما في المنافسة مع أبناء النوع ذاته. ومن ثم ستكون الاستراتيجية الأمثل بذل أكبر قدر من الموارد على التربية والتنشئة وأقل قدر على التناسل. وستكون الصغار بالضرورة أقل حجما من الكبار، ولهذا يفقد الصغار ميزة المنافسة على الطعام ما لم يساعدهم الآباء. وها هنا تنشأ وتتطور الرعاية الأبوية، ومن هنا أيضا يكون إنجاب عدد قليل من الصغار ذوى الحجم الكبير بدلا من عدد كبير من ذوى الحجم الضئيل. وربما تبدو العملية وكأنها تدعم نفسها تلقائيا نظرا لأن الحيوانات الكبيرة أقل تعرضا للافتراس ومن الأرجح أيضا لهذا السبب أن لا تقيدها عمليات الافتراس بل يقيدها مدى توفر الغذاء وغير ذلك من موارد.

وإننى إذ أعدت تأويل نظرية R/K فى ضوء معايير الانتخاب إنما جعلتها أكثر قبولا حدسيا. ذلك أن ما كان يبدو أحيانا فهما قاصرا لآليات الانتخاب K ،R أصبح أقل إشكالية بعد أن حددت معايير الانتخاب اتجاه التطور بغض النظر عن الآليات.

وهكذا أصبحنا نرى القسط الأكبر من التباين داخل هذه السمات هو تباين بين ذريات من نسل واحد وليس بين أنواع، وهو ما يعترض عليه ستيرن (١٩٩٢). ويمكن تفسير هذا الواقع بأنه ناجم عن عوائق جينية كما سبق وأن حددنا في الباب الثالث. إن التباين الجيني داخل نوع أو داخل نسل واحد قد لا يكون كافيا للتكيف مع تغير جذرى في ظروف K/R وذلك بسبب العوائق الجينية. وفي مثل هذه الحالة يكون الأرجح أن يستعمر هذه البيئة الملائمة نسل مغاير له سمات أقرب إلى الوضع الأمثل اللازم لهذه البيئة المديدة.

# ٤ - ٤ نماذج الانتخاب الثقافي

عدد النماذج المحتملة في نظرية الانتخاب الثقافي أكبر بكثير مما هو الحال في العمليات الجينية. وسبب ذلك أن كلا من ابتكار وتكاثر وانتخاب الظواهر الثقافية يمكن أن يتضمن الكثير من الآليات المختلفة. ويمكن لجميع هذه الآليات أن تتفاعل مع بعضها بعضا بوسائل معقدة كثيرة للغاية مما يجعل من الصعوبة بمكان إجراء حساب وتصنيف دقيق للعمليات الثقافية المحتملة. ويصبح من المشكوك فيه أكثر معرفة ما إذا كان من المفيد تطبيق مثل هذا النهج في مجال البحث الاجتماعي أم لا.

وبدلا من وضع تصنيف للعمليات الثقافية على أساس آليات الانتخاب، آثرت أن أبنى تصنيفى على أساس القوى الاجتماعية التى تنهض بالانتخاب وما يقابل ذلك من معايير للانتخاب. ويناظر هذا المبدأ التمييز سالف الذكر بين انتخاب -R وانتخاب في التطور الجينى. ولم ألجأ إلى هذا الطريق المختصر رغبة منى فقط فى أن أتجنب المشكلات الرياضية المستعصية، بل ولأننى كذلك أعتبر اتجاه التطور أهم عندى من سرعته - هذا فضلا عن أن اتجاه التطور إنما تحدده فى الحقيقة معايير الانتخاب.

وغنى عن البيان أن نظرية الانتخاب الثقافى لا تزال فى المهد وأن ما نحن بحاجة إليه فى هذه المرحلة هو توفر نماذج عامة يمكن أن تهيئ لنا نظرة واسعة الأفق. وطبعى أن النهج الاختزالى فى تحليل التفاصيل لآلية بذاتها من آليات الانتخاب الثقافى الكثيرة لن يقودنا إلى فهم عام لمجتمع معقد. وحدث فى السابق أن أفادت النظرية التطورية البيولوجية فائدة جمة من نظرية الانتخاب الثقافى هذه المرحلة تبدو فيها نظرية R/K تبسيطية للغاية. ولم تبلغ نظرية الانتخاب الثقافى هذه المرحلة بعد، ومن ثم فإن توفر نموذج تبسيطى مطلب له ما يبرره.

وسوف توضح الأبواب التالية أن هذا النهج أضحت له قدرة تفسيرية تفوق بمراحل قدرة نماذج الانتخاب السابقة. وطبعى أن يكون بإمكان مبادئ تصنيف أخرى مغايرة تقديم تطبيقات قيمة.

#### ٤ - ٥ الانتخاب الثقافي -R و-K

أود أن أؤكد أن ليس بالإمكان استخدام التناظر بين الانتخاب الجينى والثقافى للبرهنة على أى شيء خاص بأى من الآليتين ـ ذلك أن الفوارق بين الآليتين ضخمة جدا كما سبق أن أوضحنا. ولكن هذا التناظر يمكن أن يفيد كمصدر إلهام دون اعتباره أى شيء آخر في الأبواب التالية عندما أقدم ما سوف أسميه الانتخاب الثقافي - R و - N . ( فوج، ۱۹۹۷)

حدث الانتخاب الثقافى -R عندما تتوفر لجماعة ما فرص موضوعية التوسع سياسيا وثقافيا بمعنى هزيمة جماعات أخرى وفرض أيديولوجية أو ثقافة الجماعة المنتصرة عليهم، ولكنها فى الوقت نفسه تواجه مخاطرة كبرى تتمثل فى سقوطها ضحية توسع جماعات أخرى. أو لنقل بعبارة أخرى إن الجماعة خاضعة لهيمنة نزاعات وحروب خارجية وأعنى بالجماعة مجموعة متكاملة ومترابطة من الناس يربط بينهم شعور بأن ثمة هوية جمعية مشتركة بينهم، كأن تكون قبيلة أو دولة – أمة أو طائفة دينية. وتتحدد عضوية الجماعة عادة على أساس انتماء دينى أو سياسى أو عرقى، وغالبا ما يرمز إليها بعلامات مميزة ذات طابع معين. (هوج وأبرامز، ١٩٨٨)

ويفضى الانتخاب الثقافى -R إلى تخصيص نسبة عالية من موارد الجماعة لصد الحروب أو النزاعات الخارجية أو غيرها من أخطار جمعية. وطبعى أن الجماعة التى تملك القوة العسكرية الأقوى والاستراتيجية الأكفأ سوف تنتصر فى عملية الانتخاب الثقافى للجماعة. أو بعبارة أخرى إن الانتخاب الثقافى -R يفضى إلى التسلح، وإن هذا التسلح ليس من النوع التقنى فقط، بل إن الجانب الأكبر منه نو طبيعة أيديولوجية وسياسية. إذ تتعزز روح قوية للمجتمع المحلى فى ارتباط بأيديولوجيا تفيد بأن الفرد موجود لصالح الجماعة، ومن ثم على الفرد أن يضحى بنفسه من أجل المجتمع، وتسود هنا نظرة تقول إن النظام والالتزام والتماثل فضائل، وإن الشهادة هى الشرف الأسمى، ويسود الاعتقاد بأن الحكومة المركزية القوية علامة على الثروة، وإن هذا النوع من الأيديولوجيات وما يناظره من تنظيم سياسى يجعل القوى الأشد منعة وتسليحا فى

نزاع سياسى وأيديولوجى مع جماعات الجوار، ومن ثم تكون هى الأكثر ملاحمة ثقافيا في وضع تهيمن عليه عملية الانتخاب الثقافي . -R .

ونقيض الانتخاب الثقافي -R هو الانتخاب الثقافي -K الذي يحدث عندما تنتفي فرص التوسع الثقافي لجماعة ما ولا يتهددها عدوان من جانب جماعات أخرى، وتتمثل هذه الحالة تماما عندما تكون جماعة ما معزولة جغرافيا، كأن تكون على سبيل المثال داخل جزيرة منعزلة أو عندما تكون الفوارق الثقافية بين جماعة ما وجيرانها ضئيلة بالمقارنة بالفوارق الداخلية للجماعة نفسها. إذ تكون النزاعات الخارجية هنا ضئيلة أو لا وجود لها، بينما النزاعات الوحيدة ذات الدلالة والأهمية في عمليات الانتخاب هي النزاعات الدائرة داخل الجماعة بين القادة والرعايا أو بين الثقافات الفرعية أو بين الأفراد.

ومن ثم، فإنه فى حالة عدم وجود نزاعات خارجية يكون تشكيل قوة عسكرية ذات بأس تبديدا للموارد. ولن يقبل السكان نظام حكم استبدادى يفرض الوحدة والنظام، وإنما سوف يتمردون ضد الزعماء الأقوياء، وسوف تكون الحروب من أجل حرية كل فرد هى النزاعات السائدة. وهذا من شأنه أن يفضى إلى أيديولوجيا تقضى بأن المجتمع قائم لخدمة مصالح الفرد وليس العكس. وسوف يحظى الفرد بقدر أكبر من حرية الاختيار، كما سيتوفر قدر أكبر من التسامح إزاء الاختلافات الفردية. وهنا يعتبر الزعماء حياة ورفاهة أى فرد أمرا مهما.

ويمكن تصور معيار الانتخاب في عملية الانتخاب الثقافي -R بأنه معيار إمبريالي أو تسلطي Imperialistic إنه قدرة ثقافة ما على الانتشار وصولا إلى شعوب جديدة والتصدى لنفوذ وافد من ثقافات أخرى. ونجد من ناحية أخرى أن معيار الانتخاب لعملية الانتخاب الثقافي -K هو رضا وقناعة جميع الأفراد ومن ثم تقليل النزاعات إلى أدنى حد لها بين الزعماء والرعايا. ذلك لأنه يكفى إشباع حاجات ورغبات جميع الأفراد قدر الاستطاعة لكى تتجنب الثقافة حدوث هبات ثورية. ويتحدد الانتخاب -R على أساس التكاثر في الزمان.

وحتى نتجنب الاستخدام الاصطلاحى غير العملى لكل من -R و-K، والابتعاد عن التناظر المتهافت مع الخصائص الوراثية، سوف أقدم هنا كلمتى ريجال Regal التناظر المتهافت مع الخصائص الوراثية، سوف أقدم هنا كلمتى ريجال Kalypti وكاليبتى Kalypti الاستعمالهما بدلا من الرمزين R و X عند الحديث عن الانتخاب الثقافى. وسوف أسمى نتيجة الانتخاب الثقافى -R الثقافة الريجالية ومصدر كلمة ريجال ونتيجة الانتخاب الثقافى -X الثقافة الكاليبتية والتيتان الامكان اعتبار الدكتاتورية هو كلمة xalyptic Culture. ومككت كلمة كاليبتى الملك، واخترت هذه الكلمة لأن بالإمكان اعتبار الدكتاتورية نموذجا للثقافة الريجالية. وصككت كلمة كاليبتى Kalyptic من الكلمة كاليبسو -So، وهى اسم إحدى الحوريات فى الأساطير الإغريقية والتي أسرت أوديسيوس Odysseus فوق جزيرة مهجورة. واخترت هذه الكلمة لأن اصدق الأنماط للانتخاب الثقافى -X نجدها فوق الجزر المعزولة. ويمكن للقارئ أن يلاحظ أن الحرف X فى الانتخاب الجينى -X حرف كبير، لأن الرمز الرياضى الذى يوحى به كبير أيضا، بينما عبارة الانتخاب الثقافى -X نكتبها مقترنة بحرف لم صغير، لأنها تعنى كاليبى.

ويمكن تحديد معالم مفهوم ريجالي على أساس التعريفات التالية:

- الانتخاب الريجالي هو عملية انتخاب ثقافي تهيمن عليه نزاعات فيما بين الجماعات أو أخطار جمعية أخرى.
  - ٢ الثقافة الريجالية Regal culture هي حصاد مثل هذا الانتخاب أو ..
    - ٣ ثقافة تنفق نسبة عالية من مواردها على التوسع أو الدفاع أو ..
- ٤ ثقافة تقيد حرية الفرد من أبنائها وتفرض متطلبات كبيرة على موارد الفرد
   لغرض تقوية الجماعة.
- ه المنتج الثقافي الريجالي هو ظاهرة ثقافية تمثل جزءا من استراتيجية ثقافة
   ريجالية أو أنها بمعنى آخر منتج نمطى لثقافة ريجالية.
- أثرت استخدام الكلمتين بمنطوقهما منعا لتشوش المدلول حين نترجم ريجان Regal إلى ملكى ، خاصة وأن المؤلف خرج بالكلمة عن معناها القاموسى . ( المترجم )

وطبيعى أن يتحدد المصطلح كاليبى Kalyptic بأنه النقيض؛ بمعنى أنه ثقافة لا تحكمها النزاعات الخارجية والتى تنفق على إشباع الفرد موارد أكثر مما تنفق على وسائل تقوية الجماعة، ومن ثم تولى حرية الفرد أهمية. ولعل من الأفضل استخدام الكلمتين على أساس من التدرج النسبى وليس باعتبار أنهما يمثلان نمطين مطلقين. ويبدو مفهوما أكثر أن تقول إن الثقافة س أكثر ريجالية من الثقافة ج ، بدلا من الاكتفاء بقولنا إن الثقافة س ثقافة ريجالية.

وطبيعى أن التوافق بين التحديدات الخمسة سالفة الذكر يتأكد إذا ما ثبت صواب نظريتى. وتوخيا للبساطة آثرت تطبيق المصطلح نفسه على عملية تطورية وكذلك على نظريتى. وتوخيا للبساطة آثرت تطبيق المصطلح نفسه على عملية تطورية ومنتجات نتيجتها مثلما طبقتها على ثقافات كاملة ومجملة وكذلك على ثقافات جزئية ومنتجات ثقافية. وإن هذا النقص المتعمد في التحديد الدقيق سببه أن النظرية الراهنة لا تزال في المرحلة الأولى من تطورها. ولهذا أعترف هنا بأن أى تعريف صارم متشدد قد يؤدى إلى تقييد البحث وحصره في إطار مفرد ومن ثم يعيق تحقيق المزيد من استحداث مفاهيم جديدة. وسوف يتضح المعنى من خلال السياق والأمثلة المطروحة.

# ٤-٦ آليات الانتخاب الثقافي -R و-K

كما أوضحنا سابقا يمكن تعريف الانتخاب الثقافي -R و-K بأنهما القوة المحركة الدافعة للتطور في هذا الاتجاه أو ذاك. وأن أهم قوة دافعة وراء عملية إضفاء الصبغة الريجالية هي النزاعات بين الجماعات، بينما القوة الدافعة وراء إضفاء الصبغة الكاليبية هي النزاعات داخل الجماعة، أو لكي نكون أكثر تحديدا: بين القادة والتابعين. بيد أن القوة الدافعة ليست هي الآلية. اذلك ساؤضح بعض الآليات المحتملة وراء عمليتي الانتخاب الثقافي . -R و-K

الحرب هى العامل الأساسى فى إضفاء الصبغة الريجالية أو التحكمية. ذلك لأن المجتمع الذى يحكمه نظام صارم وإدارة فعالة فى السيطرة على الناس سوف تتوفر له فرص للفوز فى الحرب أكثر من مجتمع آخر يسوده قدر أكبر من اللين والتساهل. وإن

الأرجح هنا أن يفرض المنتصرون قسرا تلك المبادئ السياسية والأيديولوجية والدينية على الشعب المهزوم. وهذا من شائه أن يجعل الحكومة القوية أمرا ممكنا، ومن ثم تشيع وتنتشر تلك السمات. ويمكن البرهنة على هذا إحصائيا كمعامل ترابط بين المركزية السياسية والفعالية العسكرية. (أوتربين ١٩٧٠، ٥tterbein)

ولدن من المهم أيضا أن نفهم أن إضفاء الصبغة الريجالية أمر ممكن بدون حرب ذلك أن التهديد بالحرب كاف وحده، إذ سيدرك الناس سريعا أن التسلح، ماديا ومعنويا، ضرورى للتصدى لخطر الحرب. ولن تواجه الجمهور أية مشكلات لفهم أن التضحيات ضرورية للدفاع عن الأمن القومى، وأوضح مثال على هذه الاستجابة الحرب الباردة وسباق التسلح بين الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي في السابق. ولنا أن نتحدث هنا عن الانتخاب البديل vicarious selection. إزاء خطر الحرب يقلل من مخاطرة التعرض للهجوم كما يقلل من مخاطرة خسارة الحرب إذا اندلعت. وإن النتيجة الثقافية واحدة، كأنهم ينتظرون في وضع سلبي اندلاع الحرب: إضفاء الصبغة الريجالية. ويمضى الانتخاب البديل في الاتجاه نفسه شأن الانتخاب المباشر، وإن كان أسرع وأكثر فعالية مع كلفة أقل. لذلك يعتبر الانتخاب البديل عاملا شديد الأهمية في الانتخاب الثقافي.

والعملية النقيض هي الكلبتة Kalyptization، أو إضفاء الطابع الكاليبي، ونجدها بين من يعيشون في ظروف سلمية. إذ في حالة انعدام النزاعات الخارجية، تصبح النزاعات الداخلية هي العوامل السائدة المحددة لاتجاه التطور الثقافي. ذلك أنه في حالة التنافس بين نظامين سياسيين بديلين سوف يفضل الناس الأكثر راحة لهم أي ذلك النظام الذي يفرض على الناس اقل المطالب ويهيئ للقرد أعلى قدر من الحرية والاستقلال الذاتي. وإنا أن نسمي هذا الانتخاب المتعي. (مارتيندال Martindale، والاستقلال الذاتي. وإنا أن نسمي هذا الانتخاب المتعي. (مارتيندال ١٩٨٦). إن الناس لا يقبلون دكتاتورية استبدادية طاغية، وسوف يتمردون ضد عمليات التركيز المفرطة للسلطة. ونلاحظ أنه في حالة غياب أي احتمالات أخرى يمكن الناس أن يقترعوا بأقدامهم، أعنى أن بإمكانهم ببساطة الفرار من المجتمع الريجالي إلى مجتمع أكثر كاليبية. وطبعي أن مثل هذا الخروج يكون أكثر فعالية حين يكون موجها ضد قبيلة صغيرة، ولكن الدول – الأمم الأكبر حجما يمكن أن تتأثر وتسير في اتجاه ضد قبيلة صغيرة، ولكن الدول – الأمم الأكبر حجما يمكن أن تتأثر وتسير في اتجاه

كاليبى حين تواجه خطر الهجرة الجماعية. ويمكن من ناحية أخرى أن يضفى المهاجرون صبغة ريجالية على المجتمع الذي غزوه.

آلية انتخاب أخرى يمكن أن تدفع في اتجاه كاليبي وهي المنافسة الاقتصادية والتقانية. إن المجتمع الكاليبي عادة أكثر تسامحا إزاء المبادرات الاقتصادية الفردية بالقياس إلى المجتمع الريجالي. ويهيئ هذا النوع من الليبرالية أرضا خصبة أكثر لرعاية النمو الاقتصادي ولزيادة الثروة المادية. كذلك فإن استراتيجية - ٢٠ تتضمن أيضا قدرا أكبر من الاستثمار في التعليم. ويتجلى مقابل هذا الاستثمار في ما يتحقق من تقدم علمي وتقاني. وتتحقق هذه الاستثمارات في المشروعات وفي التعليم نتيجة تتمثل في أن المجتمع الكاليبي على المدى الطويل سيكون له الفوز في المنافسة الاقتصادية ويتغلب على المجتمع الريجالي، وجدير بالذكر أن الاتحاد السوفيتي خلال الحرب الباردة كان أكثر ريجالية من الولايات المتحدة الأمريكية، ولكن هذه الأخيرة فازت لأن النمو الاقتصادي والتقدم التقاني هيا للولايات المتحدة تقانة عسكرية أكثر الاقتصادي للمجتمع السوفييتي ميخائيل جورباتشيف أدرك القصور الاقتصادي للمجتمع السوفييتي الصارم والمتحجر وذلك حين طرح سياسته عن الانفتاح والإصلاح، وكانت نتيجة هذا الانتخاب أن الثقافة الأمريكية والأوروبية باتت تغرق الآن الاتحاد السوفييتي السابق، بينما لا يتجه إلى الناحية الأخرى سوى النزر اليسير جدا من الثقافة.

بيد أن هذه الاعتبارات لا تعنى أن المنافسة الاقتصادية تفضى دائما إلى الكلبتة. إن السلطة الاقتصادية والسلطة السياسية مترابطتان بقوة، وحيث تفيد المنافسة الاقتصادية العمليات الضخمة فإن تركز السلطة الاقتصادية سوف يعنى أيضا تركزا فى السلطة السياسية. وإن القسط الأكبر من سلطة الأمر الواقع سوف يقع فى أيدى رجال الأعمال وليس فى أيدى القادة المنتخبين ديمقراطيا

ويمكن كذلك تعريف الفارق بين الثقافة الريجالية والثقافة الكاليبتية بأنه فارق فى استراتيجية التكاثر للثقافتين. فالثقافة الريجالية هى ثقافة تستخدم طاقة وموارد الأفراد من أبنائها لصالح تكاثر الثقافة ذاتها. وأوضح مثال على ذلك العقيدة الدينية

التى تفرض على أنصارها دعوة الناس للإيمان بها. ويكون العمل التبشيرى هنا لصالح انتشار العقيدة الدينية وليس لصالح العمل التبشيرى فى ذاته. ولكن استراتيجية الثقافة الكاليبتية مختلفة تماما. إنها تقامر بأن تقدم لأصحابها أكبر قدر من المزايا مع أقل الأعباء قدر المستطاع، وتنتشر مثل هذه الثقافة عن طريق الاختيار الأنانى من جانب الأفراد، على عكس الثقافة الريجالية التى تحد من حرية الاختيار.

وجدير بالذكر أن كلمة استراتيجية هنا لا تتضمن بالضرورة عملية تخطيط واع. وإننى أستخدم الكلمة بالطريقة نفسها التى يستخدمها علماء البيولوجيا عند حديثهم عن استراتيجية التكاثر لحيوان بدائى أو لنبات ليس لديه وعى بما يفعل. ومن ثم فإن استراتيجية تكاثر الثقافة ليست هى ذات الاستراتيجية عند البشر. وإن النمط الثقافى القادر على التكاثر بكفاءة ربما ظهر بفعل انتخاب تلقائى لابتكارات عشوائية، أو ربما تظهر نتيجة نشاط تخطيطى ذكى من جانب البشر. وتنشط آلية الانتخاب سواء فهم البشر هذه الآلية أم لم يفهموها، وسواء كان هذا النمط الثقافى مواتيا لحامليه أم غير ذلك.

# ٤-٧ الآليات النفسية البديلة

ثمة ظاهرة نفسية مشهورة وهى أن الأخطار الخارجية التى تتهدد جماعة ما من شأنها أن تعزز التضامن داخل الجماعة وتخلق نزعة محورية إثنية ونزعة عسكرية. وسبق أن أوضح هذه الظاهرة أيضا علماء البيولوجيا التطورية وعلماء النفس الاجتماعيين.

وتؤكد النظريات البيولوجية على أهمية الدفاع عن الجماعة، تأسيسا على نظرية الانتخاب القرابي أو نظرية انتخاب الجماعة (لورنز، ١٩٦٣؛ ورينولدز Rynolds وفالجر وفاين ٢٩١٣؛ ورينولدز ١٩٨٧، Falger & Vine وفاين

وجدير بالذكر أن مفهوم الشخصية التسلطية جرى استخدامه تقليديا في نطاق علم النفس الاجتماعي لتفسير النزعة المحورية الإثنية والنزعة الفاشية. وتتمثل

خصائص المرء ذى الشخصية التسلطية فى أنه يرغب فى هيكل لسلطة تراتبية قوية، كما يريد إخضاع نفسه لسلطات قوية سياسية وأيديولوجية ودينية. إنه يخشى ويكره الأجانب مثلما يخشى ويكره المنحرفين داخل جماعته، كما وأن أخلاقياته تتسم بالصرامة فى الشئون الدينية والجنسية. (أدورنو وأخرون، ١٩٥٠)

وأثبتت بحوث عديدة أن تلك المواقف والسلوكيات المميزة للشخصية التسلطية تدعمها عوامل تشكل خطرا على النظام الاجتماعي مثل الحرب أو الأزمات الاقتصادية. (دوتي Doty وأخرون، ١٩٩١؛ ماكان McCan، ١٩٩٨؛ وماكان وستيوين Stewin وأخرون، ١٩٩١؛ ماكان العوامل التي تتهدد ١٩٨٤). ونجد من ناحية أخرى أن ثمة شكوكا فيما إذا كانت العوامل التي تتهدد الفرد تفضي إلى نزعة تسلطية (دوكيت ١٩٩٢ ما ١٩٩٢). وإذا حدث وكشفت بعض الدراسات السالفة عن عامل ارتباط بين البطالة الواسعة والنزعة التسلطية فقد يكون سبب ذلك أن البطالة تعني أزمة للمجتمع ككل، وليست أزمة فرد.

وأعرب بعض علماء النفس عن رأى يقضى بأن النزعة التسلطية وكراهية الأجانب سببهما إسقاط الصراعات الداخلية النفسية أو الصراعات داخل الجماعة على عدو خارجى (أنظر دينين Dennen). وصادفت وجهة النظر هذه نقدا نظرا لاستحالة استخلاص أى نتائج بشأن الآليات النفسية الداخلية على أساس البيانات التجريبية الراهنة (ماكييني الاهداماعي الواقعي والتي تفيد بأن النزاعات بين جماعات فيما يسمى نظرية النزاع الجماعي الواقعي والتي تفيد بأن النزاعات بين جماعات البشر تنبع من مشكلات واقعية وهي في الغالب الأعم المنافسة على الموارد المحدودة. وإن زيادة التنافس بين الجماعات من شأنها أن تعزز التضامن الجماعي وتصبح الجماعة محددة المعالم بصورة أكثر وضوحا كما تتعزز الهوية الجماعية لأبنائها. هذا الجماعة المنطهاد ونبذ الخونة والمنصرفين. (لوفاين Levine وكامبل المهرا)

وفسر علماء الإثنواوجيا الآلية على أنها رد فعل طفولى: تماما مثل صغار الحيوان إذ يلتمسون الحماية من الأم حين ينتابهم الخوف، كذلك الكبار من بنى البشر يلتمسون في حالة الخوف الحماية في ظل زعيم قوى يتلقون منه تعليماته في سهولة

ويسر. ولكن هذه النظرية لم تفسر لماذا تفضى الأخطار الجمعية إلى ردود أفعال مختلفة عن الأخطار التي تتهدد الفرد.

ولذا، دون اعتبار لأى من الآليات النفسية الداخلية التى تعمل هذا، أن نخلص إلى نتيجة مفادها أن الأخطار التى تواجه المجتمع تفضى إلى نزوع نفسى نحو التضامن وتعزيز التنظيم السياسى. وهذه آلية فعالة للغاية، ذلك لأنها تجعل المجتمع مهيأ على نحو أفضل للتصدى للأزمة أو للتهديدات الخارجية. وإن بالإمكان اعتبارها بمثابة نوع من الانتخاب البديل: الأزمات والأخطار الخارجية سبب فى ظهور حالة من التسلح النفسى الذى يهيئ للمجتمع قدرة على مواجهة الأخطار وربما أيضا الفوز فى حالة النزاع فيما بين الجماعات. وإن التسلح النفسى نتيجة خطر الحرب يفضى إلى التيجة الثقافية ذاتها مثلما تفعل الحرب: إضفاء الصبغة الريجالية ـ ولكن على نحو أسرع وكلفة أقل. وربما نشأت هذه الآلية البديلة بفعل الانتخاب الجينى أو الانتخاب الثقافى، أو، وهو الأرجح، نتيجة تآلف عديد من آليات الانتخاب.

لنتخيل مجتمعا يعيش فى سلام أغلب الوقت. هنا ستكون الثقافة الريجالية غير ملائمة فى أوقات السلم لأنها ستفضى إلى إنفاق كم غير ضرورى من الموارد على إحكام تنظيم الناس والحفاظ على قوة محاربة لا لزوم لها، وكذلك لأن الانتخاب الثقافى -R شأنه شأن الانتخاب الجينى -R يفضى إلى زيادة غير محكومة فى السكان ومن ثم إلى إنهاك الموارد الطبيعية، وهذا من شأنه، حسب النهج المالتوسى أن يؤدى إلى مجاعة وانقراض واسع النطاق (مالتوس، ۱۷۹۸). ولكن الانتخاب الثقافى السكان وضمان حفظ وسائل الميش.

وربما تكون الثقافة الريجالية غير مستصوبة فى بيئة سلامية، ولكن الثقافة الكاليبتية فى ظروف الحرب قد تكون مهلكة. ذلك أن الجماعة الكاليبتية ستكون دائما فريسة سهلة لأطماع جار ريجالى يرغب فى التوسع. ولهذا فإن أية جماعة لا يمكنها أن تبقى على قيد الحياة فى ظروف عدوانية إلا إذا كانت ريجالية. إذ لا حاجة للحد

من السكان - فهذا أمر تفى به الحروب المتكررة، ولكن على العكس، يصبح التناسل السريع أمرا ضروريا للحفاظ على قوة عسكرية في أقصى قدراتها.

والمرونة هي الحل الأمثل لجماعة خاضعة لتأثيرات خارجية متغيرة. معنى هذا إضفاء سريع للصبغة الريجالية حين يتهددها خطر خارجي، وعودة سريعة إلى استراتيجية كاليبتية عند زوال الخطر ويمثل الانتخاب البديل الوسيلة الوحيدة لتحقيق القدرة على التكيف السريع. ويمكن اعتبار هذا ضبطا للتغذية المسبقة المسبقة feed forward إلى مثل هذا التحسن في القدرة على التكيف سوف تكون control. إن أي آلية تفضى إلى مثل هذا التحسن في القدرة على التكيف سوف تكون ذات ميزة كبيرة للصلاح وسوف يدعمها كل من الانتخاب الجيني والانتخاب الثقافي. وثمة تقدير بأن التطور المشترك الجيني/الثقافي بدأ منذ مليوني سنة على الأقل (دورهام، ١٩٨٢)، وهي حقبة أكثر من كافية لكي تصبح فيها مثل هذه الآلية راسخة في ميراثنا الجيني والثقافي ويمكن تفسير الآليات سالفة الذكر بهذه الطريقة، وإن كان من المسلم به أن هذا ليس هو التفسير المكن الوحيد للاستجابات النفسية موضوع الدراسة.

ولكن من الممكن تماما، نظريا، أن يكون هناك العديد من آليات الانتخاب البديل الأخرى ذات طبيعة نفسية وعلينا أن نستكشفها. (سوف أعود مرة أخرى إلى آليات الانتخاب البديل وعلاقتها بالتناسل البشرى)

## ٤ - ٨ مفارقة الثورة

عندما تخف حدة الضغط الانتخابى الريجالى على مجتمع ما تبدأ الثقافة فى النزوع إلى الاتجاه الكاليبتى مدفوعة بالرغبة فى إنجاز الحرية والسعادة للفرد. ولنا أن نسمى هذا ثورة لأنها تمرد عامة الناس ضد الحكام. وقد تكون الثورة سلمية أو عنيفة. وثمة مفارقة فى عملية الثورة العنيفة: ذلك أن الثورة لا تنجح إلا إذا توفر لها عدد كاف من المؤيدين، وأنها لكى تحشد مؤيدين كثرا يتعين عليها أن تستخدم لذلك وسائل قوية. ولنقل بعبارة أخرى: إن الاستراتيجيات الريجالية لازمة للحرب ضد التوجه الريجالى.

وكم هو يسير الدفاع عن أهداف الثورة: الحرية والعدالة والسعادة، وهذه هي الجزرة التي تجعل الناس يتحالفون وينخرطون في الحركة الثورية. ولكن يجب على المتمردين أن يغامروا بمخاطر كثيرة ويقدموا تضحيات مهولة حتى تتهيأ لهم فرصة النصر. ولكن لكي يقدم الناس على هذا كله يجب على الحركة الثورية أن تستخدم تقنيات نفسية هي من خصائص الثقافات الريجالية. إذ يجب أن تشحذ فيهم روح القتال والولاء. إن الأمراض الميئوس منها توجب لزاما تعاطى أبوية شديدة الخطر. لذلك ربما يبدو وكأن حدوث ثورة كاليبتية أمر مستحيل، وأنها لن تقود المجتمع إلا إلى مزيد من الوضع الريجالي. ولكن التاريخ يوضع أن بالإمكان حقيقة جعل مجتمع أكثر كاليبتية بهذه الطريقة، وهذه مفارقة. إن العملية التي تحشد بها الحركة الثورية أعضاء لها هي بطبيعة الحال انتخاب خارج الحركة، ولكنه داخل الدولة التي تتمرد ضدها. وهذا الوضع الوسيط بين الانتخاب الداخلي والانتخاب الخارجي يعنى أن التنظيم الثوري هو في الحقيقة تنظيم ريجالي، ولكنه أقل ريجالية من ذلك التنظيم الذي يحارب ضده، أو لنا أن نقول إنه ريجالي عند مستوى أدنى. وإن ينسى الناس ما يحاربون من أجله، وان يفرطوا في التضحية دفاعا عن القضية ما لم تتوفر لديهم أفاق ربح مهم. والخلاصة أن ثورة ما يمكن أن تكون خطوة في الاتجاه الكاليبتي حتى وإن لم تكن سوى خطوة صغيرة. وإن الانتقال من مجتمع ريجالي إلى أخر كاليبتي هو عملية طويلة الأمد ومثيرة للضجر، إذ تقضى باتخاذ خطوات صغيرة في كل مرة خاصة حين تكون الوسائل العنيفة ضرورية.

وتعتبر الحركة الشيوعية مثالا واضحا على ذلك. إذ بدأت كثورة ضد طغيان الرأسماليين مع المطالبة بالمساواة، وكانت هذه هى الجزرة الكاليبتية التى هيأت للشيوعية أنصارا كثيرين، وجعلت من المكن قيام ثورة عنيفة، ولكن المسافة بين المساواة والتماثل خطوة صغيرة فقط، وتطورت الدولة الشيوعية على نحو ما إلى الاتجاه الريجالي، وكان لازما التسلح الأيديولوجي الشامل لقمع الدين والتصدى لخطر الحرب من جانب البلدان الرأسمالية، وأحل الروس نظام حكم الحزب الواحد محل النظام القيصرى. حقا إن المسافة الفاصلة بين النظام الريجالي إلى نظام حكم الأقلية (الأوليجاركية) هي خطوة واحدة في الاتجاه الكاليبتي، ولكنها فقط خطوة صغيرة جدا.

وكم كان يسيرا اكتشاف الخصائص الريجالية لشيوعية الدولة: حكومة مركزية، وإدارة بيروقراطية، وقهر منظم لكل الأيديولوجيات السياسية والدينية الأخرى.

ونشهد نوعا من الثورات أكثر سلمية في الكثير من الحركات الشعبية التي ظهرت على نحو غير متوقع في العالم الغربي خلال القرن العشرين. إن الناس يكافحون من أجل الديمقراطية وحقوق الإنسان ونزع السلاح والسلم وإلغاء الرق، والمساواة بين الأعراق، وإلغاء المركزية، والحرية الدينية، وحماية الطبيعة من استنفادها وتلويثها، ومن أجل تحرير المرأة والتحرر الجنسي ... إلخ. وإن ظهور هذه الحركات مؤشر على عملية كلبتة تجرى داخل العالم الغربي الآن بعد نهاية عصر الاستعمار. وإن نجاح هذه الحركات، وواقع أن تنظيمها في أغلب الحالات غير رأسمالي، يمثل مؤشرات لا تخطئها العين على أن الثورة الكاليبتية السلمية يمكن في الحقيقة أن تكون فعالة.

ولا يزال مفهوم المساواة موضع شقاق في العملية الثقافية .R/K إذ أن المجتمع الريجالي مجتمع تراتبي هرمي وقائم على عدم المساواة وعلى الامتيازات. ويمثل التمرد الكاليبتي ضد التراتبية مطلبا من أجل المساواة، وهو التماثل والتطابق، وكلاهما استراتيجية ريجالية. واستخدم كل من أنصار المجتمع الكاليبتي والريجالي المثل الأعلى للمساواة، إذ يستخدم المعنى الكاليبتي حين يكون الموقف ضد التمييز والامتيازات على نحو ما حدث على سبيل المثال في الثورة الفرنسية، ويكون المعنى ريجاليا عند استخدامه لتبرير التماثل المفروض قسرا على نحو ما حدث في ظل الستالينية.

ولكن حالات التمرد والحروب الأهلية وغيرها من نزاعات داخليسة في مجتمع ما لا تعنى دائما الكلبتة أي إضفاء الطابع الكاليبتي. وربما تكون للجماعات المتمردة دوافع ريجالية أو يستخدمون طرقا تحقق نتائج ذات صبغة ريجالية. إذ لو استخدمت جماعة تمثل أقلية في مجتمع ما أسلوب الإرهاب أو غير ذلك من استراتيجيات خطرة على المجتمع، يمكن أن يفضى ذلك إلى نتائج ذات صبغة ريجالية وأن ينظر المجتمع إلى هذه الجماعة من الأقليات باعتبارها خطرا يتهدد المجتمع كله.

ونظرا لأن النتيجة ذات الصبغة الريجالية المترتبة على مثل هذا النزاع ذات طبيعة نفسية، فإن الخطر الاجتماعى المدرك ذاتيا، وليس التهديد الواقعى، هو الذى يحدد ما إذا كان النزاع سيفضى إلى نتيجة ذات صبغة ريجالية أم لا. وإن الحالات التى يكون فيها خطر الجماعة من الأقليات مبالغ فيه أو خيالى تماما تسمى مطاردة السحرة أو الذعر المعنوى دون مبرر واقعى. وسوف أعود إلى هذه الظاهرة فيما بعد.

## ٤ - ٩ الخصائص النمطية للثقافات الريجالية والكالببتية

لنا أن نتصور ثقافات مختلفة، وثقافات فرعية ومنتجات ثقافية مرتبة فى جدول متصل من R/K على امتداد من الريجالى فى أقصى صوره إلى الكاليبتى فى أشد صوره تطرفا. وطبيعى أن مثل هذا الجدول له قيمة حدسية فقط. وإنه لمن الصعوبة بمكان أن نحدد أرقاما مطلقة، نظرا لأن القيمة -R/K غير محددة على أساس معيار واحد مضبوط، بل جاء تقييمها على أساس معايير مختلفة أكثرها ذاتى بدرجة أو بأخرى. وليس الغرض من تقديم مثل هذا الجدول الخيالى هو وضع الثقافة فى صيغة معادلات رياضية، بل إعطاء معنى للبيانات المقارنة مثل: "موسيقى الروك أكثر كاليبتية من الغناء الترنيمى". وطبيعى أن جميع الظواهر ليست قابلة للمقارنة، ولكن الشرط الضرورى لكى يكون للمقارنة معنى أن يكون لدينا مقياس، وهذا هو ما أسميه الجدول الثقافى .R/K

ونعرض فى الجدول ٢ قائمة بالخصائص التى أراها خصائص نمطية للثقافات الريجالية والكاليبتية. وتتوخى القائمة هدفا وحيدا هو المساعدة فى تفسير الجدول .R/K وسوف نعرض فى الأبواب التالية مناقشة شاملة للمجالات المختلفة للثقافة.

# جدول الخصائص النمطية للمنتجات الثقافية الربجالية والكالبيتة

|                              | ريجالى                                                                        | كاليبتى                                                                                                                    |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الدين                        | التوحيد                                                                       | النزعة الإحيائية ، التعددية ، عقيدة<br>الخصوبة ، عبادة السلف                                                               |
| السياسة                      | حكومة مركية قوية ، إمبريالية ، التماثل ، التعصب ، الرقابة ، عقويات قاسية      | حكم لا مركزى ، ديمقراطية ، تسامح ، سلم                                                                                     |
| الفن                         | زخرفي ، تكرار التفاصيل الصغيرة                                                | غير مقيد ، ارتجالى ، يصور اللذة ، الخيال ، الألوان ، الطبيعة ، الحيوانات ، الخصوبة ، الفردية ، نزعة التمرد .               |
| الموس <u>ي</u> قى<br>والغناء | الريجالية العدوانية ، قواعد صارمة للإيقاع والوزن . كورس غنائي ،               | دور مصاحب جهير (باص) يقلب علي الصوت الميلودى . تنوع نغمى وإيقاعى ، خيالى ارتجالى في الغالب ، رصيد كبير من نصوص الموضوعات . |
| الرقص                        | منظم ، مقید                                                                   | غیر منظم ، مرح                                                                                                             |
| الملابس                      | محتشم ، أنيق ، متماثل ، متباين<br>حـــسب الجنس ، يعكس المكانة<br>الاجتماعية . | إبداعى ، فردى ، زاخر بالألأوان ، جنسى . يعكس النوق الشخصى                                                                  |

| كاليبتى                                                                                                                                                                                     | ريجالى                                                                                            |                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ذات دور وظيفى ، إبداعية ، طابع فردى ،<br>غير منتظمة . لا أساليب تكشف عن<br>الفوارق الاجتماعية .                                                                                             |                                                                                                   | العمارة                                 |
| أخلاقيات جنسية متحررة ، الجنس له أغراض عديدة ، السلوك المرن والفردى والمترع باللذة . التربية الجنسية للأطفال . التعليم والتربية فيل الزواج ، السماح بموانع الحمل والإجهاض ، لا زيادة سكانية | نمطية جامدة حسب الجنس ، الجنس هدفه فقط التناسل ، التناسل فرض . النظر إلى الأطفال على أنهم براء من | الــســــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| مجتمعات صغيرة معزلوة . مناطق سلمية مع كثافة سكانية منخفضة وانعدام التباينات الثقافية .                                                                                                      | حروبا كثيرة مع تباينات ثقافية                                                                     | الوقـــائع<br>الظاهرة                   |

#### ٤ - ١٠ حدود النظرية

كل نظرية بسيطة في صيغة قانون تحمل في باطنها مخاطرة الاختزالية والحتمية. ذلك أن التركيز على نموذج سلبي محدد يمكن أن يعمى المرء عن رؤية تفسيرات أخرى محتملة. ولا توجد أبدا في العلوم الطبيعية علة واحدة ومعلول واحد. وليس ثمة نموذج واحد جامع شامل ولا نظرية كاملة. والاعتراض العام ضد النماذج السببية هو صعوبة البرهنة عليها. وربما تكشف المعطيات السوسيولوجية عن معاملات ارتباط، ولكن على المرء أن لا ينسى أبدا أن معاملات الارتباط لا يمكنها أن تميز بين السبب والنتيجة. وترى العلوم المضبوطة أن التجارب المحكومة ضرورية للبرهنة على العلاقات السببية غير أن مثل هذه التجارب مستحيلة في الدراسات الاجتماعية لأسباب أخلاقية وأسباب عملية. وقد يستهوى بعض علماء الاجتماع نبذ النظريات التي تأتى في صيغة قانون جملة وتفصيلا لهذه الأسباب، إلا أن هذا لن يسهم في تحسين وتقدم فهمنا النظريات الاجتماعية. ويمكن تبرير أي نظرية اجتماعية أولا وأساسا في ضوء قدرتها التفسيرية وقدرتها على التنبؤ بنتائج مؤثرات جديدة. وعندي أن النظرية الثقافية Ark لها الضبط هذه الخصائص على الرغم من بساطتها.

المخاطرة الأكبر في تطبيق هذه النظرية إمكانية أن يستهوينا صبغ كل شيء إما أبيض أو أسود، بينما الحقيقة هي أن كل شيء رمادي بدرجة أو بأخرى. وليس ثمة في الواقع مجتمع ريجالي بصورة مطلقة أو كاليبتي بصورة مطلقة، ولم يكن له وجود في الماضي أيضا. وتبدو تنظيمات كثيرة مثيرة التناقض أو التشوش لأنها تجمع بين الخصائص والاستراتيجيات الريجالية والكاليبتية في مزيج غير متوقع. وسبق أن أشرت إلى المقاومة التي تتصف بها حركات ثورية. وثمة مثال آخر توضحه تنظيمات تسلطية معينة يتعذر فيها الحصول على عد ويتها. وعلى خلاف التنظيمات الريجالية النمطية التي تبذل قصاري جهدها لحشد أعضاء جدد، نجد تنظيمات معينة تفرض شروطا صارمة للسماح بدخولها بحيث إن الأعضاء المحتملين يضطرون إلى العمل بجدية ومشقة لإثبات التزامهم وولاءهم من خلال تحمل أعمال تعذيب مختلفة أو أداء شعيائر وطقوس تكشف عن جدارتهم، وإن مثل هذه التنظيمات أبعد ما تكون عن

الاستخدام الكامل لطاقتها المحتملة التوسع، وهي حسب التعريف خصوصية كاليبتية. ولكننا نجد من ناحية أخرى أن شرط الالتزام المطلق والولاء التام إنما هو علامة مهمة تدل على الصفة الريجالية. وتتمثل خلفية هذا التعارض في أن التنظيم بحاجة إلى التزام كامل من جانب أعضائه بالدفاع عن أهدافه وليس عن العضوية، وأن نوع الأعضاء أهم من عددهم في ضوء هذا المنظور. ومن أمثلة هذه التنظيمات بعض فرق الشباب المولع بالدراجات البخارية، وجماعات الأخوة السرية، وجماعات العمل السياسي المتطرف، ومنظمات الجريمة.

# ٤ - ١١ نظريات وثيقة الصلة سبق نشرها

ترتكز النظرية الثقافية R/K على التمييز بين الانتخاب الداخلى والانتخاب الخارجى، وهو تمييز ليس بالجديد بطبيعة الحال. ونذكر على سبيل المثال أن عالم الأنثروبولوجيا رادكليف براون Radcliffe-Brown مايز بين التكيف الداخلى والخارجى للمجتمع (١٩٤٨، ص٨٧). وحدثنا لينسكى Lenski (١٩٧٠ ، ص٨٩) عن الصراع المحتمل بين الانتخاب الداخلى والخارجى، ولكن دون الدخول في تفاصيل عن النتائج المترتبة على هذا الصراع.

كذلك فإن دافيد هول الذى يعتبر التقدم العلمى أشبه بعملية انتخاب، قارن طرق العلماء فى نشر أفكارهم باستراتيجيات التكاثر R/K ولكن دون أن يستخلص أية نتائج من هذا التمييز.

# التطور النوعى مقابل التطور العام

ثمة تصنيف أخر للعمليات التطورية مبنى، شأن النظرية R/K، على معايير الانتخاب، ونعنى به التمييز بين التطور النوعى والتطور

العام (ساهلينز وسرفيس Sahlins & Service ) ويعنى التطور النوعى التكيف مع بيئة نوعية محددة وظروف ثابتة. ويعنى التطور العام نشوء وتطور قدرة على التكيف متقدمة، أى القدرة على التكيف السريع مع الظروف المعيشية المتغيرة. وإن هذا التمييز بين التطور العام والنوعى مستقل عن الآلية، ومن ثم يمكن تطبيقه على كل من التطور البيولوجي والتطور الثقافي. ويوضح دافيد كابلان David Kaplan ( ١٩٦٠) هذا الاختلاف من خلال أمثلة تاريخية. إنه يقول إن الثقافات المتكيفة على نحو ما وهي ما يسمى عادة ثقافات عالية التطور ) غالبا ما تكون قادرة على الهيمنة على الثقافات المتكيفة بصورة نوعية محددة وإن لم يكن الحال كذلك دائما. ذلك أن هذه الثقافات الأخيرة ربما تكون هي الأفضل في ظل ظروف بذاتها، وربما تظل باقية في بيئتها الملائمة على الرغم من المؤثرات الوافدة من ثقافات متطورة أكثر على نحو عام.

#### ثقافة الضغط

استحدث عالما الاجتماع سى ودبليو. رسل نظريةً عن الانتخاب الثقافى نجد فيها مفهوم ثقافة الضغط له دور محورى. وتشير هذه النظرية إلى أن الاكتظاظ السكانى والمجاعات وغير ذلك من أزمات تنشأ عنها ثقافة ضغط ذات خصائص مميزة هى التراتبية الصارمة والاتباعية والقسوة مع الأطفال. وتتصف ثقافة الضغط بعدم المرونة وقلة عدد الابتكارات الثقافية مما يخفض قدرة الثقافة على التكيف. وإن حالة التكيف الضعيفة مقترنة بالمجاعة ... إلخ، تفضى إلى نقص فى عدد السكان، وهو ما يفضى إلى زوال عوامل الضغط. ويمهد هذا السبيل لازدهار ثقافى جديد مع مظاهر النمو والابتكارية والتطور والإنتاجية الفنية العالية. وتطرد هذه الحالة المسماة نهضة إلى أن يعود البلد ثانيا إلى حالة الاكتظاظ السكانى. (رسل ورسل، ١٩٨٧).

#### الاستبداد بين الحيوانات

استحدثت عالمة البيولوجيا ساندرا فهرينكامب Sandra Vehrencamp نموذجا للفوارق التراتبية بين الحيوانات الاجتماعية. ويفيد هذا النمـوذج أن زعـيم الجـماعة لا يمكنه إخضاع الحيوانات الأخرى إلى حد الإذلال وإلا آثرت هجر الجماعة. لذلك فإن قوة الزعيم تحددها ميزات العيش داخل جماعة مقارنة بإمكانيات العيش خارج الجماعة. وإذا طبقنا هذه النظرية على البشر سوف تعنى أن سلطة المستبد تحددها إمكانات رعاياه على ترك الجماعة (فهرينكامب، ١٩٨٣).

### النظرية الجينية -R/K

أثارت النظرية البيولوجية -R/k نقاشا حول ما إذا كان ثمة فارق بين السلالات البشرية المختلفة من حيث استراتيجيتهم الوراثية -R أو -K أو عما إذا كانت مثل هذه الفوارق يمكن أن تفسر الاختلافات في السلوك أو الذكاء (سيلفرمان، ١٩٩٠). وظل هذا النقاش محصورا داخل الإطار البيولوجي والجيني بينما جرى إغفال أهمية الوراثة الثقافية.

ويستخلص بعض العلماء نتائج بعيدة المدى للغاية من النظرية الجينية -R/K مؤكدين أن الفوراق ليست فقط بين السلالات البشرية، بل وبين الطبقات الاجتماعية المختلفة ، بل وبين الأفراد داخل الطبقة ذاتها، وأن بالإمكان بيانها بالرجوع إلى النظرية البيولوجية -R/K (رشتون Rushton، ۱۹۸۷؛ أليس ۱۹۸۵، ويدرس هؤلاء العلماء معاملات الترابط بين المتغيرات الديموجرافية وثيقة الصلة بالانتخاب الجينى R/K وأنماط سلوكية معينة التي يعتقدون بأنها خاصية مميزة للاستراتيجيتين البيولوجيتين -R و-K (وكما سبق أن أوضحنا فإن الاستراتيجية -R تعنى أن الفرد ينفق القسط الأكبر من موارده على إنتاج أكبر عدد ممكن من الأطفال، بينما الاستراتيجية -K تعنى أن المرء لديه عدد قليل فقط من الأبناء ولكنه يستثمر قدرا كبيرا من موارده على رعايتهم). وتعتبر استراتيجية التكاثر -R عند النساء

استراتيجية -K ذلك لأن النساء ينفقن نسبة عالية من كلفة تنشئة الأطفال. ولكن استراتيجية الرجال فهى من ناحية أخرى تسير فى اتجاه قدر أكبر من -R ذلك لأن الرجال نظريا يمكنهم إنجاب عدد غير محدود من الأبناء بتكلفة قليلة جدا، ولأن الرجال لا يمكنهم تحديد أطفالهم بنفس اليقين عند المرأة. ويمكن أن يفسر لنا هذا المبدأ نفسه فوارق العمر فى مجال السلوك: إذ إن كبار السن أكثر ميلا لاستثمار مواردهم فى رعاية من أنجبوهم من أبناء وأحفاد وليس للمزيد من الأبناء.

ويرى هؤلاء العلماء أن أنماط السلوك المقترنة نسبيا بالاستراتيجية -R هي الزواج المبكر، السلوك الإجرامي، ظلم وإهمال الأبناء، إنجاب عدد كبير من الأبناء، الاستغلال النفعي للبيئة، والنزعة الاستعمارية. ويتضمن السلوك الذي تغلب عليه الخاصية :X العناية الفائقة برعاية الطفل، الاستخدام الكفؤ لموارد الطاقة، الذكاء المرتفع، الاستقرار السكاني، الغيرية، درجة عالية من التنظيم الاجتماعي، الإخلاص في العلاقة الزوجية. وتفيد نظريتا رشتون (١٩٨٧) وأليس (١٩٨٧) أن الإستراتيجية -R تأكدت أولا في بشر منحدرين من أفريقيا وفي ناس من مكانة اجتماعية اقتصادية متدنية، بينما الاستراتيجية -X نجدها وعلى نحو نموذجي في بشر ذوى مكانة اقتصادية اجتماعية عالية وفي بشر منحدرين من الشرق ويتبعهم الأوروبيون.

وهنا تطفر إلى الذهن مباشرة تداعيات عن الداروينية الاجتماعية. إن الفارق الرئيسى بين النظرية السالفة والداروينية الاجتماعية هو أن العلماء أنفسهم لا ينتمون إلى السلالة الأكثر نبالة، بل قنعوا بمكانة ثانية.

وطبعى أن نقطة الضعف فى هذه النظرية أنها تبالغ فى تقديرها لأهمية الوراثة الجينية قياسا إلى الوراثة الثقافية. إن الانتخاب الثقافى أسرع بمراحل كثيرة جدا من الانتخاب الجينى، ولذلك فإن نظرية الانتخاب الثقافى هى على الأرجح أقدر من نظرية الانتخاب البشر. ( لمزيد من النقد، أنظر المنتجهام وباربى Cunningham & Barbea وألين Allen وأخرون، ١٩٩٢).

بيد أن الشيء المهم فيما يتعلق بالنظرية سالفة الذكر هو أن أنماط السلوك التي وجد كل من رشتون وأليس وسيلفرمان أنها مرتبطة بإستراتيجية -R مقابل استراتيجية

-K (من وجهة نظر النظرية البيولوجية -R/K ( تكاد تكون هي نفسها أنماط السلوك التي تبين لي أنها مميزة للثقافتين الريجالية والكاليبتية (حسب وجهة نظر النظرية الثقافية .-R/K) (•)

وتنبنى نظريتا R/K على معايير انتخاب وليس على آليات. وترتب على هذا أن الكثير من النتائج التى يمكن استخلاصها على أساس هاتين النظريتين واحدة سواء أكانت آلية التكاثر هى الوراثة الجينية أو الثقافية أو مزيجا منهما. وتتحدد الفوارق بين النتائج المستخلصة من النظريتين على أساس الاختلافات بين وحدات الانتخاب أكثر مما تتحدد على أساس الاختلافات فى آليتى التكاثر والانتخاب. ويفسر لنا هذا أوجه التماثل بين نتائج كل من النظريتين. وتمثل السرعة موضوع الاعتراض الرئيسى ضد استخدام النظرية الجينية -R/K فى تفسير الفوارق بين الجماعات البشرية. لذلك فإن هذه النظرية ستفوز بالمصداقية إذا ما أبدلنا الوراثة الثقافية بالوراثة الجينية، وثمة إمكانية نظرية أخرى، وهى افتراض وجود آليات نفسية أو هرمونية تعمل كانتخاب بييل عن الانتخاب -R/K الجيني أو الثقافي.

#### سينسر

لعل ما يثير الدهشة أن النظرية الأقرب إلى النظرية الثقافية -R/K من بين النظريات الاجتماعية المنشورة سابقا هى نظرية نشرها هربرت سبنسر في أواخر

(•) لم أكن على علم بالنظرية سالفة الذكر وقتما كنت عاكفا على تطوير النظرية الثقافية .. R/K وإن أهم اختلاف بين النتائج المستخلصة للنظريتين هو تقييم التنظيم الاجتماعي لذا ترى النظرية الثقافية أنه الأقوى في المجتمعات الريجالية الطابع. وتذهب النظرية الثقافية إلى أن أخلاقيات الإخلاص في العلاقات الزوجية أكثر صرامة في المجتمعات الملكية. وإذ يقرن أليس (١٩٨٧) الإخلاص في العلاقات الزوجية بالانتخاب - K، فإن هذا ربما يكون بسبب النتائج المترتبة على تنشئة الطفل، وأرى أن الغيرية تكون كاليبتية الطابع عندما تعنى رعاية الفرد، ولكنها ريجالية الطابع حين تعنى أن الفرد يضحى بنفسه فداء الخير العام. أما عن الذكاء فإنني أعتقد أن هذه الخاصية تعتمد اعتمادا كبيرا على العوامل الاجتماعية. وأهم ما نلحظه هنا أنها حافزة لعمليتي التنشئة والتربية، وهما ظاهرتان كاليبتان. لذلك أرى هنا أن ثمة توافقا بين نتائج كل من النظريتين الجينية والثقافية.

القرن التاسع عشر. حدد سبنسر عديدا من الأنماط المختلفة المجتمعات أهمها المجتمعين العسكرى والصناعى. وذهب سبنسر إلى أن المجتمع العسكرى يتميز بخاصة الحكومة المركزية القوية. وتتعزز قوة الحكومة بفعل الصراعات الخارجية، وتضعف بفعل النزاعات الداخلية. ويمتلك المجتمع منظومتين تشريعيتين حاكمتين: البقاء، والدفاع. والملاحظ في المجتمع العسكرى أن هيكل الدفاع يطغى على هيكل البقاء. ولكن المجتمع الصناعي على النقيض، إنه يتميز بالسلم، والحكومة الضعيفة، والديمقراطية. والفرد في المجتمع العسكرى موجود لصالح المجتمع، ولكن في المجتمع الصناعي يسود الاعتقاد بأن المجتمع موجود لصالح الفرد. ويعيش الناس في المجتمع العسكرى العمل بينما في المجتمع الصناعي يعملون ابتغاء العيش. كذلك فإن التعاون إجباري داخل المجتمع العسكري، ولكنه طوعي في المجتمع الصناعي (سبنسر إتش.، المحتمع العسكري).

وإذا أبدلنا كلمة عسكرى بكلمة ريجالى، وكذا كلمة صناعى بكلمة كاليبتى سيبدو واضحا أن هربرت سبنسر منذ أكثر من مائة عام قدم تشخيصا دقيقا إلى حد كبير لهذين النمطين من المجتمعات. وعلى الرغم من أن سبنسر كان قد صاغ أنذاك مبدأ الانتخاب، إلا أنه وجد صعوبات إزاء تفسير الآليات الكامنة وراء الانتقال من نمط اجتماعى إلى نمط آخر. واضطره هذا في الغالب إلى أن يلجأ إلى تفسيرات يغلب عليها الطابع الغائى. مثال ذلك أن الحكومة القوية تنشئ عندما تضطرها إلى ذلك تهديدات الأعداء الخارجيين؛ أو أن يقول إن المجتمع العسكرى حل بدلا منه المجتمع الصناعى لأن هذا الأخير أكثر فعالية وكفاءة. وتبدو مثل هذه التفسيرات ذات دلالة عند ارتباطها بالانتخاب البديلى ـ وهو مفهوم لم تكن قد تمت صياغته بعد.

# ٤-١٢ النزعة المحافظة مقابل النزعة الابتكارية

التكاثر المطرد لثقافة ما ربما لا يكون دقيقا بدرجة أو بأخرى. ذلك أن الأعراف والمعايير في مجتمع محافظ يجرى الالتزام بها في كل صغيرة وكبيرة كما وأن أى انحراف عن المعايير يلقى جزاءه مباشرة. ونقيض ذلك مجتمع دينامي وموجه نحو

التقدم حيث كل تفكير جديد يلقى تشجيعا، وحيث كل أفكار جديدة تكون موضع ترحيب لمجرد ما فيها من جدة. وميزة التسامح إزاء الابتكارات هى أنها تفضى إلى سرعة التطور الاجتماعي والتكيف مع الظروف المتغيرة. ولكن النزعة الابتكارية من ناحية أخرى تهدد الاستقرار الاجتماعي وذلك لأن المعايير الاجتماعية تتحطم بسهولة وأيضا بسبب إنفاق موارد كثيرة على محاولات تجربة الأفكار الجديدة. ومن ثم فإن مدى حماس المجتمع للتمسك بالأعراف القديمة وإلى أى مدى يمكن المجتمع أن يشجع السبل الجديدة المنحرفة، هى أمور يتعين أن تكون في صورة توفيق ومواعمة بين استقرار المجتمع وقدرته على التكيف. وحرى أن تكون نزعة المحافظة الاستراتيجية الأكثر ملاعمة لمجتمع معزول خاضع لأوضاع بيئية مطردة الثبات. هذا بينما المجتمع الذي يواجه بيئة مضطربة قلبًا حيث تظهر دائما وأبدا مشكلات وتحديات جديدة فإن من الأفضل له أن يبدى تسامحا إزاء الأفكار الجديدة حتى يتسنى له التكيف بأسرع ما يمكن مم الأوضاع المتغيرة أبدا. (•)

وتفيد النظرية الثقافية R/K أن المجتمع المنعزل سوف يتطور في اتجاه كاليبتي، ولذلك لنا أن نتوقع قدرا أكبر من التسامح إزاء الأفكار المنحرفة في هذا المجتمع. ولكن المجتمع المنعزل بحاجة إلى استقرار أكثر من حاجته إلى قدرة على التكيف إذا ما كانت الأوضاع الخارجية ثابتة. لذلك فإننا غالبا ما نشهد في المجتمعات القديمة المنعزلة درجة عالية من الانصياع للقواعِد والمعايير القديمة، وجزاءات قاسية ضد أي شخص ينتهكها. هذا على الرغم من أن هذا المجتمع نفسه في مواقف أخرى يكشف عن قدر عال من التسامح والاحترام للخصائص الفردية.

ولنا فى ضوء هذه الخلفية أن نحدد بُعْدا آخر فى نظرية الانتخاب الثقافى: المحافظة مقابل الابتكارية. والمجتمع المحافظ مجتمع يتشبث بالتقاليد القديمة وبأشكال الحياة القديمة ولا يتسامح مع التغيير. ونقيض ذلك المجتمع الابتكارى المجدد الذى

<sup>(•)</sup> نجد تعارضا مناظرا لذلك في الانتخاب الجيني. إن ارتفاع معدل الطفرات له ميزة تسارع التطور ومن ثم زيادة القدرة على التكيف. ولكن المقابل باهظ. ذلك أن الطفرات الضارة أكثر حدوثا من الطفرات المفضية إلى التكيف. ومن ثم فإن ارتفاع معدل الطفرات سوف يفضى إلى خسائر كثيرة في صورة أفراد معاقين أو غير صالحين.

يشجع التفكير الجديد، ولديه ولع بكل جديد. وحسب هذه النظرية فإن المجتمع المنعزل يتطور في الاتجاه المحافظ على نحو يفضى إلى اطراد استقراره. هذا بينما أي مجتمع يتعين عليه التكيف مع الأوضاع الجديدة سوف يتطور في اتجاه النزعة الابتكارية. ويبين لنا هنا أن البعد المحافظ/الابتكاري، شأن البعد R/K تماما تحدد على أساس معايير الانتخاب وليس الآلية.

والملاحظ أن هذا البعد ـ المحافظة مقابل الابتكارية ـ غالبا ما يتعارض حتى مع البعد . R/K وكما ذكرنا أنفا، فإن الميول الكاليبتية في مجتمع منعزل سوف تنزع إلى زيادة التسامح إزاء الانحراف، هذا بينما الميول المحافظة في المجتمع نفسه ستشتمل على عدم التسامح إزاء أي تغيرات في سبيل الحياة.

وربما نرى معضلة مماثلة عند الطرف المقابل من الجدول. ذلك أن مجتمعا ما غير منعزل ولكنه فى نزاع دائم مع جيرانه قد يرتئى أن الاستراتيجية الريجالية والمحافظة أصلح له وأكفأ إذا ما دأب عدوه على استخدام الأساليب ذاتها. ولكن إذا كان العدو لا يكف عن ابتكار أساليب أو أسلحة جديدة فإن المجتمع سيكون مضطرا إلى أن يكون مجتمعا ابتكاريا حتى يتسنى له التكيف مع المواقف المتغيرة أبدا ومع التحديات الجديدة، هذا وإلا فإنه سوف يخسر المعركة ويفقد فرصة انتخابية. ولكن الابتكارية والطابع الريجالي لا يقترنان معا لأن المجتمع الريجالي يقمع الانحراف والتفكير الجديد والمبادرة الفردية. لذلك فإن أي مجتمعين اثنين سوف يتنافسان إما من أجل الطابع الريجالي أو الابتكارية، وليس من اليسير التنافس على الاثنين معا.

ولقد كانت العصور الوسطى الحقبة التى تنافست فيها البلدان الأوروبية فى مجال سيادة الطابع الريجالى. ولكن الأزمنة الحديثة شهدت تحولا فى محددات العمل من حيث التنافس بين البلدان الصناعية. وكان سباق التسلح خلال الحرب الباردة، وإلى درجة كبيرة منافسة بشأن التقانة العسكرية، وكان الفائز هو الأكثر ابتكارية دون أن يكون بالضرورة الأكثر ريجالية.

# ٥ - الانتخاب الثقافي عبر العصور

## ٥ - ١ تطور الوحدات السياسية الآخذة في الكبر باطراد

عندما شرع البشر في زراعة التربة وتربية الماشية بدأوا تطورا جديدا أثر منذ ذلك التاريخ في كل جوانب الحياة البشرية. وبعد أن عاش البشر في السابق على القنص وجمع الثمار، تهيئت لهم الآن سبل مختلفة تم ابتكارها. وكما سبق أن أوضحنا فإن هذا الابتكار لم يكن من المحتمل انتخابه إلا بعد أن زادت الكثافة السكانية وجعلت من الضروري إنتاج غذاء بصورة أكثر وفرة وتتجاوز إمكانات جمع الثمار التي تمنحها الطبيعة. وثمة إمكانية أخرى وهي أن الزراعة دخلت لأول مرة بناء على طلب رئيس قوى أراد خلق أساس لزيادة سكان سلطنته لأسباب استراتيجية.

وهنا يكون لنظرية الانتخاب الريجالى دور مهم. ذلك أن حربا بين قبيلتين يمكن أن تؤدى إلى نتيجة محددة وهى أن الفريق الأقوى يهزم القبيلة الأضعف ويضمها تحت إمرته بحيث تتحد القبيلتان فى مجتمع واحد كبير تحت قيادة مشتركة. وستكون الجماعات الأكبر حجما ـ والتى يحكمها أشد الرؤساء استبدادا ـ هى الجماعات الأقوى، ومن ثم لديها القدرة على التنامى وازدياد حجمها. وحدث على مدى هذه العملية المطردة ذاتيا أن اتحدت القبائل والقرى المستقلة فى صورة سلطنات. وتحولت هذه السلطنات إلى دول ثم أصبحت الدول ممالك، وأخيرا وعبر سلاسل من حروب وبشاعات لا نهاية لها تشكلت إمبراطوريات مهولة. (كارنيرو كارنيرو ١٩٩٨؛ وسبنسر سى إس.، ١٩٩٨). وكان للزراعة دورها المهم فى هذا التطور الريجالى لأنها هيئت الإمكانيات لزيادة الكثافة السكانية، ومن ثم توفر درجة عالية من التفوق العسكرى.

وعسير علينا بيان السبب الأول الذي انطلقت منه ومعه هذه العملية للدمج السياسي التي تتضخم ذاتيا. ترى هل هي الزراعة التي أدت إلى ظهور الزيادة السكانية الكبيرة، أم أن الزيادة السكانية والمجاعات هي التي استلزمت إدخال نظام الزراعة؟ وهل العداوات النزوية بين سلاطين القبائل المختلفة هي منطلق الحروب وعمليات الثأر التي تزايدت باطراد؟ أم أن سوء الحظ والبؤس هو الذي أجبر شعبا جائعا على خوض الحرب؟ يرى عالم الأنثروبولوجيا روبرت كارنيرو Robert Carneiro أن التطور في اتجاه تكوين وحدات سياسية أكبر فأكبر حجما بدأ في أماكن بها مساحات صغيرة عالية الخصوبة ومحاطة بمساحات أقل جاذبية. وتركز الناس داخل المساحات الأفضل، مما خلق على الأرجح منافسات بشأن الأراضي المثيرة للأطماع.

ولابد وأن تكون الكثافة السكانية في المناطق الخصبة منخفضة بالضرورة، وأن نجعل المسافات البعيدة الفاصلة بينها الحرب أمرا عسيرا أو مستحيلا، ومن ثم يمكن استدامة حالة التوازن الكاليبتي داخل هذه الأقاليم ذات الكثافات السكانية المنخفضة والمتباعدة، وأن تدوم هذه الحالة ألافا من السنوات. هذا بينما تتوفر إمكانات كثيرة للتطور الريجالي في المناطق الخصبة ذات الكثافة السكانية العالية. ونلحظ بوجه خاص أن المناطق الحدودية للإقليم الخصب تستثير روح النزاعات. إذ تعيش خارج المنطقة الخصبة جماعة من القناصة أو البدو الرحل ممن تغريهم حالة الرخاء الوفير لدى من يعيشون على الزراعة. ويشعر الفلاحون بدورهم بإغراء تجاه المساحات المهولة الموجودة في الخارج وغير مستعملة. وقد يحاول كل من الفريقين الاستيلاء على أراضي الآخر، لا لشيء سوى لأن الأرض المغتصبة غير ملائمة الاسلوبهم في الحياة.

وأدى تركز السكان فى المدن إلى ظهور إمكانية لزيادة التخصص وتقسيم العمل، ومن ثم لتطور التجارة والحرف والتقانة ثم الصناعة أخيرا. وأدخل هذا التطور محددات جديدة للمنافسة فى مضمار الانتخاب الثقافى: تقانة إنتاج الغذاء، وتقانة السلاح، وتقانة الاتصال. وتحسنت وسائل إنتاج الغذاء، مما هيأ إمكانية الاستخدام

الأكثر كثافة للموارد الطبيعة، وبالتالى إلى المزيد والمزيد من الكثافة السكانية. وأفضى تحسن الأسلحة إلى حالة من التفوق العسكرى، كذلك فإن تحسن النقل والاتصالات جعل بالإمكان توحيد مساحات أكبر تحت سلطة حكومة مشتركة.

حدث هذا الدمج المتواصل مع إضفاء الطابع الريجالى داخل أوروبا وآسيا وشمال أفريقيا مع فترات توقف محدودة منذ نهاية العصر الحجرى. ولكن لكل شيء حده الذي ينتهى عنده، إذ عرفت العصور القديمة والوسطى حدودا لاتساع نطاق الإمبراطوريات الكبرى. وكانت الحدود أولا وأخيرا تفرضها وسائل الاتصال. إذ كان عسيرا التحكم في حرب تستلزم قطع مسافات تمتد أياما طويلة بعيدة عن القصر الإمبراطوري، وكان عسيرا أيضا حفز الناس إلى التضحية بموارد ضخمة من أجل حرب تجرى بعيدة كل البعد عنهم مما يجعلهم يشعرون أن لا ناقة لهم فيها ولا جمل.

وما أن تبلغ الإمبراطورية حدود النمو القصوى لها حتى تتوقف عملية إضفاء الطابع الريجالى لتبدأ عملية إضفاء الطابع الكاليبتى. وهنا تكون الحكومة الاستبدادية هى وحدها القادرة على الحفاظ على تماسك هذه الإمبراطورية المترامية الأطراف وحفظ النظام وضمان القوة العسكرية.

ولا يرى الناس ضرورة لقيام نظام حكم على درجة عالية من الطغيان والاستبداد، ومن ثم يبدأون في الثورة. وما أن يبدأ الإمبراطور يخفف على مضض من سطوة قبضته الحديدية حتى تبدأ تتفجر النزاعات والصراعات الداخلية. ويظهر فجأة أن الناس أقل تجانسا مما كان الظن سابقا. ونلحظ أن جميع هذه الجماعات الفرعية التي سبق أن تم إلحاقها الواحدة بعد الأخرى بالإمبراطورية إنما حرصت على الاحتفاظ ببعض خصائص هويتها الدينية أو العرقية. وتتعزز هذه الهوية مع الحماسة في الدعوة إلى الاستقلال والتمرد ضد استبداد الحاكم. وينقسم السكان على أنفسهم، وتحارب جماعات فرعية مختلفة من أجل الاستقلال. وتبدأ الإمبراطورية في التفكك، ويعيش اللك محنة يحاول خلالها قمع الجماعات المتمردة رغبة في الحفاظ على تماسك الإمبراطورية. وقد يحدث في هذه الأثناء أن تبدأ مملكة جديدة مجاورة تنمو وتكبر.

وتغدو الإمبراطورية القوية التى بدأت تتفسخ ويسودها نظام كاليبتى، فريسة سهلة إزاء الجهود التوسعية للمملكة الجديدة الصاعدة. ويفتقر المواطنون إلى الحماس الصادق في الدفاع عن بلدهم عندما يهاجمها جيش الإمبراطورية الناشئة، إذ ليس بوسعهم أن يتخيلوا أن الحاكم الجديد ربما يكون أكثر طغيانا واستبدادا وقسوة من الحاكم القديم، ويستسلم الكثيرون للإمبراطور الجديد وقد ظنوا أنه محررهم. وهكذا تظهر وتنمو إمبراطورية جديدة. وتضم الإمبراطورية الجديدة جزءا من الإمبراطورية القديمة ويتفتت الجزء الباقي ويتحول إلى دويلات صغيرة.

ويقدم التاريخ أمثلة كثيرة عن صعود وسقوط العديد من الإمبراطوريات القوية. مثال ذلك أن مؤرخين كثيرين عكفوا على دراسة وتأمل ظاهرة سقوط الإمبراطورية الرومانية. بيد أن من العسير تفسير ذلك إذا ما نظرنا إلى الحدث في ضوء النظرية الثقافية -R/K، إذ ما أن تبلغ إمبراطورية ما أقصى حدود نموها حتى يبدأ الطابع الكاليبتى ليكون هو السائد وتضعف معه الإمبراطورية. وبعد أن يسود الطابع الكاليبتى بفترة يحدث أحد أمرين: إما أن تغزو إمبراطورية جديدة الإمبراطورية القديمة وتسيطر عليها، أو أن تتفتت إلى دويلات صغيرة. (\*) ويمثل سقوط إمبراطورية الاتحاد السوفييتى أخيرا خير برهان على أن هذا التاريخ لا يزال يعيد نفسه.

والملاحظ أن الطابع الريجالي هو الذي غلب على عملية الانتخاب الثقافي منذ العصر الحجرى، وبلغ ذروته مع نهاية القرن التاسع عشر. إذ منذ ذلك التاريخ، تم استعمار جميع القارات، كما تم استنفاد أي إمكانات جديدة للتوسع. والآن، وبعد أن لم تعد ثمة إمكانات جديدة، بدأت القوى العظمي في التنافس من أجل غزو الفضاء الخارجي. وحيث أن الفضاء الخارجي غير مأهول ولا يصلح لسكني البشر، فإن المعركة ليس لها سوى أهمية رمزية.

عرض إى . أر . سيرفس مماثلة عن صعود وسقوط الحضارات الكبرى اعتمادا على التمييز بين التطور والنوعي والتطور العام ( ساهلينز وسيرفيس ، ١٩٦٠ ) .

## ٥ - ٢ تطور الأديان

واضح تماما أن التطور الثقافي أسرع كثيرا من التطور الجيني. وهيا هذا للبشر سبقا مهولا على الحيوانات الأخرى من حيث القدرة على التكيف مع ظروف الحياة المتغيرة. وإن هذه الطاقة الفائقة التي لا نظير لها التي هيأتها الثقافة للجنس البشرى أدت إلى زيادة مهولة في القدرة على التكيف. ومن ثم لنا أن نعتبر هذه الطاقة بمثابة تكيف أعلى metaadaptation نظرا لأنه يهيئ إمكانية لحالات تكيف جديدة.

وكان الشرط الأول لظهور التطور الثقافي في الأزمنة الأولى هو وجود آلية تكاثر فعالة. وكان المطلوب هو حامل للمعلومات يمكنه نقل تعليمات تحكمية مطلقة من جيل إلى جيل حتى يصبح بديلا كفؤا عن الجينة. ومن هنا نشأ الدين. ذلك أن الدين في الحقيقة هو هذه الآلية التي تيسر اتصال الأحكام والقواعد والتعليمات والتحريمات التحكمية المطلقة. لذلك سأزعم أن الدين ـ أو على الأصبح نزوع البشر للتدين ـ نشأ نتيجة تطور جيني/ثقافي مشترك كجزء من طاقتنا التي هيأتها لنا الثقافة بسبب قيمتها العليا باعتبارها تكينفا أعلى. وبعد أن فسرنا ظهور آلية تكاثر ثقافي لم تعد أمامنا مشكلات تحول دون تفسير العاملين اللازمين لتيسير التطور الثقافي، وهما: الابتكار والانتخاب. وخلاصة هذه الحجة أن الإنسان الأول طور القدرة والنزوع للتدين لأن ذلك يمثل أساسا لتكيف أعلى أصبح له منذ نشوئه تأثيره المهول على تطور الجنس البشري.

وإذا كانت الأديان الأجنبية تبدو لنا غريبة وخرقاء عند النظر إليها بعيون العلم المعاصر، فحرى بنا أن نتذكر بأن لها وظيفة مهمة:

يمكن النظر إلى هذا الإرث الثقائي في ضوء القواعد التطورية باعتباره إرثا تكيفيا ومن ثم حرى بنا أن نتعامل معه بتوقير واحترام. وعلينا أن ندرك أن عالم البيولوجيا التطورية حين يصادف شكلا يثير الحيرة والسخرية في الحياة الحيوانية فإنه يدرسه وفي نفسه قدر من الرهبة، إذ إنه على يقين بأن وراء

هذا الشكل الغريب تكمن حكمة وظيفية لا يزال عليه أن يفهمها. وأعتقد أن الأمر بالنسبة للتطور الاجتماعي الثقافي كفيل تماما بأن يدفع علماء النفس وغيرهم من العلماء الاجتماعيين عند التفكير في شيء يبدو مضحكا في ظاهره وغير مفهوم في ضوء تراثهم هم الاجتماعي أو التفكير في أمر يتعلق بثقافة أخرى، إنما يتعين عليهم أن يتناولوه بالدراسة وفي نفوسهم مثل هذه الرهبة. ولهم هنا أن يتوقعوا بأن ما يبدو لهم في ظاهره خرافة غريبة سوف يتحول بعد أن يفهموه وتفسره لهم النظريات غريبة سوف يتحول بعد أن يفهموه وتفسره لهم النفس والطب الأخرى إلى أمر له دلالة تكيفية. وإني أرى أن علم النفس والطب النفسي في عصرنا هذا يفتقران تماما إلى مثل هذا النهج".

وأرى لهذا السبب نفسه أن ليس من الحكمة وصف دين أو أيديولوجيا لشعب ما بأن أيا منهما وعى زائف. إن وعى الناس جزء مهم من الهيكل الاجتماعى، وإذا حدث وغير المرء وعيه فإنه يغير بالتالى الهيكل الاجتماعى. ومن ثم إذا اعتبرنا الوعى الاجتماعى أمرا وظيفيا سوف نجد أن لا معنى أبدا لمناقشة ما إذا كانت مجموعة ما من المعارف أكثر صدقا من غيرها. (فوكو ١٩٨٠، ٥٩٨٠، ص١٩٨٠)

إن أكثر الشعائر والطقوس والفيالات بربرية، وأشد الأساطير غرابة، إنما تترجم بعضا من حاجات الإنسان، وبعضا من جوانب الحياة سواء الفردية أم الاجتماعية. وإن الأسباب التي يستند إليها المؤمن في تبريرها قد تكون، وعادة ما تكون، خاطئة. ولكن الأسباب الحقيقية لم تزل قائمة، ومن ثم فإن واجب العلم اكتشافها، ولهذا لا توجد في الحقيقة أديان زائفة. جميعها حقيقي صادق حسب طريقته، وجميعها تعطى إجابة ما، وإن اختلفت الأساليب، بشأن الظروف المحيطة بالوجود البشري". [ دوركايم، ١٩٩٥، ص٢]

وثمة مثال جيد عن وعى ليس بالصادق ولا بالزائف، وأعنى به الهوية الله وية الله وية متال جيد عن وعى ليس بالصادق ولا بالزائف، وأعنى به الهوية ضرب من حشو الكلام، "إذ لو أن الناس حدوا المواقف على أنها واقعية فإنها تكون واقعية من حيث تجلياتها وما يترتب عليها". (توماس وتوماس، ١٩٣٨؛ وميرتون Merton). ولقد كان الناس فى أوروبا خلال القرن التاسع عشر منقسمين إلى مسيحيين ووثنيين، وكانت عقيدة الإيمان الصادق عنصرا مهما فى هوية الناس، ثم جاء كارل ماركس الذى رفض الدين وهيأ للعمال وعيا جديدا عن حالة قهرهم الاقتصادية. وإن هذه العملية المسماة إيقاظ الوعى تعنى أن معيار الهوية الدينية أفسح مكانه لمعيار هوية اقتصادية. وترتب على هذا تشكل تحالفات جديدة وثارت نزاعات جديدة، وأفضى هذا كله على المدى البعيد إلى حدوث تغير موضوعى فى الهيكل الاجتماعي. إن أي معيار للهوية هو معيار تحكمي، ومن ثم لا يمكن تقييمه على أساس قيمة صدقه وإنما قيمة وظيفته. كذلك فإن أي حديث عن وعي صادق أو زائف هو هنا حديث إنشائي خالص.

ويمثل الدين صورة بدائية من صور تنظيم المجتمع، والخطوة الأولى التي تعلو المنظومة التراتبية الهرمية في سلم الحيوانات الاجتماعي. ونجد من يقارن الشعائر الدينية وما تبديه من خضوع للأرباب بشعائر الحيوانات الاجتماعية التي تبدى خضوعا وتسليما لرئيس مهيمن من النوع ذاته. (موريس، ١٩٦٧).

ولقد كان الدين آلية شاملة اكل مناحى الحياة بهدف تنظيم وضبط المجتمعات البدائية. وأدمجت كل مظاهر الحياة البشرية داخل العقيدة الدينية حتى لم يعد ثمة مجال التمييز بين الدين والثقافة فى هذه المجتمعات. ومع التطور الثقافى ونمو المعارف البشرية اكتسب الانتخاب العقلانى تدريجيا أهمية أكثر فأكثر قياسا إلى آليات الانتخاب الأخرى الأقل كفاءة. وهكذا أصبح المجتمع رويدا رويدا أكثر فأكثر علمانية. والملاحظ أن الوظائف التى كانت فى السابق جزءا متحدا بالدين أخذت تنفصل شيئا فشيئا وتتحول الواحدة بعد الأخرى إلى قطاعات مستقلة ذاتيا: السياسة والاقتصاد والإدارة والقضاء والتعليم والثقافة والطب والعلم والخدمة الاجتماعية، والرعاية النفسية ... إلخ. وأخذ الدين يفقد رويدا رويدا الكثير من وظائفه ليقتصر فى النهاية على شئون العبادات.

وتقدم التطور الثقافى كوظيفة بسرعة أسية، بخطى تسارعت أضعافا مضاعفة بينما التطور الجينى البطىء لا يملك إمكانية اللحاق به. ولا تزال دوافعنا الغريزية هى ذاتها مثلما كانت لدى الإنسان البدائى منذ آلاف السنين مما أدى إلى ظهور بعض ظواهر نفسية تكشف عن مفارقات تاريخية (باركوف Barkow وآخرون، ١٩٩٢). ولا تزال هناك خصائص معينة تنتمى إلى الأديان الطبيعية القديمة تطفو فجأة على السطح بين الحين والآخر فى المجتمع الحديث تتمثل فى الشروع فى أداء طقوس لتنظيمات معينة، وكذا حركات الاحتجاج والعودة إلى الطبيعة، ومستخدمى عقاقير الهلوسة، وفى أفلام الخيال العلمى وتسجيلات الفيديو الموسيقية والطب البديل والعلاج بالأرواح والتنجيم .. الخ. ونلحظ أن أكثر الناس اقتناعا برفض الدين ويرون العلم دعامتهم لتفسير كل شيء لا يسعهم الكف عن قراءة الحظ وما سطرته أبراج النجوم وهو ما تعرضه المجلات المصورة. هذا على الرغم من أنهم يعلنون دائما وأبدا أنهم لا يؤمنون بالتنجيم. معنى هذا أن نزوع الإنسان نحو الإيمان بما وراء الطبيعة نزوع الا يؤمنون بالتنجيم. معنى هذا أن نزوع الإنسان نحو الإيمان بما وراء الطبيعة نزوع راسخ عميق الجذور وليس يسيرا استئصاله.

### ٥ -٣ الإحيائية Animism

معارفنا عن ديانات ما قبل التاريخ محدودة جدا، والمعروف أن علماء الأركيولوجيا ربما يعثرون على عظام وأدوات وأوان فخارية ولكنهم لا يعثرون على موسيقى أو رقص أو طقوس أو خرافات. والملاحظ أن الغالبية العظمى من المشغولات الفنية الدينية إنما صنعت من مواد قابلة للتحلل والاندثار (خاصة فى الثقافات الكاليبتية) وذلك لأسباب فنية واقتصادية وربما أيضا لأن عملية الإنتاج كانت أهم من نتاجها (جيل Gill فنية واقتصادية وربما أيضا لأن عملية التى خلفتها الثقافات الباكرة وراحها إلا أن المرجح أن الثقافات الريجالية التالية لها عمدت وبشكل منظم إلى تدميرها فى غمرة عماسها لمحو آثار الأديان الأخرى والإبقاء فقط على ما يتعلق بعقيدتها هى. لذلك فإن معلوماتنا عن ديانات مجتمعات القنص وجمع الثمار البدائية اعتمدت أساسا على متواضعة بقيت على قيد الحياة في أقاصى الأرض في مناطق يتعذر الوصول

إليها حتى مطلع القرن العشرين. ونكاد لا نجد اليوم ثقافات بدائية أصيلة لمجتمعات القنص وجمع الثمار، والتى بقيت بريئة من أى تأثير للمستعمرين والمبشرين ورجال الأعمال الغربيين. ولا ريب أن مجرد وجود أبناء العصر الحديث كاف لإحداث تأثير كبير فى الثقافات البدائية. وتتطور ديانتهم إلى عقيدة أزمة كرد فعل إزاء الخطر الذى يتهددها من جانب الغربيين المحدثين وما يملكونه من قوة وثروة. (جيل، ١٩٨٢).

وكانت الشعوب البدائية تؤمن بالأرواح أكثر من الأرباب. ذلك أن كل شيء في الطبيعة وفي السماء له روح. وكفلت عبادة أرواح السلف استمرار واستقرار الثقافة. والملاحظ أنه حتى الأشياء اليومية مثل الأكواخ والأدوات والأغذية جميعها أمور قدسية أو محملة بدلالات دينية. والكلمات لها قوة السحر. وكانت الوظيفة الأهم للدين هي تنظيم الحياة اليومية، ولهذا كانت جميع الأفعال والتصرفات داخلة عضويا ضمن منظومة العقيدة إلى حد أن لم يكن بالإمكان في تلك المجتمعات التمييز بين الدين والثقافة.

ولم يقتصر دور الدين فقط على تقديم نظرة إلى العالم وصورة إدراكية عن الزمان والمكان. وإنما تحكم فى العلاقة بين الصياد وطريدته. إذ سادت نظرة بأن الحيوانات أكثر ذكاء من البشر، واعتقد البعض بأن الحيوانات تترك نفسها عامدة لكى يقتلها الصياد بغية إطعام البشر. ونجد الأساطير والمحارم "التابو" Taboo والعديد من الطقوس المعقدة تفرض حدودا تقضى بأن لا يقتل الصيادون حيوانات تزيد عن حاجاتهم. وطبعى أن هذا الحد له وظيفة مهمة من حيث ضمان البقاء، إذ حال دون استغلال واستنفاد الموارد الطبيعية.

وثمة أشكال متنوعة من شعائر الانتقال Rites of Passage تميزت بها مراحل الانتقال من الطفولة إلى الشيخوخة، والزواج والموت ... إلخ، ولذا كانت مهمة لتنظيم الحياة الاجتماعية وتخصيص الأدوار. ولقد كانت كل من شعائر الانتقال، وطقوس الصيد وطقوس طرد الأرواح الشريرة من جسم المريض وغير ذلك من طقوس وثيقة الارتباط بالمجتمع في شموله بحيث تعزز بنية وتضامن المجتمع وتكفل ضربا من رعاية الحياة وصحة الأفراد.

#### ٥-٤ عقيدة تعدد الآلهة

كان تطبيق الزراعة وتربية الحيوانات يعنى تحولا جذريا فى أسلوب الحياة، ومن ثم تحولا آخر فى الدين. إذ بينما كانت علاقة الصياد البدائى بفريسته أشبه بمن يتلقى منحة ومنة، كان الزارع قادرا على إنتاج طعامه هو. ولم يعد البشر يعتبرون أنفسهم أدنى من الحيوانات، بل أندادا على قدم المساواة. ثم اعتبروا أنفسهم بعد ذلك أرقى شأنا من الحيوانات وأخيرا سادتها.

وانحطت الدلالة الدينية للحيوانات وفاء لدلالة وأهمية الحياة النباتية والتربة والشمس. وأضحت العقيدة الدينية معنية بأمر الخصوبة ومن ثم أيضا بأمر الأنثى والجنسانية .Sexuality وتغيرت الصورة الإدراكية للزمان. إذ بات ضروريا الوصول إلى قياس أدق للفصول لمعرفة شئون الزراعة والمحاصيل وتعزز فهم الزمان في صورة دورات: ميلاد ووفاة وتناسخ ودورات فصول السنة ودورات المحاصيل.

ورويدا رويدا، وبعد أن أصبح البشر أكثر فأكثر قوة وسيطرة على ظروف حياتهم، بدأ إبدال الأرواح والأرباب، أو تحولوا تدريجيا إلى أرباب على صورة البشر. وأصبح هؤلاء الأرباب أكثر قوة وسلطانا بعد أن أصبحت القوة والسلطة مفهوما مهما فى حياة البشر اليومية. وحلت الأرباب محل الشخصيات الأسطورية كموضوعات يسقط عليها البشر خيالاتهم. وتزايد تقسيم العمل فى المجتمع، وانعكس ذلك فى مملكة الأرباب أيضا: الكهان والمحاربون والزراع والتجار كل فريق له أربابه. وأدى تقسيم العمل وزيادة الدمج السياسي إلى ظهور تراتبية هرمية معقدة وإلى اتساع الهوة بين القمة والقاعدة. وانعكست هذه التراتبية الهرمية بدورها فى تراتبية مماثلة بين الأرباب وخاصة فى زيادة المسافة الفاصلة بين الأرباب والبشر. ولابد وأن نشأت، كما سبق أن أوضحنا، حالة من المواحمة بين المجالات المختلفة الثقافة. لذلك نجد بالضرورة مع تطور الدين مواحمة بين مملكة الأرباب ومملكة الحياة البشرية. وهذه المواحمة تتجلى واضحة فى حقيقة الأمر فى مظاهر تَماثل كثيرة بين حياة الأرباب وحياة البشر.

ومملكة الأرباب متعددة الآلهة لها عدد من الوظائف النفسية التى تشبه وظائف الشخصيات فى حكايات ومسرح الأطفال. ويشبه عالم الأرباب عالم البشر الفانين بكل ما فيه من خير وشر. ويمثل الأرباب هنا الموضوعات التى يسقط عليها البشر مختلف أدوار الحياة فى المجتمع وما يدور فيه من نزاعات بينهم. واختلق البشر نزاعات خيالية تجرى بين الأرباب، واستطاع البشر بهذه الوسيلة أن يصطنعوا لأنفسهم شاشة يسقطون عليها تخييلاتهم التى تسمح لهم بتفسير وتبرير النزاعات والعمل فى المجتمع على الرغم منها. ومن ثم فإن الأرباب نماذج للأدوار التى تتمثل فى سلوك البشر، وتسامى البشر بسلوك الأرباب إلى مستوى نموذجى، وذلك بأن عمدوا إلى تشخيص الأرباب فى صورة أوثان وعبادتها. وهكذا لم يعد الأرباب مجرد موضوعات أسقط عليها البشر خيالاتهم فحسب، بل أصبحوا كذلك موضوعات تحتل مكنون الوعى والتوحد معها. ويجرى استدخال نماذج الأدوار الخاصة بالأرباب وعلى أساسها تتحدد معايير الأدوار الاجتماعية. ويتأكد ويترسخ الولاء للأرباب عن طريق الأضاحى والقرابين المتواترة.

ولا ريب أن الأرباب في صورة البشر أكثر تلاؤما من الأرباب في صورة الحيوانات كنماذج التطابق معها. لذلك كانت عقائد تعدد الآلهة أداة أكثر فعالية التحكم في مجتمع معقد، وتطورت المجتمعات المؤمنة بتعدد الآلهة تدريجيا واستحدثت مملكة الأرباب متسلطين ومحاربين جبارين ليكونوا أداة لإضفاء الطابع الملكي للمجتمع على النحو الذي أوضحناه في مستهل هذا الباب.

بيد أن عقيدة تعدد الآلهة بعيدة تماما عن الدين المغرق في الطابع الريجالي. إذ تبدو عقيدة تعدد الآلهة أقرب إلى الطابع الكاليبتي عند مقارنتها بعقيدة التوحيد أو وحدة الوجود. ذلك أن عالم الأرباب المتعددة يمكن استخدامه يقينا لتبرير مجتمع عسكري وقائم على التراتبية الهرمية ولكنه لا يشجع المحورية العرقية، وليس ثمة حد نظرى لعدد الأرباب. وجدير بالذكر أن المؤمنين بعقيدة تعدد الآلهة حين يلتقون أجانب سيرون الهة الأجانب إما أنهم مطابقون لآلهتهم هم، أو أنهم بمثابة أرباب محليين ولكن ليسوا زائفين. وها هنا تشبه عقيدة تعدد الأرباب العقيدة الإحيائية في عدم تبرير قهر الأديان الأخرى.

سمة أخرى تحد من الطابع الريجالي للمجتمعات المؤمنة بتعدد الأرباب، ألا وهي الصراع بين الأرباب. إذ يمكن أن يتصارع الأرباب ويتقاتلون وليس ثمة قانون طبيعي يحسم أيهم المنتصر. ونجد بالمثل في المجتمع البشري حيث النزاعات الداخلية يمكن حسمها بالاقتتال، وليس ثمة ما يحول دون العبيد أو غيرهم من المقهورين من محاولة التمرد. والملاحظ أن الملك حتى وإن برر سلطانه بمزاعم تفيد أنه الأقرب إلى الأرباب دون سواه من البشر، فإن هذا لا يعصمه من الهجوم. وكما كان بالإمكان الإطاحة بملك وتنصيب غيره. أو بعبارة أخرى: لا تستطيع عقيدة تعدد الآلهة أن تمنع الانتخاب الداخلي في المجتمع، ومن ثم لا تستطيع أن تحول دون إضفاء الطابع الكاليبتي على المجتمع.

إننا نعرف عن عقائد تعدد الآلهة أكثر مما نعرف عن العقائد الإحيائية البدائية. لقد خلفت الإمبراطوريات القائمة على العقائد التعددية الكثير من معالمها في تراثنا الثقافي، وبلغت عقيدة تعدد الأرباب أوج ازدهارها في العصور القديمة مع اتساع نطاق الوحدات السياسية وتحولها إلى وحدات أكبر فأكبر، وأدى تمركز السلطة في ارتباط بتراتبية هرمية قوية إلى أن أصبح بإمكان رجال الدين والسياسة ابتكار مصنوعات فنية ثقافية تتسم بقدر غير مسبوق من العظمة والأبهة. وانعكست الفوارق التراتبية في العمارة: مدافن ركامية، والنصب الحجرية الضخمة "الميجاليث"، والأهرام والمعابد والقصور. كذلك فإن زيادة الثروات ومظاهر تقسيم العمل هيأت لرجال الدين والفلاسفة والشعراء والنحاتين الوقت اللازم والموارد الضرورية لإنتاج أعمال فنية ذات نسب وأبعاد رائعة.

#### ٥-٥ عقيدة التوحيد

عقيدة التوحيد هى الصورة الأكثر ريجالية من بين جميع الصور المعروفة عن الدين. خلق الرب الواحد الأرض والبشر. إنه القوى ويطالب جميع البشر بطاعة غير مشروطة. وإذا كنا نسلم بأن مملكة ما فوق الطبيعة نموذج للحياة البشرية، كما سبق أن أوضحنا فى عقيدة تعدد الآلهة، إذن لا ريب فى أن الإله القوى المكين هو النموذج

الأعلى لملك مستبد. وتمثل العلاقة بين الرب والبشر الزائلين نموذجا للعلاقة بين الملك ورعاياه. فالملك اختاره وباركه الرب، والمطالبة بالطاعة والانصياع لإرادة الرب تعنى فى الممارسة العملية طاعة وانصياعا لممثلى الرب على الأرض أى الملك ورجال الدين والأوامر الدينية. لذلك تعتبر عقيدة التوحيد أكثر صور الأديان ملاحة لتبرير الملكية المطلقة واضمان استقرارها أو أنها تركيز قوى للسلطة.. كذلك فإن عقيدة التوحيد دين أبوى، لان الرب ذكر، ولا نجد ربة أنثى.

سمة أخرى مهمة تجعل عقيدة التوحيد عقيدة ريجالية، وهي ظاهرة عدم التسامح بشكل استثنائي مع الأديان الأخرى. ولاحظنا أن المؤمنين بتعدد الآلهة ينظرون إلى أرباب الشعوب الأخرى على أنهم ليسوا أقل حقيقة وواقعية من أربابهم، ويسلم الطوليون بأن الألوهية يمكن أن تظهر أو أن نتصورها في أي شكل نراه، بما في ذلك أشكال يمكن أن تعزوها الأديان الأخرى إلى أربابها. ولكن الموحدين على العكس من ذلك ينكرون وجود كل الأرباب الأخرى فيما دون إلههم الأوحد ويرون في عبادة تلك الأرباب غير الموجودة في رأيهم الخطيئة الكبرى. ونتيجة لذلك يعزف أصحاب عقيدة التوحيد عن الاستماع إلى الخطاب الديني للأجانب. وواضح أن هذه النزعة التعصبية المتطرفة لها وظيفة ريجالية من حيث إنها تقلل إلى أدنى حد احتمال أن يتحول الموحد إلى عقيدة أخرى، وتضاعف من حافزه إلى دعوة الآخرين التحول إلى عقيدته.

ويلاحظ أن الفصل بين الرب والبشر الفانين في عقيدة التوحيد فصل مطلق. فالزمن هنا يتصورونه في صورة خطية، يبدأ مع الخلق وينتهى مع يوم الدين. ونادرا ما يؤمن الموحدون بالحلول نظرا لما في هذا الاعتقاد من تناقض مع المفهوم الخطى للزمن.

والمعروف أن الأديان التوحيدية الثلاث الكبرى، وهى اليهودية والمسيحية والإسلام، نشأت جميعها فى اسيا فى عصور شهدت صراعا لا يتوقف بين البدو الرحل والمشتغلين بالزراعة.

لقد كان الإله يهوه Yahweh ربا محاربا لقبيلة إبراهيم وعقد إبراهيم اتفاقا استثنائيا فريدا مع يهوه والذي يقضى بأن يحمى الرب يهوه إبراهيم وذريته، شريطة

أن لا يعبدوا إلها غيره، ولا نجد هنا إنكارا لوجود الأرباب الأخرى، وإنما الشرط فقط عدم عبادتهم، وعندما دخل أتباع يهوه Yahvists أرض كنعان وجدوا بها عقيدة الرب إيل EI، وهنا توحد يهوه مع إيل. وأخذ هذا الإله الجامع بين الاثنين بعدا كونيا ما كان بالإمكان أن يأخذه لو أنه ظل كما كان في السابق رب عائلة أو عشيرة. وأنكر الناس تدريجيا وجود الأرباب الأخرى، وبذا ظهرت أول عقيدة موحدة وهي اليهودية (إلياد -EI illac).

كانت هناك آنذاك عقيدة دينية إيرانية أسسها زرادشت Zarathustro تكن عقيدة توحيدية بالمعنى الدقيق للكلمة، ولكنها تؤمن بوجود إله أعلى هو مازدا، والذي كان إلها قويا جبارا ذا قوة مكين. ونقلت اليهودية عن المزدكية Mazdaism مفهوم الفردوس والجحيم ويوم الدين. وتحول هذا الفهم إلى أداة شديدة الفعالية والتأثير لتوجيه الناس والتحكم في سلوكهم (ريتشرسون وبويد، ١٩٨٩؛ دوكنر، ١٩٧٦؛ لينش، ١٩٩٦). ذلك أن الإيمان بأن الرب حاكم وقاض صارم يرى ويسمع ويحيط بكل شيء علما، ويحاسب ويعاقب جميع البشر بعد الوفاة، إنما يعنى أن لا شيء من أفعال البشر يخفى على الرب، وأن لا خطيئة تفلت من العقاب. وهذه هي الوسيلة الريجالية في أكمل صورها لاستخدام القوة. إذ لا يوجد ملك ولا إمبراطور يمكنه التحكم في كل صغيرة وكبيرة من أفعال البشر في الليل أو في النهار، ولكن الخوف من عقاب الرب يمكن أن يدفع الناس إلى التحكم في أنفسهم. ولا ريب في أن التحكم الذاتي أكثر أشكال التحكم فعالية وتأثيرا:

إن الثبات الفريد لجهاز ضبط النفس ذهنيا والذي يظهر في صبورة سمة حاسمة راسخة في عادات كل امرئ متحضر تربطه أوثق علاقة بعملية احتكار القوة المادية والثبات المتنامي للأعضاء المركزية في المجتمع". [إلياس، ن، ١٩٨٨]

وبعد صلب يسوع المسيح انشقت المسيحية عن اليهودية. لم يؤمن اليهود بالمسيح. واحتقر المسيحيون اليهود لأنهم صلبوا يسوع المسيح. وانطلق المسيحيون إلى كل أرجاء الأرض يبشرون كما أوصاهم يسوع، وآمن بهم تدريجيا الكثيرون.

وبعد ستمائة عام تقريبا ظهر محمد، ودعا إلى عقيدة الإسلام التى وحدت العرب. ولم ينكر محمد اليهودية والمسيحية السابقتين عليه، وإنما هما عقيدتان تؤمنان بإله الإسلام ذاته. واستطاع أن يجذب حوله الكثيرين ممن آمنوا به خلال سنوات قليلة.

وعلى الرغم من أن الأديان التوحيدية الشلاثة تنبع من مصدر واحد، إلا أن استراتيجية كل منها في عملية الانتخاب الثقافي مختلفة عن الأخريين تماما. إذ يرى اليهود أنفسهم شعب الله المختار ولذلك لا مبرر لأن يبشر اليهودي بدينه. ويتحدد معنى اليهودي بأنه المولود من أم يهودية. وقليلون هم من تحولوا إلى اليهوداة، وهو ما لم يحدث إلا عند الزواج بيهودية. ونجد من ناحية أخرى الكثيرين من اليهود الذين تحولوا عن عقيدتهم واعتنقوا ديانات أخرى. والنتيجة أن الوسيلة الوحيدة لانتشار اليهودية هي زيادة النسل من اليهود. وتخضع اليهودية لأخلاق جنسية صارمة تلزم اليهود بزيادة النسل. واليهودية عقيدة وشريعة تتضمن تعاليم محددة للاستقامة والأسلوب الصحيح في الحياة.

عاش الشعب اليهودى أغلب حياته مضطهدا منفيا، واستطاع اليهود الحفاظ على أنفسهم بفضل تضامن قوى ونظام تعليمى كفؤ. وكان اليهود كجماعة يعيشون فى الشتات إلى أن نشأت إسرائيل وبدأت الهجرة إليها. وأدت قرون الاضطهاد إلى ترسخ الطابع الريجالى الاستبدادى، وهو ما يتجلى واضحا فى الصراع بين العرب وإسرائيل. ونجد فى التاريخ شواهد كثيرة تبين أن تطور الطابع الريجالى الاستبدادى لدى جماعة ما خلال تبنيها موقفا دفاعيا إنما يجعلها فى سهولة ويسر تلتزم موقفا عدوانيا وقتما تحين الفرصة. ذلك أن أى شعب ينتقل من حالة القهر إلى السلطة فإنه يتحول إلى قوة قهر، وينزع إلى قهر الآخرين، حتى وإن تصورنا من زاوية أخلاقية أن كان الأجدر به أن يكشف عن قدر من التضامن مع الشعوب الأخرى المقهورة.

والملاحظ أن استراتيجية الانتخاب الثقافي في المسيحية أكثر ريجالية منها في اليهودية. إذ ثمة عنصر مهم في هذه الاستراتيجية وهو أن المسيحية تطالب المؤمنين بها بالتبشير (الكتاب المقدس: متى، ٢٨-١٩). ولقد كانت المطالبة بالتبشير عاملا

حاسما هيأ للمسيحية إمكانية لم تتوفر لدين آخر للانتشار عن طريق الإرساليات التبشيرية والحروب الصليبية والحروب الدينية والغزوات والاستعمار وكذا الاضطهاد المنظم لكل صاحب عقيدة مخالفة، الأمر الذي بلغ ذروته في محاكم التفتيش. ولم يتحول سوى قليلين طوعا وبمبادرة منهم، غير أن الملايين دخلوا الدين إما تملقا وغواية أو قسرا.

وطبيعى أن مثل هذا التوسع ذا الطابع الريجالى لم يكن ممكنا إلا بفضل سيطرة قوية وفعالة على المجتمع. ولقد كان التهديد بالمطهر أو الجحيم وسيلة قوية حقا، ولكن أصبح بالإمكان إضفاء قوة أكبر عليها عن طريق إضافة أداة من أدوات القوة والسلطة والتى تميز المسيحية، وأعنى بها الخطيئة الأولى. ذلك أن المسيحية هى الدين الوحيد الذي يزعم أن جميع البشر أصحاب خطيئة، فإنها تجعل كل امرئ يحمل على كاهله دينا أبديا هو الاعتراف بفضل الرب ويسوع الذي ضحى بنفسه ليكون فداء وليكفر بذلك عن خطايا البشر الزائلين. وليس على المسيحيين سوى أن يلتمسوا الرحمة من الرب، وبات لزاما عليهم دوام الصلاة والدعاء ليغفر الله لهم خطاياهم.

"لأنه كما بمعصية الإنسان الواحد جُعل الكثيرون خطاة، هكذا أيضا بإطاعة الواحد سيُجْعَل الكثيرونُ أبرارا". [الكتاب المقدس ـ رسالة إلى أهل رومية، ٥-٢٠]

"فإنى أُسَرُّ بناموس الله بحسب الإنسان الباطن. ولكنى أرى ناموسا آخر في أعضائي يحارب ناموس ذهني ويسبيني إلى ناموس الخطيَّة الكائن في أعضائي"

ويُحى أنا الإنسان الشقى، من ينقذنى من جسد هذا الموت. [ الكتاب المقدس ـ رسالة إلى أهل رومية، ٧، ٢٢-٢٤]

ورغبة فى السيطرة على الخطيئة التى لا مناص منها، عمد المسيحيون الأتقياء إلى الاعتزال فى أديرة والتزام حياة الزهد بعيدا عن كل مظاهر الغواية فى العالم. ويمثل الزهد وسيلة فعالة لضبط النفس وجعل المؤمن مهيأ لطاعة وصايا الدين مهما كلفه هذا من آلام. وجدير بالذكر أن نزعة التطهر "البيوريتانية" يمكن أن تكون الحاكمة، ليس فقط داخل الأديرة بل وأيضا في الخارج حيث تمارس الوظيفة ذاتها.

وتفيد البحوث الضاصة بعلم السلوك الاجتماعى المقارن وعلم النفس، أن قدرة البشر على الإذعان لقائد مستمدة من علاقة القيادة بين الطفل والأب. ذلك أن الخوف يحفز الكبار إلى التماس الحماية في ظل زعامة قائد تماما مثلما يحفز الخوف الطفل إلى التماس الحماية من أبويه. وهذه هي الآلية التي تستخدمها المسيحية: الخطيئة الأولى والوعيد والتهديد بالجحيم يخلقان الخوف في نفس المؤمن، ويخلق هذا الخوف ارتباطا عاطفيا بالرب الذي يقوم بدور الأب. (إيبل إيبسفيلت Eibl-Eibesfeldt)، فرويد، ١٩٤٨).

وتمثل النزعة المحافظة أهم عامل حال دون انتشار أى من الأديان الثلاثة ذات الطابع الريجالى (الاستبدادى) أكثر مما هى عليه الآن. والملاحظ مثلا أن الإسلام هو أحدث الأديان العالمية، ولكن المجتمعات الإسلامية عاجزة عن التكيف مع المجتمع الحديث. ذلك أن التأويل الإسلامي اليوم ريجالي الطابع وغير مرن شأن المسيحية في العصر الوسيط. ولا ريب في أن فقر التعليم والثقافة بين المسلمين حال دون تفاعلهم مع العلم الحديث الذي يمكن أن يكون حافزا لهم، هذا فضلا عن عجزهم التقاني. كذلك فإن تحريم الربا (أحد القواعد الدينية التي أسقطتها المسيحية منذ زمن طويل) يمثل عقبة أخرى مهمة تحول دون التطوير الاقتصادي، ومن ثم عجزهم عن المنافسة وفقا لشروط اقتصاد السوق الحرة.

## ٥ - ٦ الديانات الشرقية

الديانتان الشرقيتان، البوذية والهندوسية، ليستا مثل الديانات العالمية الأخرى، ذلك لأنهما ديانتان حلوليتان أكثر منهما موحدتان.

وتقضى هاتان الديانتان بأن مصير الإنسان تحدده الكارما Karma، أو حصاد حياته. والكارما هي جماع حصاد أفعال ونوايا المرء، وتتبع الفرد على مدى عديد من

عمليات التناسخ. ويكفل هذا النظام العالمي أن يجنى المرء المصير الذي يستحقه بون حاجة إلى تدخل إله يقضى بالأمر.

والعالم وهم فى نظرهما. ويمكن كشف هذا الوهم عن طريق اليوجا ومجاهدات روحية ليصبح المرء على اتصال بالمقدس الذى يعتبر الكل جزءا منه. وهنا فقط، حين يبلغ المرء هذه المرتبة يصبح بإمكانه أن يحرر نفسه من دورة التناسخ الأبدية ويحقق لنفسه موكسا Moksa أو النيرفانا Nirvana (\*)، أى التوحد بالمقدس الإلهى، وينتهى وجوده ككائن مستقل.

والديانة الأهم في الهند هي الهندوسية. وهذه الديانة ليس لها مؤسس، وإنما تطورت مع الرمن. وينقسم الهندوس إلى طوائف، ولكل طائفة دور هام في المجتمع ويولد المرء في طائفة بعينها، ومحظور عليه الزواج خارج طائفته. ويحفظ هذا النظام تقسيما قديما للعمل بين رجال الدين والمحاربين والمنتجين. وجدير بالذكر أن النظام الطائفي هذا لا يزال نافذا على الرغم من صدور قانون بإلغائه عام , ١٩٥٠

وتشبه البوذية الهندوسية من حيث مفهوم كارما والتناسخ، وترى الكون كيانا واحدا ضخما ذا طبيعة بوذية. وتفيد بأن كل شيء في العالم الأرضى ضرب من المعاناة. وأن السبيل الوحيدة للتخفف من هذه المعاناة هي قهر مفهوم الوجود كفرد مستقل، أي عن طريق التجرد الكامل Total emptiness.

والملاحظ أن جميع ديانات العالم ريجالية الطابع، وما كان بالإمكان أن تكون ديانات عالمية بدون ذلك. ولكن ديانات الشرق ليست ريجالية تماما شأن ديانات التوحيد، كما وأن استراتيجيتها للتكاثر خلال عملية الانتخاب الثقافي مختلفة تماما. ولعل الأهم أن ديانات الشرق متسامحة مع أصحاب المعتقدات الأخرى. إذ على الرغم

<sup>(●)</sup> موكسا Moksa أو موكشا Moksha، تعنى في الهندوسية التحرر أو الخلاص وكلمة نيرفانا -Nirva أي موكسا Moksa أو Moksa، وتعنى في البوذية الغاية النهائية لجياة الإنسان، وهي فناء كارما، أي الوصول إلى حالة من الجذب والسكينة وتكون نهاية المطاف في سلسلة طويلة متوالية من حالات الوجود والجهل والجهد والمعاناة. إنها لا تعنى العدم وإنما فناء الشهوة التي هي علة ونتيجة التناسخ ودورات الميلاد والموت. (المترجم)

من وجود مدارس فكرية عديدة داخل الهندوسية، إلا أنه نادرا ما يحدث صراع بينها. إن المقدس جزء من الإنسان، أى إنسان، ويمكن أن يأخذ أى شكل بما فى ذلك الأشكال التى تعزوها الأديان الأخرى إلى أربابها. لذلك لا توجد أرباب زائفة أو أنبياء مزيفون. ولا يرى الهندوسي خطأ فى أن يعبد يسوع إذا ما شعر أن من الخير له أن يسلم أمره لإله فى هذا الشكل.

وثمة رؤيا حاكمة تجمع بين ديانات الشرق وعقيدة التوحيد، وهي أن البشر ينالون عقابا بعد الموت جزاء خطاياهم. ونعرف أن أصحاب عقيدة التوحيد يؤمنون بأن مآلهم بعد الموت إما إلى المطهر أو الجحيم، وإما إلى الفردوس تأسيسا على كم الخطايا التي ارتكبها المرء. ولكن الهندوسي يتقمص أو يتناسخ في طائفة أخرى تأسيسا على كارماه، أي حصاد أفعاله ونواياه في الحياة الدنيا. كذلك البوذيون فإنهم يتناسخون ولكن ليس في طوائف مختلفة وإنما في عوالم مختلفة. وترى عقيدة التوحيد أن الحاكمية لله، فهو الذي يقضى ويعاقب ولكن في الهندوسية وفي البوذية فإن الكارما، كقانون من قوانين الطبيعة، هي التي تقرر مصير كل شخص، وترى عقيدة التوحيد أن عين الله لا تخفي عنها خطيئة وإنما تسجلها جميعها ـ وترى أديان الشرق أن كل الأفعال الخاطئة تترك أثرها الدال عليها في كارما الشخص، ويبين هنا أن النتيجة واحدة في الحالتين: ضبط النفس، ذلك أن البشر إذ يؤمنون بأن كل خطيئة لها نتائجها المترتبة عليها وعواقبها بالنسبة لهم، وأن كل فعل خاطئ لن يكون خافيا مستورا، فإنهم هنا يخضعون بالكامل لسيطرة الدين.

وعلى الرغم من أن جميع أديان العالم تعتمد، كما رأينا، على مسئولية الفرد عن ضبط الذات والتحكم في نفسه، إلا أن ثمة فوارق كبيرة بين الكيفية التي تستخدم بها الأديان المختلفة هذه السلطة على الناس لخدمة التكاثر الثقافي. وإذا كانت نظرة عقيدة التوحيد إلى العالم تقوم بدور النموذج للملكية المركزية، فإن نظرة عقيدة الحلول على خلافها إذ تمثل ضمنا دافعا إلى اللامركزية. ونلاحظ أن ديانات الشرق أقل نزوعا إلى القتال والحرب. إنها تاريخيا لم تبدأ بشن حروب دينية أو صليبية، كما وأن نشاطها التبشيري أقل عدوانية بكثير من المسيحية. وإذا كانت استراتيجية عقيدة التوحيد إنكار

الأديان الأخرى ومحاربتها، فإن استراتيجية عقيدة الحلول هى الامتزاج مع الأديان الأخرى والتأثير فيها من الداخل على نحو ما يفعل الفيروس. وهذه ولا ريب إستراتيجية أكثر سلمية وأقل ريجالية لأنها تعمل على أساس الانتخاب داخل المجتمع.

تحدد المسيحية عددا من الوصايا والقواعد التى يتعذر، إن لم يكن من المستحيل، الوفاء بها. بيد أنها، وعلى عكس ديانات الشرق، لا تقدم نهجا فعالا يوضح السبيل لقمع شهوات المرء نحو الخطيئة حتى يتسنى له طاعة وصايا الدين والوفاء بها. ونجد الهندوس والبوذيين على خلاف ذلك يتعلمون اليوجا والتأمل وغير ذلك من تقنيات العلاج النفسى التى تمكنهم من التخلى عن جميع الملذات وتحمل كل صنوف المعاناة وماسى الحياة. وبينما تفرض ديانة التوحيد على أتباعها مقاومة شهواتهم وغرائزهم تركز ديانات الشرق على العلاج النفسى الذى يؤثر في النفس مباشرة ويطمس الدوافع، وهو ما من شأنه أن يجنب المرء صراعا نفسيا باطنيا. وأكدت هذه الآلية على نحو يقيني ما زعمه عالم التحليل النفسى سي. جي. يونج من أن الدين علاج نفسي (يونج، ١٩٤٥) وانظر أيضا فرويد، ١٩٤٨).

والملاحظ أن إمكانات هذه الديانات للتوسع تبلغ أقصاها فى المناطق غير الخصبة حيث العمل الشاق ضرورة للبقاء، ومن ثم تقدم هذه الديانات للمؤمنين بها ملاذا على مدى الحياة للهرب من الواقع عن طريق الدعوة إلى نبذ العالم المادى.

إن تاريخ مهاتما غاندى خير مثال على فعالية وجدوى استراتيجية اللاعنف. لقد نظم فى جوهانسبرج فى جنوب أفريقيا عصيانا ضد قهر حكومة البيض العمال الهنود المقيمين ضيوفا على البلد. ودعا أنصاره إلى رفض تقديم بطاقات الهوية عند طلبها، وطالبهم، بدلا من ذلك، بأن يأخنوا على أنفسهم عقدا مقدسا برفض التسجيل حتى وإن كلفهم هذا السجن أو الموت. ولكن عليهم تجنب استخدام العنف بشكل مطلق، وترك استخدام العنف لخصومه. وأثبتت هذه السياسة أنها فعالة اللغاية، حتى أن غاندى استخدمها بعد ذلك فى الهند، وحصلت الهند بفضل جهوده على الاستقلال عام المدى المنونج تقتديه الكثير من حركات التحرر بغير وسائل العنف فى الغرب.

#### ٥-٧ الديانات ثورة ثقافية

لم يحدث أن نشأ دين دفعة واحدة بكل عناصره. ذلك أن جميع ديانات العالم القديمة تحتوى على سمات من ديانات سابقة عليها، ونجد آثار التوفيقية فيها جميعها (الباد، ١٩٧٦). ولقد كان كل مؤسس لدين ما يحيط علما بالكثير من الديانات المختلفة، وضمن رسالته عناصر من العديد من الديانات القائمة أو السابقة. ونذكر أيضا أن مهاتما غاندى وسرى أوربندو Sri Aurobindo، وكان لكليهما أثر كبير على الهندوسية، تعلما في إنجلترا حيث اطلعا على الكتاب المقدس وتأثرا بالفكر المسيحى الذي ترك بصمات واضحة على تعاليمهما.

وبذكر أكثر من ذلك أن المسيحية التى شنت دائما وأبدا حربا ضد أى عقيدة أخرى وضد أى شكل من أشكال الوثنية ليست عقيدة توحيدية خالصة وإن زعمت ذلك. إن روح القدس تشبه كثيرا جدا فى جوهرها ربوبية عقيدة الحلول. وإن الثالوث المؤلف من الرب ويسوع والروح القدس سمة من سمات عقيدة تعدد الآلهة. كذلك فإن تقديس الأنبياء والملائكة يذكرنا بعقيدة تعدد الآلهة، كما يذكرنا تقديس القديسين والأولياء بعقيدة عبادة السلف. ولكن أصدق برهان على سمات عقيدة تعدد الآلهة تتمثل فى وجود الشيطان. ذلك أن الشيطان يطابق من جميع النواحي تعريف عقيدة تعدد الآلهة للرب: إنه كائن لا دنيوي، خالد صاحب نفوذ على العالم الأرضى الدنس، علاوة على الرب: إنه كائن لا دنيوي، خالد صاحب نفوذ على العالم الأرضى الدنس، علاوة على هذا فإنه يتأثر بالقرابين، هذا على الرغم من أن تقديم القرابين باسمه خطيئة قاتلة تؤدى بصاحبها إلى التهلكة. ذلك أن الله القوى المكين لن يقبل أبدا بوجود الشيطان. وجدير بالملاحظة أن أقدم الديانات وهي العقيدة الإحيائية بقيت في المسيحية. ونعرف أنه في أيام يسوع كان لا يزال الاعتقاد السائد بأن الأمراض تسببها أرواح شريرة يتعين طردها بالرقي والتعاويذ، ويقدم الكتاب المقدس أمثلة كثيرة تقول بأن يسوع وتلامذته عمدوا إلى شفاء المرضى عن طريق طرد الأرواح الشريرة بالرقى والتعاويذ.

ولكن لا تزال المسيحية، شأن الأديان الأخرى، تتطور. ولا تزال عمليات طرد الأرواح الشريرة بالرقى والتعاويذ تمثل بعض تيار سائد بين الناس. ونلحظ أن كثيرا من المفاهيم نوت وتلاشت تدريجيا خلال الفترات التى اصطبغت فيها المسيحية

بالصبغة الكاليبتية. مثال ذلك أن مسيحيين كثيرين لا يؤمنون اليوم بالمطهر والجحيم والشيطان.

إن جميع مجتمعات الدنيا عرفت الأنبياء والمصلحين ومؤسسى العقائد الدينية. ولكن الغالبية العظمى منهم طواهم النسيان، بينما بقى القليل جدا منهم ممن لا يزال الناس يؤمنون بهم ويعترفون بدورهم ويتأثرون بتراثهم. وهذه عملية انتخاب مهمة الغاية. لقد ظهر العديد من الأديان والطوائف والحركات الدينية الجديدة، حتى فى العصر الحديث، وتؤكد جميعها أن عملية الانتخاب لا تزال فاعلة نشطة. والملاحظ أن الكثير من الأديان تظهر فى أوقات الشدة والأزمات أو كرد فعل لتحولات جذرية فى المجتمع. ونشهد فى حالات عديدة أن الشعوب البدائية التى واجهت خطر الحضارة الغربية طورت ما يسمى عقيدة الأزمة crisis cult، ووظيفتها الأساسية هى حفاظ الشعب المهدد باحترامه لذاته فى مواجهة الغربيين بما لهم من ثراء وقوة طاغيتين. ونذكر من أمثلة ذلك ما يسمى طوائف الكارجو Ghost Dance religion، فى أستراليشيا -Ocea، ويلا ريب أن ظهور عقائد الأزمة هذه مثال واضح للتطور الموازى فى الثقافات المختلفة، وهو ما يشير إلى أن قانون السبب والنتيجة ينطبق أيضا على تطور الديانات.

ولا تزال تظهر فى المجتمع الحديث طوائف غالبا ما تسودها نزعة ريجالية الطابع نسبيا. وسوف نجد فى أى مجتمع بعض من يتأثرون فى سهولة ويسر بالمخططات الريجالية، ويؤلف هؤلاء الموارد التى تجعل وجود طائفة ريجالية أمرا ممكنا. وإن أى طائفة تجد وسيلة فعالة لحشد أعضاء جددا، أى وجدت الموطن الملائم، سيكون بإمكانها الانتشار أيا كان غرضها الأيديولوجى، وواقع الأمر أن أية طائفة ليست بحاجة إلى أن يكون لها غرض آخر غير الانتشار. ونذكر هنا كمثال شهود يهوه -Jho بحاجة إلى أن يكون لها غرض آخر غير الانتشار ونذكر هنا كمثال شهود يهوه وتستقطع بالكثير من وقتهم ومالهم، وتستخدم هذه الموارد أساسا لتحقيق غرضين: تجنيد أعضاء الكثير من وقتهم ومالهم، وتستخدم هذه الموارد أساسا لتحقيق غرضين بالفعل، وذلك بالانكباب على تأدية دراسات وخدمات توراتية وغيرها تعزيزا للعقيدة.

وعكف دين كيلى Dean Kelley على دراسة الطوائف الدينية فى الولايات المتحدة ليعرف أيها تتزايد أعضائها وأيها تتضاءل لتكون الدراسة مثالا لحالة النقد الذاتى الأكليريكى. وخلص إلى نتيجة مؤداها أن الكنائس المتزمتة التى تركز جهدها على تغذية الإيمان فى نفوس أعضائها عن طريق طقوس ومراسم العبادة تقدمت على حساب الملل والنحل التى تستخدم موارد أكثر فى مجالات الخدمة الاجتماعية والإنسانية (كيلى، ١٩٧٨). ويؤكد هذا فعالية الاستراتيجية الريجالية. وواجه كيلى صعوبات فى سبيل الكشف عن رابطة بين نمو الكنائس المتزمتة وبين الأوضاع الاجتماعية والتاريخية الأخرى. ولكن عالم النفس ستيفن سيلز Stephen Sales الكتشف هذه الرابطة، إذ أوضح سيلز أن الطوائف ذات الطابع التسلطى تحرز تقدما فى أوقات الأزمات الاقتصادية، بينما الكنائس غير التسلطية تنجح فى أوقات الرخاء. (سيلز، ١٩٧٢)

يوضح لنا هذا أن ثمة مواطن مالائمة لكل من الحركات الدينية ذات الطابع الريجالى أو الكاليبتى على السواء. لذلك فإن الطوائف: "المعنية بالعلاج" اعتمادا على ما استلهمته من الشرق والتى ازدهرت خلال ستينات وسبعينات القرن العشرين، غلب عليها الطابع الريجالى شأن الطوائف المسيحية. ونشأت نتيجة لرد فعل ضد المجتمع المادى، وتمثل عارضا من عوارض كلبتة (أى إضفاء الطابع الكاليبتى kalyptization) على المجتمع فى أعوام الرخاء. وطالما أن المعتقدات القائمة على خوارق الطبيعة قادرة على مقاومة وتحدى منطق العلم وقدرته على الإقناع، فإننا سوف نشهد دائما فى الأزمنة الكاليبتية ديانات تقليدية وظيفتها التحكم فى الناس تفسح مكانها أكثر فأكثر للكثير من الحركات العلاجية التى تجعل وظيفتها الأساسية إسعاد الناس، معنى هذا تزايد التنجيم وشيوع الطب البديل وإبراء المرضى والتأمل.... الخ. ويلاحظ أن هذه الحركات، وحسبما تقضى طبيعتها الكاليبتية النسبية، إنما تغلب عليها اللامركزية وفقدان التماسك التنظيمي حتى ليتعذر على المرء أن يتحدث عن طوائف بمعنى الكلمة حتى وإن ارتكز على معتقدات خارقة للطبيعة.

#### ۵-۸ العلمنة Secularization

اعتاد الزعماء السياسيون أن يستنوا سبلا سياسية وكذا دينية التحكم في الناس. بيد أن الدين في الغرب الحديث ضعفت أهميته بعد أن آلت هذه الوظيفة العلم وأضحى له الغلبة أكثر فآكثر. وأبدات الحجج والأسانيد الدينية بحجج سياسية وأيديولوجية أو علمية. والمعروف أنه مع بداية واطراد حركة التصنيع والتحضر تزايدت حصة البرجوازية في السلطة على حساب الأرستقراطية. وقدمت البرجوازية أيديولوجيتها مدعومة بخطاب علمي عن معنى حالة السواء والطبيعة البشرية بحيث إن ما كان يلزم دعمه في السابق بحجج أخلاقية ودينية أصبح الناس يتلقونه في صورة حقائق علمية لا تقبل الجدل. ونظر المجتمع إلى هذا التعريف الواقع باعتباره طبيعيا. واستطاعت البرجوازية بفضل أيديولوجية جماعية أن تكون لها الزعامة الثقافية والأخلاقية (إهن ولوفجرن PAXY). وأخذ الصراع الطبقي بين والأخلاقية والبرجوازية أول الأمر صورة حرب على المستوى الرمزي كحرب بشأن الألقاب والشرف والأيديولوجيات (بورديو، ۱۹۷۹). وتنافست الطبقتان بشأن ضبط النفس والسلوكيات الرسمية. والمعروف أن المظهر الاجتماعي في العصر الفيكتوري كان مهما للغاية مع التأكيد على الاستقامة والاعتدال في كل شيء ابتداء من الاقتصاد وحتى العواطف. ونأى الناس بأنفسهم عن كل ما هو حوشي أو سوقي أو أرعن.

### ٥-٩ الإمبريالية

إذا عدنا بأنظارنا إلى أواخر العصور الوسطى يمكننا أن نلحظ أن المسافة بين الأرستقراطية والبرجوازية كانت فى وسط أوروبا أكبر منها فى إنجلترا على سبيل المثال. لقد عانت القارة لقرون طويلة من الحروب الكثيرة، ولهذا كانت القوات العسكرية أهمية كبرى. وتصالحت الطبقات الوسطى والدنيا مع الاحتكار القوى السلطة على أيدى الملك وجباية الضرائب نظرا لضرورتها لضمان الحفاظ على جيش قوى. ونظرا لأن الولاء للحكومة كان عاملا انتخابيا مهما، حرص الناس على إظهار الطاعة

والانصياع السلطات الأمر الذى اشتهر به الألمان بخاصة. واختلف الوضع فى الجزر البريطانية إذ كانت، بحكم الوضع الجغرافى أقل تعرضا للحروب من القارة، ومن ثم كانت مؤسسة القوة العسكرية أقل شعبية، وحظيت الطبقة الوسطى بقدر أكبر من الاستقلال الذاتى والسلطة. واعتمد نجاح البرجوازية على التحكم الذاتى الذى أصبح عنصرا هاما من عناصر الشخصية القومية البريطانية.

وأدى هذا، في تطابق كامل مع النظرية، إلى سيادة ثقافة ريجالية تماما داخل قارة أوروبا، بينما طورت الجزر البريطانية مجتمعا أكثر كاليبتية بشكل نسبى. بيد أن هذه الصورة انقلبت تماما رأسا على عقب مع تصاعد أهمية الحروب البحرية. وارتد كيد النزعة التسلطية الألمانية إلى نحر أصحابها، إذ أصبح بالإمكان إبدال السلطة بغيرها في أي وقت، ومن ثم تكون الطاعة للغالب. ولكن على العكس من ذلك فإن التحكم الذاتي البريطاني تحول ليصبح أداة ريجالية أكثر فعالية بعد أن تعززت سلطة الحكومة المركزية، واصطبغت بالطابع الريجالي بفضل نجاحات الأسطول. وسبق أن ذكرنا أن السيطرة من خلال التحكم الذاتي أفضل أنواع نظم الحكم المكنة. وهيأت الحرية الاقتصادية للطبقة الوسطى أساسا ومناخا لإنتاج وتكاثر الصناعة والتجارة اللتين بدأتا في الازدهار. وأصبحت الصناعة والتجارة هما الأساس الاقتصادي والتقاني لإنتاج تقانة عسكرية متفوقة. وثمة عامل آخر مهم، وهو أن الشعب البريطاني أكثر تجانسا من شعوب وسط أوروبا، وأدى هذا التجانس إلى ترسخ نزعة قومية قوية. واستطاعت بريطانيا بفضل كل هذه الظروف أن تتغير بسرعة كبيرة نسبيا من بلد كاليبتي إلى حد كبير بالمقارنة ببلدان القارة، إلى القوة الاستعمارية الأكبر في العالم. وانتشرت الثقافة البريطانية على نحو مذهل خلال فترة قصيرة ووصلت إلى أكثر أنحاء أمريكا الشمالية وإلى أستراليا ونيوزيلاندا، هذا علاوة على ما خلفته من آثار واضحة في كل من أفريقيا وأسيا. وأدى اعتماد الشخصية القومية البريطانية على النزعة الفردية وضبط الذات إلى تحقيق نجاحات مهولة خلال عملية الانتخاب الثقافي.

وفى المقابل كان مصير الإمبريالية الألمانية، على نحو ما سوف يعرف القارئ، الإخفاق التام. لم تتوفر لألمانيا ذات الإمكانيات للشحن البرى والتجارة وبالتالى للاستعمار على نحو ما كان الوضع على سبيل المثال بالنسبة لبريطانيا وفرنسا

وأسبانيا، علاوة على هذا فإن الحروب المحلية الكثيرة والأرستقراطية القوية كل هذا أخر التطور الاقتصادى والتقانى داخل القارة. ولم تكن النزعة التسلطية كافية لضمان وحدة وتماسك السكان غير المتجانسين قوميا. صفوة القول تأخرت ألمانيا كثيرا في السباق خلال محاولاتها الإمبريالية ولم تحقق نجاحا.

وقد يبدو عسيرا للوهلة الأولى أن يكتشف القارئ أوجه تماثل بين شخصية البريطانى وشخصية اليابانى ولكن ثمة توازيا معينا فى تاريخ كل من البلدين، وأعنى بذلك سيادة الطابع الريجالى المتأخر جدا. استطاعت اليابان بفضل تكوينها الجغرافى كجزيرة أن تحافظ حتى اليوم على الدين والثقافة بطابعهما الكاليبتى نسبيا. إن التدبير الاقتصادى والعمل الشاق والطاعة من الفضائل التقليدية الشرقية. ولكن جدير بالملاحظة أن الطاعة هى طاعة لسلطات لامركزية. وليس ثمة حكومة مركزية استبدادية. لذلك فإن الحرية والمرونة الكامنتين فى طبيعة نظام الحكم اللامركزى هيأتا أفضل الظروف لاقتصاد السوق. وإن هذا الجمع الفريد بين المركزية والتسامح تجاه الأفكار الجديدة مقترنا بالتحكم القوى فى الذات، كل هذا يمثل سببا رئيسيا لما يسمى معجزة اليابان الاقتصادية. بيد أن التطور الحادث أخيرا والثقافة ذات الطابع الكاليبتى النسبى حالا دون أن تؤكد اليابان ذاتها كإمبراطورية سياسية.

#### ٥ -١٠ المجتمع الحديث

لأول مرة منذ آلاف السنين اتخذ النزوع الرئيسى فى القرن العشرين اتجاها كاليبتيا. إن المثل العليا عن الحرية وحقوق الإنسان التى ظهرت مع الثورة الفرنسية بدأت أخيرا تجد سبيلها إلى التحقق. استقلت المستعمرات، وتم القضاء على العبودية، وانتشرت الديمقراطية، وأضحت حقوق الإنسان أساسا لأيديولوجية جديدة. وأهم سبب لهذا كله، كما سبق أن ذكرنا، أن كل إمكانات التوسع تقريبا استنفدت. وهكذا بات لزاما على التوسع الريجالى، كما هو واضح، أن يتوقف بعد أن استعمرت جميع القارات، وبدأ التطور الكاليبتى.

وثمة أسباب أخرى لما يجرى الآن من إضفاء للطابع الكاليبتى، وهى أن التقدم الاقتصادى والتقانى يستلزم حرية فردية، علاوة على أن الخوف من الأسلحة النووية التى يمكن أن تمحو العالم قد عزز حركات السلام. وتغير هيكل الإنتاج، واقتضى هذا الارتفاع بمستوى التعليم للعامة، مما أدى إلى تضاؤل الفوارق بين الطبقات. ويفرض المجتمع الحديث على تعليم الناس مطالب مهمة وأساسية، وهو ما من شأنه أن يحفز إلى تشكل استراتيجية - K داخل الأسر. وكان إنجاب أطفال كثيرين في الماضى ميزة لائهم يمثلون عونا في العمل والمساعدة في شئون المنزل وهم لا يزالون في سن مبكرة. ولكن تربية وإعالة الأطفال الآن باتت باهظة الكلفة، لأنهم بحاجة إلى فترة تعليم طويلة علاوة على عجزهم عن إعالة أنفسهم حتى فترة متأخرة من حياتهم. ويفضل أغلب الآباء والأمهات الآن إنجاب عدد قليل مع ضمان تعليم جيد لأطفالهم، بدلا من إنجاب عدد كبير يضطرون إلى العمل بعد أن أصبح التعليم المفتاح للوصول إلى المناصب المغرية في المجتمع. وتحملت الدولة مسئولية رعاية كبار السن من المواطنين، وانتفت بذلك الحاجة إلى إنجاب أطفال لرعاية الأبوين عند الكبر. والنتيجة ثبات التعداد بذلك الحاجة إلى إنجاب أطفال لرعاية الأبوين عند الكبر. والنتيجة ثبات التعداد السكاني ونهاية للتوسعات الإمبريالية في المناطق الحديثة من العالم.

### ٥ - ١١ الهجرات

تؤدى الهجرات إلى امتزاج الناس بثقافات وديانات مختلفة، وهو ما من شأنه فى غالب الأحيان أن يثير نزاعات ومن ثم إلى انتخاب ثقافى. ويمكن للانتخاب هنا أن يمضى فى اتجاه ريجالى أو كاليبتى حسب الظروف والملابسات. مثال ذلك أن هجرة متفرقة بطيئة وغير متجانسة إلى بلد ما ستفضى عادة إلى كلبتة. وينظر المجتمع الجديد فى هذه الحالة إلى المهاجرين باعتبارهم أفرادا وليسوا جماعة ولهذا لا يشكلون خطرا على الثقافة القائمة. كذلك فإن المهاجرين الذين يفدون فرادى سرعان ما يندمجون فى المجتمع لأنهم لا يملكون أى إمكانية للحفاظ على لغتهم أو ثقافتهم الأصلية. ويتحول الناس تدريجيا وببطء إلى مجتمع غير متجانس بسبب الهجرة وتمتزج الثقافات والديانات، ويألف الناس التسامح مع الفوارق ويرضون بها،

وتقل فرص نشوء نزعة قومية مشتركة. وطبيعى أن كل هذه العوامل تدعم نشوء مجتمع كاليبتى.

ولكن إذا وفد المهاجرون بمعدلات عالية، وكانوا بوجه خاص يؤلفون جماعة متجانسة، فسوف تكون هناك إمكانية لأن يؤلفوا أحياء مستقلة لهم حيث يمكنهم الحفاظ على ثقافتهم ولغتهم وديانتهم الأصلية. ويؤدى هذا لا محالة إلى مواجهة بين جماعتين محددتين بوضوح: المواطنون والأجانب. ويغدو التمييز سهلا بين الجماعتين نظرا لأن كل فريق له ثقافته التى تكاد لم تمتزج بغيرها. وهنا يمكن أن تودى المواجهة بسهولة إلى نزاع خارجى داخل الجماعة ومن ثم يضفى طابعا ريجاليا على المجتمع. ويحرص كل فريق على تطوير اهتمام قوى إلى حد التطرف بالخصائص الميزة اثقافته قرين مشاعر نفور ضد كل ما يمثل ثقافة الخصم كرد فعل لهذا النزاع. ويطور أبناء البلد مشاعر لنزعة قومية ويلتمس المهاجرون حماية أنفسهم بالعيش في أحياء منعزلة (جيتو). ونادرا ما يسعون إلى مصاحبة أبناء البلد. ويؤدى هذا إلى استقطاب النزاع، ومن ثم يقلل من إمكانية اندماج الثقافتين. صفوة القول هنا غلبة الطابع الريجالي على كلا الطرفين.

وسواء أدى امتزاج الفريقين إلى دمج أو مواجهة ثقافية فإن هذا كما هو واضح يعتمد أيضا على كيفية ومدى الاختلاف بين الثقافتين وما إذا كانت فى السابق ثقافة ريجالية أم كاليبتية. إذ لو كانت الثقافتان معا يسودهما طابع كاليبتى نسبيا وليس بينهما فارق كبير، فإن النتيجة المرجحة هى الدمج واطراد الطابع الكاليبتى، ولكن إذا كانت الثقافتان لهما طابع ريجالى أو بينهما اختلاف شديد، فإن النتيجة مزيد من غلبة الطابع الريجالى وريما نشوب نزاع عنيف.

وإذا نظرنا إلى مشكلات الهجرة فى أوروبا المعاصرة سوف يبين لنا بسهولة أن فئة المسلمين من المهاجرين هم الأكثر ازدراء. ويرجع هذا إلى ضخامة عددهم وتجانسهم النسبى كجماعة (فى عيون المواطنين من أهل المهجر)، ثم أخيرا وليس أخرا أن دينهم ممعن فى طابعه الريجالى حتى أنهم يتشبثون فى تزمت بأسلوب حياتهم الأصلية على الرغم من عدم ملاعته للمجتمع الذى وفدوا إليه. وجدير بالذكر أن

النزعة المحافظة التى تمثل خاصية مميزة للثقافات الريجالية تجعل التأقلم مع ظروف المعيشة الجديدة بطيئا وعسيرا. ويبدو فى نظر الأوروبى أن الالتزام إلى حد التعصب بالأوامر الدينية ضرب من العبث والعمل الأخرق. ويميلون إلى تكوين أسر كبيرة الحجم أكبر مما هو ملائم فى ثقافة كاليبتية. ويحرصون على تدبير زيجات مع فتيان وفتيات من بلدهم الأصلى مما يسهم أكثر فى الحفاظ على ثقافتهم الأصلية.

وتذهب الأطراف المتورطة في النزاع إلى تعريفه بأنه نزاع عرقي، وإن لم يكن السبب هو اختلافات عرقية بل ثقافية. وتضم أوروبا حشودا من مهاجرين من كل الألوان وفدوا من كل أنحاء العالم، وقليلون منهم هم من يثيرون مشكلات جادة. إن المشكلات، أو عدم وجود مشكلات، لا علاقة له بألوان بشرتهم. وجدير بالذكر أن المهاجرين من أمريكا وأفريقيا والصين وجرينلاند وغيرها لا يشكلون جماعات متجانسة كبيرة العدد على نحو يكفي لإنشاء أحياء منعزلة واضحة، كما وأن الثقافات التي وفدوا بها ليست ثقافات مغرقة في طابعها الريجالي بحيث تحول دون تكيفهم واندماجهم مع مجتمع المهجر. ولعل ما يثير الدهشة حقا أن فريق المهاجرين المتطرف أكثر من حيث لون البشرة إنما هو فعلا وعملا من أشهر وأحب الجماعات المهاجرة في أوروبا، وأعنى بهم السود. إن الغالبية العظمي من السود هم من سلالة العبيد ممن ليست لديهم إمكانات للحفاظ على ثقافتهم الأصلية، والملاحظ أن الأشكال الثقافية التي يقرنها الأوروبيون بالسود هي ثقافات تحظى بتقييم إيجابي. ذلك أن السود اشتهروا أولا وأساسا بموسيقاهم: الجاز والريجاي Reggae، والهيب هوب hip-hop، وغيرها. وهذه جميعها أساليب كاليبتية في الموسيقي والتي يحبها الأوروبيون تماما مثلما يحبون الرقص الإفريقي، واشتهر السود كذلك بسبب مواهبهم في الرياضة. صفوة القول أن السود مرتبطون أساسا بقيم ثقافية كاليبتية تجعلهم محبوبين ومشهورين على عكس من يرتبطون بنزعات التعصب الديني وبثقافات ريجالية تزرع الخوف في نفوس الأوروبيين وتجعلهم غير محبوبين في أراضي المهجر.

ولكن الموقف فى الولايات المتحدة مختلف جدا، حيث يوجد عدد قليل جدا من المهاجرين المسلمين لا يكفى لإثارة نزاع ثقافى. ولكن ثمة نزاع قديم بين السود والبيض له فى الأساس أسباب اجتماعية اقتصادية ناجمة عن العبودية فى الماضى.

#### ٥ - ١٢ المنافسة الاقتصادية

قد يبدو حجم السكان ثابتا في المجتمع الحديث، ولكن ثمة شيئا آخر ينمو ويزداد، ألا وهو الاقتصاد. أضحت المنافسة الاقتصادية الآن بديلا عن المنافسة العسكرية، ومن ثم بدأ العالم الحديث يكون أكثر سلما. ويتنافس الآن آلاف الشركات الصناعية من أجل إرضاء العملاء، وتحدد آليات السوق الحرة ما الذي يجرى إنتاجه واستهلاكه. وتستغل الشركات متطلبات واحتياجات أي عميل لكي تبيع منتجاتها، وإذا لم تتوفر به حاجة إليها فإنها تستخدم الإعلانات لخلق حاجات مصطنعة. أو لنقل بعبارة أخرى، يجرى استكشاف كل وسيلة ممكنة لبيع أكثر ما يمكن. وطبيعي أن العملاء، من حيث المبدأ، ربما يكتفون بعدد قليل ومحدود من طرز الأحذية، ولكنهم اليوم يشاهدون مئات النماذج المختلفة للاختيار من بينها. ولا ريب في أن النماذج المختلفة من الأحذية لا تختلف عن بعضها كثيرا من حيث الأداء الوظيفي إذ جميعها المختلفة من الأحذية لا تختلف عن بعضها كثيرا من حيث الأداء الوظيفي إذ جميعها التصميمات التي تستهوى العملاء لما لهم من أساليب حياة مختلفة. وتسهم الإعلانات بكثافة في تقسيم السوق إلى بؤر عن طريق ربط تنويعات الإنتاج المختلفة بأساليب الحياة المختلفة. وهكذا أضحت السلع حاملات الثقافة والتي تتمثل في العميل وفي نمو المجتمع المنتج.

وتعكس إعلانات الأزياء وأساليب الحياة كل اتجاه ثقافى جديد فى المجتمع حتى قبل أن يظهر ويسود كما وأن التغيرات المتوالية فى الأزياء تخلق حماسا نحو الاستهلاك الزائد.

وبتلاءم المنافسة الاقتصادية فى المجتمع الحديث مع الشركات الكبرى. ذلك أن مشروعات الأعمال الكبرى تفيد كثيرا من الإنتاج الضخم والتوزيع واسع النطاق مع الحد من المنافسة. وتفيد كذلك من الإعلانات على نطاق واسع: وذلك بالإعلان فى أجهزة ووسائل الإعلام الكبرى القومية والدولية، ورعاية وتبنى أحداثا رياضية ضخمة... إلخ. وتستطيع اهتمامات الشركات الكبرى أن تتفوق على المؤسسات الصغرى التى تكاد لا تملك الإمكانات الاقتصادية للإعلان سوى فى أجهزة ووسائل

الإعلام المحلية فقط. وهكذا فإن الكبير الضخم يزداد اتساعا وضخامة معنى هذا تركز القوة الاقتصادية بين أياد أقل فأقل تدريجيا، وبالتالى زيادة نفوذ هذه القلة سياسيا.

لقد كان النمو المطرد هو السمة الغالبة على اقتصاد العالم الغربي لفترة زمنية طويلة حتى أن النظام الاقتصادي كله، بل وأساسه النظري أيضا، ظل متلائما مع ظاهرة النمو المطرد. ويرى السياسيون وعلماء الاقتصاد معا أن حالة النمو هي الحالة السوية، وأن حفز النمو هو الحل لجميع المشكلات الاقتصادية. ولكن الآن فقط بدأ قليلون منهم يدركون أن ثمة حدا للنمو الاقتصادي وأننا على وشك بلوغ هذا الحد. وطبيعي أن توقف النمو الاقتصادي سيخلق أزمة اقتصادية إن لم نقل انهيارا كاملا، وسوف نشهد أنذاك أثار تلك الأزمة التي ستضفي طابعا ريجاليا على المجتمعات.



### ٦ - الديموجرافيا

عندما شرع البشر في زراعة التربة وتربية الماشية بدأوا تطورا جديدا أثَّر منذ ذلك التاريخ في كل جوانب الحياة البشرية. وبعد أن عاش البشر في السابق على القنص وجمع الثمار، تهيأت لهم الآن س, ٦ الديموجرافيا

تعرف النظرية الجينية R/K الإستراتيجية -R بأنها إستراتيجية حيوان أو إنسان يلد صغارا أكثر ولكنه ينفق موارد محدودة على رعاية صغاره. غير أن تعريف الإستراتيجية -K هو أن ينجب المرء ذرية محدودة العدد ولكنه يستثمر موارد كثيرة لينفقها على كل فرد من نسله. وضوعفت هاتان الإستراتيجيتان في النظرية الثقافية المهاد أن البشر في المجتمع الريجالي ينجبون أطفالا أكثر. ويبدأ هؤلاء الأطفال حياتهم العملية مبكرا، ويتزوجون ويستقلون بأنفسهم في فترة مبكرة من عمرهم. وليس الحال كذلك في المجتمع الكاليبتي حيث ينخفض معدل الولادة وينفق الأبوان الكثير من الموارد على تنشئة وتعليم أطفالهم المحدودين. ويقضي الأطفال فترة طويلة من العمر في التعليم قبل أن يصبحوا قادرين على إعالة أنفسهم وإنجاب أطفال.

وعسير علينا أن نحدد كيف يعمل تنظيم حجم السكان عند تطبيقه، إن آليات التنظيم ربما تكون شديدة التعقد ويتعذر بحثها (صمويل، ١٩٨٢). وأهم عامل يؤثر في معدل النمو هو، كما سبق أن ذكرنا، المستوى الثقافي . - ٣/١ ويرتفع معدل الولادة في المجتمع الريجالي، وغالبا ما يعتبر هذا المجتمع تكوين أسرة كبيرة الحجم واجبا اجتماعيا. ويحتاج المجتمع الريجالي إلى مستوى عالٍ من التكاثر البشرى حتى يتسنى له خوض الحروب بنجاح أو حتى يتمكن من التوسع واحتلال أراض جديدة. ولا يتسنى كشف حجم السكان في هذه الحالة إلا بواسطة الحرب والمجاعات والأمراض. وهذه عملية تغذى نفسها وتتكرر بشكل مطرد. ولكن الوضع على خلاف ذلك في المجتمع علية تغذى نفسها وتتكرر بشكل مطرد. ولكن الوضع على خلاف ذلك في المجتمع

الكاليبتى حيث يتعين الحد من حجم السكان لتفادى حدوث مجاعة ويتحقق الحد من السكان طوعيا عن طريق وسائل منع الحمل أو الإجهاض أو وأد الأطفال أو الهجرة أو الانتحار.

وثمة آلية تنظيم أخرى مهمة، وهى ما تسميها عالمة الاجتماع مارى دوجلاس للمعتودة المعتود العوامل المهمة هى موارد الترف والثراء التى تعطى المعانة ومنزلة والمعتود المعتود المعتود

تبدو هذه الملاحظة مفهومة وذات قيمة من حيث العلاقة بالنظرية الجينية .-R/K ذلك لأن الاستراتيجية -K ستكون مفيدة إذا ما كان الأبوان ينعمان بموارد ثقافية واقتصادية وفيرة نظرا لأن هذه الموارد يمكن استثمارها في تغذية الأطفال وضمان وضع اجتماعي ملائم لهم علاوة على مستقبل آمن. ولكن الأبوين اللذين يعانيان من فقر شديد فإنهما لا يملكان الموارد لاستثمارها في تنشئة أطفالهما. إن المورد الوحيد المتاح لهما هو طاقة هؤلاء الأطفال على العمل. لذلك فإن الاستراتيجية -R هي الإمكانية الأفضل بالنسبة للفقراء لتكاثر جيناتهم. وربما لا يعي الأبوان هذه الآلية، إذ لو سألنا أبوين فقيرين لماذا أنجبا عددا كبيرا من الأطفال مما يتعذر الوفاء بحاجتهم للطعام لن تجد عادة سوى إجابة عاطفية وهي أنهما يحبان الأطفال. لذلك وجدت من

المستصوب القول بأن ثمة آلية نفسية بديلة تنظم عدد الأطفال الذين يرغب الزوجان في إنجابهم.

وحسب عالم الأنثروبولوجيا آلان روجرز Alan Rogers الاستراتيجية الأمثل التكاثر باعتبارها دالة على الثراء الاقتصادى في ضوء نموذج مبسط الثراء فيه موروث. ويوضح النموذج أن العدد الأمثل من الأطفال يكون في ظل ظروف معينة أقل عند الأغنياء منه عند الفقراء. ولكن روجرز لم يضع في الاعتبار أن نمط وراثة الثروة يظل ثابتا لفترة زمنية طويلة لدى البشر مما يمكنهم من تطوير استراتيجية مثلى في هذا الصدد. (روجرز، إيه. آر،، ١٩٩٠)

#### الانتحار

يمكن تقسيم الانتحار إلى أربعة فئات حسب النظرية الاجتماعية ذات النفوذ الواسع عند إميل دوركايم:

- (•) الانتحار بدافع غيرى حيث يفدى شخص المجتمع بحياته مثال فى حالة الحرب.
  - (•) الانتحار قضاء وقدرا، مثل ما يحدث مع المسجونين والعبيد.
  - (•) الانتحار بدافع أناني لشخص لا يعطى اعتبارا لأحد سوى لنفسه.
- (•) الانتحار بدافع الاغتراب Anomic، حين يتعذر على شخص ما التكيف مع التغيرات الاجتماعية.

نجد الفئتين الأوليين فى المجتمعات التى تتوفر فيها درجات عالية من التكامل والتنظيم الاجتماعيين. وتحدث الحالتان الأخريان فى مجتمعات يضعف فيها التكامل والتنظيم (دوركايم، ١٨٩٧؛ ليستر، ١٩٨٩).

وتبين لى عند إعادة تقييم الإحصاءات الراهنة (إيفانز وفاربيرو -Evans & Farber وتبين لى عند إعادة تقييم الإحصاءات الراهنة (إيفانز وفاربيرو ١٩٨٨) أن معدل الانتحار بوجه عام أعلى في البلدان ذات الطابع

الكاليبتى منه فى البلدان ذات الطابع الريجالى. وتتطابق هذه الملاحظة مع نظريات دوركايم عن الانتحار بدافع أنانى وبدافع الاغتراب حيث التكامل الاجتماعى يكون عند أدنى مستوى فى المجتمعات ذات الطابع الكاليبتى. إن المرء لا يجد أحدا يوليه اعتبارا سوى نفسه فى المجتمع الكاليبتى، ويكون هو وحده سيد حياته. وتشتمل حرية العمل هذه على إمكانية أن ينهى المرء حياته إذا لم تكن نوعية الحياة مرضية له. وليس الأمر كذلك فى المجتمع الريجالى الذى تسوده أيديولوجية تقول إن الفرد لا يعيش لنفسه ولكن لصالح المجتمع وأسرته. هنا ليس للمرء الحق فى أن يزهق حياته مهما كان الألم الذى يعانيه فى حياته. وتتسق هذه النظرية مع الملاحظات القائلة بأن الانتحار نادرا، على نحو نسبى، ما يقع فى المجتمعات القائمة على محورية إثنية. (روزنبلات -Rosen على نحو نسبى، ما يقع فى المجتمعات القائمة على محورية إثنية. (روزنبلات -Posen الانتحار يزيد فى أوقات الأزمات (ماكان وستيوين، ١٩٩٠). بيد أن البحث الأخير لا يميز بين أزمات الفرد وأزمات المجتمع. وليس ثمة من شك فى أن أزمة الفرد يمكن أن تقوده إلى الانتحار.

وعلى الرغم من أن الانتحار يتكرر كثيرا في المجتمعات الكاليبتية، إلا أنه يحدث أيضا في المجتمعات الريجالية، خاصة بالنسبة للفئة المسماة عند دوركايم الانتحار بدافع الغيرية. ذلك أن المرء يمكن أن يضحى بحياته من أجل جماعته أو مجتمعه في حالات نشوب نزاع أو حرب على نحو ما يحدث كمثال عند الطيارين اليابانيين الفدائيين الكاميكاري أو شهداء الجهاد في الإسلام أو من يفجرون أنفسهم. ويمكن أن يحدث الانتحار بدافع غيرى أيضا في أوقات السلم كرد فعل على حدث يجلب العار (مثال الهاراكيري، وهو انتحار الياباني تخلصا من العار).

# ٧ - التنظيم الاجتماعي بين قردة الرباح ( البابون )

لاحظ الدارسون للبابون أن لديها نمطان التنظيم الاجتماعي مختلفان اختلافا واضحا. ذلك أن قردة البابون المعروفة باسم هامادرياس (\*) -Hamadryas (papio hama في جماعات تضم رئيسا والتي تعيش في مناطق السهوب في أفريقيا، ينتظم في جماعات تضم رئيسا ذكرا له وحده الهيمنة مع حريم له من أنثيين أو أكثر وصغارهن. وتوجد أهم العلاقات الاجتماعية بين حريم القائد والإناث الكبريات. ولكن ما عدا ذلك القائد من ذكور كبار فليس لهم حريم خاصة بهم، وإنما يعيشون في جماعات ذكورية كلها. وتشكل الجماعات فرقا أكبر حجما ينامون معا في أغلب الأحيان.

ولكن قردة الرباح أو البابون المعروفة باسم papio cynocephalus، التى تعيش فى منطقة السافانا اللصيقة، فإنها تعيش فى جماعات أكبر حجما مختلطة ببعضها. والملاحظ أن الإناث يتمتعن بنفوذ أكبر على الذكور، ونجد أهم العلاقات الاجتماعية هى تلك القائمة فى صورة تحالفات بين إناث وإناث (بايرن وأخرون المهم العلاقات).

وأوضحت الدراسات الأحدث عهدا أن رباح الشقمة أو البابون من نوع الشقمة (Chacma (papio cynocephalus urinus) وهو نوع أدنى مرتبة من بابون السافانا، يقترب من نمط التنظيم الاجتماعى لبابون هامادرياس فى ظروف حياة معينة. هذا على الرغم من أن نمط حياته العادى يطابق نمط حياة بابون السافانا. (بايرن وآخرون، ١٩٨٧). ولوحظ أكثر من هذا أن جماعة غيرت نظامها من نمط التزاوج لدى بابون السافانا إلى نمط الحريم خلال سنوات قليلة نتيجة وجود حيوان النمر المفترس (أندرسون، ١٩٨٩). وحدث التغير فى النمط التنظيمى خلال أقل من جيل. لذلك

<sup>(•)</sup> ويسمى أيضا الرباح القمدس ، إذ كان يقدسه المصريون القدماء . وللذكر عرف كثيف . ( المترجم ) .

يستحيل القول إن تغيرات جينية كان لها دور فى هذا. وإذا قلنا إن هذا التغير فى النمط التنظيمى تغير بهدف التكيف، فلابد وأن تحكمه اليات اجتماعية أو نفسية أو ذهنية بديلة كرد فعل لتغير الظروف الإيكولوجية، كأن نقول خطر أن يفترسها أحد النمور.

والاحتمال الأكبر الذى يجعل بابون السافانا يتجمع فى قطعان كبيرة العدد هو أن ذلك هو أفضل دفاع ضد الحيوانات المفترسة. ويعيش بابون الهامادرياس فى السهوب الجافة حيث الغذاء قليل متناثر، ثم تضطر قردة البابون إلى البحث عن طعامها فى جماعات صغيرة. ولكن بابون الشقمة يعيش فى الجبال حيث يصبح الطعام أشد ندرة وأقل كلما ارتفعنا. ولهذا فإن التنظيم الاجتماعى المناسب يشبه نمط الهامادرياس أكثر فأكثر كلما ازداد الارتفاع (بايرن وأخرون، ١٩٨٧، ١٩٨٨).

ومن ثم قد يبدو من غير المنطقى القول إن جماعة من بابون الشقمة تحولت فى نمط حياتها لتشبه الشكل التنظيمى لبابون الهامادرياس بسبب وجود نمر على نحو ما أشار أندرسون (١٩٨٩). ولعل التفسير هو أن القردة تضطر إلى الحياة معا فى قطعان كبيرة العدد خلال موسم الصيف لحماية نفسها من الحيوانات المفترسة. وهذا من شئنه أن يجعل المرعى غير كاف وغير مجد ومن ثم تزداد حدة المنافسة بين أفراد القطيع، ولا تجدد الأنثى فى هذه الحالة فرصا لإطعام صغارها ما لم تعش فى كنف ذكر قوى. ويعزز هذا فرص تصدع وانقسام التنظيم الاجتماعى ونمط التزاوج داخل جماعات الحريم، كما تصبح المنافسة داخل القطيع منافسة بين جماعات الحريم.

والعامل المحدد لتكاثر البابون هو أولا وقبل كل شيء ندرة الطعام في السهوب وكذا في السافانا. إذ ينفق كثير من صغار القردة بسبب الجوع أو سوء التغذية. لذلك يكون المنافسة على الغذاء دور كبير بالنسبة للأبوين الملزمين بإطعام صغارهما. وتدور كذلك منافسة شرسة بين الذكور التزاوج مع الإناث. ويخضع تنظيم هذه الصراعات لتراتبية هرمية صارمة ضمانا الهيمنة، وكذا العملية تشكيل التحالفات. ونلحظ أن

الفارق بين نمطى التنظيم من حيث المنافسة هو أن المنافسة عند بابون الهامادرياس تدور بين جماعات حريم الذكر الواحد، بينما المنافسة بين بابون السافانا تجرى أولا وأساسا داخل القطيع لأنها غير منقسمة إلى جماعات صغيرة، أو بعبارة أخرى فإن تنظيم الهامادرياس تهيمن عليه نزاعات خارج الجماعة، بينما تهيمن على نمط السافانا نزاعات داخل الجماعة. وهذا هو الأساس الذي دعاني إلى مقارنة هذين النمطين بالانتخاب الثقافي. - R أو - X

واكتشف واسير Wasser وستارلنج Starling ( ١٩٨٦) وجود قدر كبير من المنافسة بين إناث بابون السافانا والذى يتجلى فى محاولات الإناث إعاقة تكاثر بعضها بعضا ولا غرابة فى وجود درجة عالية أيضا من المنافسة بين الذكور بل ليس من غير المألوف أن تقتل الذكور صغار قردة أخرى بهدف زيادة فرصها هى للتكاثر وغالبا ما تجامع الإناث الذكور المتاحين لها خلال فترة واحدة للتسافد وذلك لتجنب ذلك القتل وتحدد الذكور أبوتها مع لحظة الجماع (بوس ١٩٨٥)، بينما تثير الإناث الشكوك بشأن الأبوة بالتزاوج مع ذكور كثيرين، وبهذا تقلل إلى أدنى حد ممكن احتمالات أن يقتل الذكور صغارها.

ولكن نمط حياة السافانا على خلاف ذلك، إذ نادرا ما تدور صراعات بين إناث البابون التى تعيش وفق نمط الهامادرياس، ولم يشاهد الباحثون قيام أى تحالفات بين الإناث (بايرن وأخرون، ١٩٨٩). والذكر المهيمن هو الذى يحسم كل شيء، ونادرا ما تحدث صراعات داخلية نظرا لصغر حجم الجماعة. ولكن إذا اقتربت جماعة من الهامادرياس من جماعة أخرى تنشأ حالة من التوتر. ويبذل الذكر المهيمن قدرا كبيرا من الجهد والطاقة ليسوق إناثه بعيدا عن الذكور المنافسة الوافدة من جماعة أخرى. (بايرن، ١٩٨٧).

ونجد بين جماعة بابون هامادرياس ذكرا فردا يتربع على قمة هرم صارم فى تراتبية المكانات، وهذا الذكر هو الذى يقرر كل شىء، وله القدرة على حل وإنهاء أغلب النزاعات التى تنشب وسط الجماعة. وليس الحال كذلك بين بابون السافانا حيث عمليات اتخاذ القرار أقل بساطة، والإناث لهن الكلمة مثل الذكور على أقسل تقدير.

وها هنا نجد التماثل بين هذين النمطين وبين الشقافتين البشريتين الريجالية والكاليبتية على التوالى تماثلا مثيرا للدهشة خاصة عند تأمل السلوك الجنسى. إذ نلحظ أن التزاوج بين بابون هامادرياس خاضع بشدة لقواعد محددة. وعلى الرغم من أن الذكر يجمع بين زوجات عديدة، إلا أنه يتزوج فقط بإناث من بين حريمه هو، كما وأن الإناث لا يتزوجن أبدا من ذكور أخرى. لذلك فأن الشك بشأن الأبوة لا مكان له، ويمكن للصفار أن تنال الرعاية والحماية الكاملتن من الأب.

وليس الحال كذلك فى السافانا حيث يوجد التزاوج المختلط شبه كامل تقريبا. وتسعى الإناث "عامدة" إلى خلق حالة من الشك والتشوش بشأن تحديد من هو أب الصغير حتى تجعل جميع الآباء المحتملة متعاطفة مع صغيرها.

وإذا قارنا هذا بالمجتمعات البشرية سوف نجد بالمثل أخلاقا جنسية صارمة فى المجتمعات الريجالية مع العقوبات الصارمة لحالات الزنا، هذا بينما نجد قدرا أكبر من الحرية إزاء الزواج المختلط فى المجتمعات الكاليبتية. ونجد نظام الحريم القاصر على شخص بذاته فى المجتمعات الريجالية فقط. ويستطيع الذكر فى مجتمع كاليبتى أن تكون له خليلات ولكنه لا يمتلكهن، كما وأن الإناث بوسعهن فى الوقت نفسه أن يتخذن لأنفسهن عشاقا عديدين. وسوف يكون موضوع الباب العاشر هو السلوك الجنسى بين البشر فى المجتمعات الريجالية والكاليبتية.

ويلزم التأكيد هنا على أن معارفنا عن الحياة الاجتماعية لقردة البابون غير كافية، وأن التفسير الذى أسلفناه يرتكز على عدد محدود من الدراسات. وإنه لعسير أن نميز بين السبب والنتيجة علاوة على قدر كبير من الشكوك التى تساورنا بشأن أى العوامل التى تحدد حجم الجماعة والنمط التنظيمي لقردة البابون. وليست لدينا بيانات تجريبية يمكن أن تلقى الضوء على ما نفترضه من آليات اجتماعية أو نفسية تفضى إلى تغيرات في النمط التنظيمي. ولكننا نرى الملاحظات عن الصراعات والتحالفات أكثر مدعاة للتصديق والثقة، ولهذا ثمة أسس معقولة لتأكيدنا وجود رابطة بين السلوك الجنسي

والنسبة بين النزاعات داخل الجماعة والنزاعات خارج الجماعة. وهذه الرابطة مهمة فى الحقيقة نظرا لأننا نجد رابطة مماثلة لها بين البشر. وهذا ما سلوف أفسره فى الباب العاشر.

وطبيعى أن ليس لنا أن نستخدم المقارنة بين البشر والبابون لإثبات أى شىء عن الحياة الاجتماعية أو الجنسية للبشر. غير أن دراسة البابون توضيح لنا أن ثمة رابطة سببية تربط أنماط النزاعات بالسلوك الجنسى، وأن هذه الرابطية في الحقيقة ممكنة بيولوجيا.



### ٨ - سوسيولوجيا الانحراف

التباين شرط مسبق لحدوث الانتخاب. إذا لم يحدث تباين فى السلوك فلن يكون هناك ما تختار من بينه عملية الانتخاب الثقافى. واكتشف علماء عديدون أن التباين يبلغ أعلى درجاته فى فترات الأزمات، وهى الفترات التى يعانى فيها الناس من ضغوط وتوترات. ويعتبر التباين فى السلوك شاهدا على التجريب والابتكارية بهدف اكتشاف حل للمشكلات المتسببة فى الضغوط والتوترات. (كيرش ١٩٨٠، Kirch؛ روزنبرج -Ro

وإذا جاء التباين في السلوك ضد المعايير الاجتماعية المعمول بها أو من النوع الذي تعتبره الغالبية خطأ أو غير مستصوب، فإن بالإمكان أن نسميه انحرافا. ويرى عالم الاجتماع جاك دوجلاس Jack Douglas (۱۹۷۷) أن الانحراف يمكن أن يكون ظاهرة ابتكارية ضرورية للتغيير والتكيف اجتماعيا. إنه يقارن الانحرافات بالطفرات، ومن ثم يرسم وضعا موازيا لنظرية داروين التطورية.

وتحقق علماء اجتماع كثيرون من وجود رابطة وثيقة بين الانحراف والضبط الاجتماعى. إذ يمارس القائمون على السلطة سيطرتهم عن طريق تحديد السلوكيات غير المطلوبة والتى تعتبرها سلوكيات منحرفة، ويصمون أصحاب هذا السلوك بالمنحرفين (ليميرت ١٩٨٠).

وسوف أناقش فى هذا الفصل نظريات عن كيف نشأت المعايير، وكيف تحدث الانحرافات عن المعايير، وأهمية هذه العمليات التطور الاجتماعي. وسوف أركز أساسا على الانحرافات التي توصف بأنها خطرة على المجتمع نظرا لما لها من أهمية خاصة بالنسبة للنظرية الثقافية -R/K.

### ٨ - ١ الصراع لتعريف الواقع

يعتبر عالم الاجتماع ناخمان بن يهودا nachman Ben-Yehuda في نظرياته الأخيرة أن نظرية الانحراف محورية لتفسير الاستقرار أو التغيير الاجتماعي (بن يهودا، ١٩٩٠). ذلك أنه في موقف يتسم بالانحراف نجد شخصا أو فريقا يصف شخصا أو فريقا آخر، أو يصف أفعالهم بأنها منحرفة وخطرة على المجتمع. وتفيد مصطلحات بن يهودا أن أي انحراف إنما هو مفترض ذهني اجتماعي، ولذلك فإن مفهوم الانحراف دائما مفهوم نسبي. ويمثل مفهوم "المجال الأخلاقي الرمزي -symbol "ic-moral universe في علم الاجتماع عند بن يهودا مفهوما محوريا. ويسميه أخرون إطارا فكريا أو بنية معرفية. ويعتبر المجال الأخلاقي الرمزي تقليدا نظريا theoretical tradition، أو مفهوما عن الواقع جامعا في وحدة واحدة الرموز والمعاني والقيم والحوافز والأسباب لتصوغ جميعها نسقا متلاحما ببرر شرعية نظام أخلاقي بعينه. ويرسم المجال الأخلاقي الرمزي بوضوح معالم الحدود الأخلاقية، ومن ثم معايير ما يوصف بأنه منحرف. وغالبا ما يكون لدى الشخص المنحرف مجالا أخلاقيا رمزيا مغايرا يبرر مشروعية أفعاله هو نفسه. معنى هذا أن حالة الانحراف تمثل صراعا بين مجالين أخلاقيين رمزيين. ويحدث مثل هذا الصراع في كل مجتمع دائما وأبدا. وتعنى الصراعات ضمنا مساومات ومفاوضات بشأن الحدود الأخلاقية والهويات الاجتماعية. ويمكن أن يكون حصاد مثل هذه الصراعات تغيير أو إبدال المجالات الأخلاقية الرمزية بغيرها. (انظر أيضا كلاوس إيدير، نظرية عن انتخاب الهياكل المعرفية والتي سبق أن أشرنا إليها).

وحيث أن أى مجال أخلاقى ـ رمزى يبرر شرعية سلطة ما، فإن النتيجة المترتبة على حدوث تغير فى هذا المجال يمكن أن تعنى أن توزيع السلطة والموارد تغير أيضا. وهكذا فإن أى تحريف يمكن أن تكون له نتائج سياسية بعيدة المدى حتى وإن لم تتحدد على أنها سياسية (بن يهودا، ١٩٩٠). ولعل من المفيد الجمع بين سوسيولوجيا الانحراف عند بن يهودا وبين النظرية الثقافية -R/K نظرا لأنها توفر تفسيرا وظيفيا لتوزيع السلطة والموارد.

ويمكن أن تتجه عملية التحريف، أى خلق انحراف، من مركز المجتمع لتكون ضد الأطراف أو العكس (بن يهودا، ١٩٩٠). ومعنى هذا بعبارة أخرى أن من هم فى السلطة ورعاياهم يمكن أن يتهموا بعضهم بعضا بالتبادل بأداء أفعال منحرفة ومناهضة للمجتمع. وإذا حدث أن نجح شخص ما فى السلطة فى اتهام بعض تابعيه بالانحراف، فإن النتيجة هى تعزيز سلطانه، ومن ثم سيادة طابع ريجالى. وها هنا يقيم الانحراف الدليل ويبرر شرعية سلطانه ويهيئ فرصة للتدخل من أجل التصحيح فى صورة عقاب أو علاج. ويمكن أن تكون هذه الوسيلة لتأكيد السلطة فعالة، وهو ما يشهد عليه الواقع التاريخي من أن محاكم التفتيش دعمت بنجاح احتكار الكنيسة الكاثوليكية للسلطة من الأخطار التي تتهددها على مدى خمسة قرون عن طريق المطاردة المنظمة للهراطقة والسحرة. وعلى الرغم من أن الساحرات فى واقع الأمر الم تكن لهن تلك القدرات الخطرة المنسوبة إليهن، إلا أن هذه الحقبة لم تحد من فعالية هذه الوسيلة الريجالية طالما وأن الخطر المتوهم شرعً عملية الاحتفاظ بهيكل سلطة قوية.

وإذا حدث وأخفقت عمليات التحريف والإجراءات التصحيحية مع المنحرفين المهمين، فإن وضع من هم فى السلطة سوف يغدو ضعيفا، أو بعبارة أخرى: يسود طابع كاليبتى. وهذا هو عين ما يحدث فى المواقف التى ينجح فيها أشخاص أو جماعات من ذوى المكانة الاجتماعية المتواضعة فى اتهام أصحاب المكانة العالية والسلطة بالانحراف. ونرى هذا بعينه وعلى نحو نموذجى عند الكشف عن الفساد أو عن إساءة استخدام السلطة. وإذا نجح أشخاص من ذوى مكانة متوسطة فى اتهام شخص ما من المكانة نفسها بالانحراف فإن النتيجة قد تكون إعادة توزيع السلطة والموارد دون أن يحدث بالضرورة إضفاء لطابع ريجالى أو كاليبتى.

ويمثل الإبلاغ عن المنحرفين ساحة معركة حيث يدور القتال بين من يحددون معنى الانحراف وبين المتهمين بالانحراف، أو بين القاهرين والمقهورين، ومن أجل اختبار القوة بين قوى إضفاء الطابع الريجالي أو الطابع الكاليبتي. وتتوقف نتيجة هذا الصراع السجالي العنيف على ثبات المجال الأخلاقي الرمزى الذي يحدد معنى الانحراف.

وغالبا ما تنزع جماعة مقهورة إلى الثورة، وربما إلى إضفاء طابع كاليبتى على المجتمع - ولكن شريطة أن يكون بإمكانها كشف آليات القهر. وإذا نجحت السلطة في إظهار المجال الأخلاقي الرمزى الذي يبرر شرعية القهر في صدورة عقيدة دينية أو أيديولوجية أو علم متفق عليه ومقبول من الجميع، فإن رد فعل المقهورين في غالب الأحوال سوف يكون ذا توجه معاكس تماما. إن المرء الذي يشعر أن حريته في العمل مقيدة، ولكنه عاجز عن أن يجد كبش فداء يحمله تبعة ما يعانيه من إحباطات، سوف يميل إلى توجيه إحباطاته إلى الداخل ويلوم نفسه. سوف يشعر بعدم الأمان والعجز وفقدان الحيلة، ومن ثم يلتمس عن وعي أو عن غير وعي زعيما قويا قادرا على حل المشكلات التي يئس من حلها هو نفسه. إنه بعبارة أخرى سوف يطور أو يستحدث المشكلات التي يئس من حلها هو نفسه. إنه بعبارة أخرى سوف يطور أو يستحدث مفارقة وتناقض، إلى الانضمام إلى القوى الريجالية، ومن ثم يدعم ويساند القوى ذاتها التي قادته إلى حالة القهر التي يعانيها هو شخصيا. ولا تكون الثورة الكاليبتية ممكنة التي قادته إلى حالة القهورة معا في فهم المجال الأخلاقي الرمزى الذي يشرع قهرهم، والتغلغل في داخله وإبداله بجديد غيره.

## ٨ - ٢ تعريف الواقع في ضوء مصطلحات العلم

لم يعد بإمكان الدين الآن أن يبرر القمع التعسفى للانحراف فى المجتمع الديمقراطى الحديث الذى أضحت فيه حرية العقيدة الدينية حقا إنسانيا مقبولا بوجه عام. ولكن ثمة مجالا أخلاقيا ـ رمزيا أيضا ـ له هذه المكانة الآن وهو العلم. إن ما كان يوصم فى الماضى بأنه خطيئة بات ينظر إليه الآن باعتباره مرضا. وهذا هو ما نسميه تطبيب أى معالجة طبية للانحراف. ووجد التحريف أساسا له فى علم الطب الذى أصبح أيديولوجية جماعية غير مسموح بانتقادها إلا من جانب الخبراء وحدهم. وهؤلاء الخبراء هم الأطباء والأطباء النفسيون الذين يجدون مبرر وجودهم فى الأيديولوجية ذاتها التى يؤمنون بها وسوف يدافعون عنها دائما. ويمارس علماء الطب عن غير قصد قهرا ضد المنحرفين إذ يزعمون أن علة الانحراف نجدها فى الفرد وليس فى المجتمع.

وهذا افتراض له ما يبرره في حالات دون غيرها. ويتجلى هذا الضرب من الضبط الاجتماعي في حالات التشخيص الطبي النفسي، وفي العلاج السلوكي والعلاج المعرفي cognition therapy ( أرشاك وروزنفيلد Erchak & Rosenfeld؛ فوكو، ١٩٨٨).

وثمة مبحث علمى آخر يشرع القهر فى المجتمع الحديث، وهو علم الاقتصاد. إن ملايين الفقراء والمشردين والعاطلين عاجزون عن عمل أى شىء مجد لعلاج حالة البؤس والتعاسة التى يعانون منها لأنها توصف بأنها القوانين الطبيعية للاقتصاد. وحقق كارل ماركس بعض النجاح إذ حاول الاعتراض على هذا الإطار وإبداله بسواه: الاقتصاد الماركسى. ولكن لسوء الحظ فإن هذا الاقتصاد الجديد أو الأيديولوجيا الجديدة آلت فى نهاية المطاف إلى أن تكون طريقا يفضى إلى مزيد من القهر والفقر شأن الاقتصاد الرأسمالى التقليدي.

### ٨ -٣ صناعة الأسطورة

إن أى خطاب أو قصة هما موضوع للانتخاب. إن قصة ما يمكن أن تكون موضوع تصديق أو شك، ويمكن أن يجرى تداولها أو أن يطويها النسيان. ونجد قصصا معينة تتصف بخاصية تجعلها قابلة للتصديق وإعادة التشكيل وللتداول نظرا لأنها تستهوى مشاعر قوية في النفس الإنسانية - إنها تستثير كوامننا. ويقال إن مثل هذه القصة تحيا بذاتها. أو لنقل بعبارة أخرى ثمة قصص معينة لها درجة عالية من الصلاحية تجعلها مستقلة بذاتها إلى حد كبير عن صدق المحتوى.

وخير مثال هنا الأساطير المهاجرة والتى تحمل اسما مضللا شاعت به وهو أساطير الحضر. وخضع انتشار هذه الأساطير الحديثة لدراسة وبحث جادين. وعاشت بعض هذه الأساطير عقودا طويلة تتداولها الألسنة، وانتشرت عبر مسافات واسعة. وقد نجد فى حالات كثيرة الأسطورة نفسها فى أوروبا وفى الولايات المتحدة، ويكون من المستحيل عادة تتبع أصول نشأتها (كلينتبرج ١٩٨٦، Klintberg)

بريدنيك Brednich). ودرس العديد من علماء الفواكلور وعلماء النفس الاجتماعيين وأصحاب نظرية الميمات الوظائف النفسية لتلك الأساطير ذات القدرة على الاجتماعيين وأصحاب نظرية الميمات الوظائف النفسية لتلك الأساطير ذات القدرة على الانتشار. (دنديس Dundes) مولين Navy (مسلم المنتبرج، 1947) وبلحظ أن قصصا كثيرة لها جاذبية نفسية معينة إذ تستهوى مشاعر الثأر أو تفكير التمنى. وثمة قصص أخرى هي تعبير عن الخوف أو الانحيازات. مثال ذلك كثير من الأساطير عن أكل لحم الجرذان أو أكل لحم الكلاب أو غير ذلك من عناصر تعافها النفس والتي تزخر بها مطاعم الوجبات السريعة الصينية أو الإيطالية. وتحكي بعض أساطير الصضر عن أخطار تتهدد أطفالا أو ضحايا عاجزين لا حول لهم ولا قوة، ومن ثم تستثير فينا غرائز الدفاع عن النفس. مثال ذلك قصص عن أشرار عشية عيد القديسين يعطون الأطفال حلوي مسمومة وثمرات تفاح أخفوا بداخلها أمواس حلاقة. والملاحظ أنه على الرغم من كل المبالغات أو مجافاة الحقيقة فإن هذه الحكايات تحظي بتصديق واسع النطاق ويعاد سردها مرات ومرات لأنها تستثير فينا غرائز الدفاع عن النفس وتوقظ مشاعر الخوف من احتمال وقوع كوارث لو اتجه الأطفال إلى غرباء ليلة عيد جميع القديسين.

وإن الكثير من حكايات "البُبع وأمنًا الغولة" لا تستثير الخوف في نفوسنا فقط، بل إنها تفيد أيضا كنماذج للمماثلة السلبية، بمعنى أنها أمثلة لما لا ينبغى أن نكون عليه أو نماثله. وإن أكثر الأفكار شيوعا في هذه الحكايات البشعة هي القسوة والقتل وأكل لحوم البشر والانحراف الجنسي وعبادة الشيطان، وكثيرا ما تُعرض المرأة أو الطفل في صورة ضحايا فاقدى الحيلة والقوة. ويحدث أحيانا أن تجتمع كل هذه الأفكار والمرؤى في أسطورة واحدة. مثال ذلك تلك الأسطورة المبتدعة حديثا وتحكى عن وجود عبادات سرية للشياطين الذين يمارسون سلوكيات جنسية منحرفة مع أطفال ثم يقتلونهم أو يتكلونهم ضمن طقوس غريبة شاذة. وعلى الرغم من لا معقولية هذه الأساطير، فضلا عن افتقارها لأي شواهد مادية، إلا أن الملاحظ أن هذه الأسطورة الموروثة عن العصور الوسطى أخذت رداء عصريا حديثا في الولايات المتحدة الأمريكية، وانتشرت من هناك إلى نيوزيلاندا وإلى بلدان أوروبية كثيرة. وترتبت عليها الأمريكية، وانتشرت من هناك إلى نيوزيلاندا وإلى بلدان أوروبية كثيرة. وترتبت عليها نتائج دامية أصابت المتهمين بها، مثلما أصاب جميع ضحاياها المزعومين (ناثان

وسنیـــدیکر Nathan & Snedeker، ۱۹۹۰؛ بست ۱۹۹۰؛ وجنکنز Jenkins، اله۱۹۹۰؛ وجنکنز Jenkins، ۱۹۹۸؛ جودییر ـ سمیث ۱۹۹۸، (۱۹۹۸؛ وهنتر ۱۹۹۸، ۱۹۹۸).

وإن مثل هذه النتائج النفسية تكسب الأساطير المهاجرة درجة عالية من الصلاحية الثقافية مثل الميل لتصديقها وإعادة روايتها وتداولها. وطبيعى أن هذه الصلاحية النفسية مستقلة عن كون الأسطورة صادقة أم زائفة إلا في حالات نادرة يكون فيها البرهان المقنع للتأكيد أو للتكذيب ميسورا.

ويصدق الشيء نفسه على الشائعات التي يمكن تقسيمها إلى فئات مختلفة حسب وظائفها النفسية (روسنو Rosnow، وفاين، ١٩٧٦).

- ١ الأمـل الكاذب أو تحـقيق رغبة وهي الشـائعات التي تعـبر عن آمال لدى الناس.
  - ٢ شائعات الشبح التي تعكس مخاوف وقلق الناس.
- ٣ شائعات دق الإسفين أو العدوانية، وهي التي تعبر عن انحيازات ضد
   جماعات أخرى فرعية من السكان.

وغالبا ما يعمد الباحثون المعاصرون إلى وصف الآليات النفسية التى تجعل الناس يحكون ويصدقون قصصا بعينها دون سـواها، هـذا على الرغـم من أنهـم لا يستخدمون نظرية الانتخاب الثقافي نظرا لأن هذا الإطار (الباراديم paradigm) تعتبره العلوم الاجتماعية الآن طرازا باليا. ولكن منذ عقود قليلة مضت، وقتما كانت النزعة التطورية الجديدة لا تزال على قيد الحياة، تم نشر دراسة سوسيولوجية عن الشائعة معتمدة أساسا وصراحة على نظرية الانتخاب (شيبوتاني Shibutani، المتنوب (شيبوتاني أن الشائعات تنشأ في حالة أزمة معرفية أو عندما لا يتفق المعروض من المعلومات عن الوقائع مع الطلب المنشود. وهنا تقترح بعض العناصر الاجتماعية المختلفة تفسيرها للحالة وفقا لتوجهاتهم ومصالحهم الشخصية. ويحدث

نظرا لأن التفكير التطورى لم يكن شائعا ومقبولا أنذاك في العلوم الاجتماعية ، فقد وجد شيبوتاني أن
 من الضروري إزاء هذا الوضع أن يدافع في كتابه عن نفسه صراحة ضد الانتقاد المحتمل .

انتخاب بين الأفكار المقترحة خلال العملية الآنية للاتصال الجماعى إلى أن تحظى صيغة معيارية قبولا عاما. ويجرى انتخاب الأفكار حسب مدى استساغتها تأسيسا على ملاستها لافتراضات مشتركة. ويمكن لفكرة ما أن تحظى بقبول أوسع نطاقا إذا ما كانت تخفف من حالة التوتر، أو تبرر انفعالات غير مقبولة أو تجعل العالم مفهوما أكثر ومن ثم تقلل من حالة التنافر المعرفي.

وإذا كان الطلب على الأخبار والمعلومات غير متحقق ومفرطا مبالغا فى ما ينشده، هنا تزداد حدة الاستثارة الجمعية وتتحول إلى موقف تصاغ فيها الشائعات وتتواصل بين الناس غبر قابلية الإيحاء لديهم. وتخلق تلقائيا قنوات معلوماتية. وفى مثل هذا الموقف من الاستثارة الجماعية الحادة يصبح الناس أكثر استجابة للعدوى المزاجية والسلوكية. وتتحول معايير الحكم مؤقتا ويصبح بالإمكان التفكير جديا فى مقترحات غريبة فى طبيعتها عن المعتقدات المعتمدة وتنتهك المعايير المألوفة للمصداقية (شيبوتاني، ١٩٦٦).

والعلماء، كما ألمحنا سابقا، ليسوا أيضا براء من التأثر بالبدع الناتجة عن الانتخاب الثقافي. إنهم ليسوا في منعة إزاء الآليات النفسية التي تجعل الناس تصدق وتردد حكايات بعينها. وخير مثال هنا أسطورة أكل لحوم البشر. إن الاعتقاد بأن الشعوب البدائية اعتادت أن تتخذ من لحوم بعضها بعضا طعاما تغتذي عليه يقودنا إلى درجة عالية من الإثارة النفسية، حتى أن هذه الأسطورة ظلت تحكى ويتداولها الناس على مدى قرون حتى بات يصدقها أكثر العلماء شهرة على الرغم من أننالم نجد عالما واحدا من علماء الأنثروبولوجيا أو الإثنوجرافيا شاهد عملية أكل لحوم البشر المزعومة. ويمكن أن نتتبع الغالبية العظمى من الحكايات عن أكل لحوم البشر النجد بداياتها في تخييلات ذات طابع شيطاني اختلقها الناس لتشويه سمعة عدوهم. ومن أمثال هذه التخييلات الاتهامات بممارسة السحر وغيرها. وغالبا ما كانت هذه الاتهامات يستخدمها أصحابها لتبرير الحرب أو العبودية أو الاستعمار. (أرينز

إن أفشح أرينز لزيف أسطورة أكل لحوم البشر لا يزال موضع خلاف حتى أن كثيرين من علماء الأنثروبولوجيا يحجمون عن تغيير نظرتهم القديمة.

كذلك فإن قصص الرعب التى تحكى عن منحرفين معادين للمجتمع ربما تكون لها وظيفة اجتماعية غير كونها وسيلة للتأثير من خلال المضاوف الشخصية. وأكثر الانحرافات وضوحا هى تلك التى يعتبرها النظام الاجتماعى الرسمى خطرا يتهدده. ويسمى الكفاح الجمعى المنظم ضد هذه الانحرافات الذعر المعنوى-moral pan (برجسين Witch-hunt ) ic إس. كوهين، ١٩٧٧) أو مطاردة السحرة ١٩٧٧ (برجسين ١٩٧٧).

### ٨ -٤ مطاردة السحرة والذعر المعنوى

مطاردة السحرة يمكن تعريفها بأنها اضطهاد منظم لجماعة (حقيقية أو متوهمة) يزعم المجتمع أن لها قدرات ضارة به وخطرة عليه. وهؤلاء "السحرة" هم فى أغلب الحالات من أبناء المجتمع الذين يضطهدهم، أى هم أعداء داخليين. وغالبا ما تُختلق الأساطير بكثافة عن السحرة وخصائصهم وأنشطتهم. ونذكر كنموذج لمطاردة السحرة أن المجتمع غالبا ما ينظر إلى السحرة بأنهم عناصر شديدى الخطر، حتى أن المجتمع يسقط المبادئ العامة للعدالة وقواعد الالتزام بالبينة والدليل من أجل الحفاظ على سلامة المجتمع. وثمة حالات لمطاردة السحرة أقل تطرفا تسمى حالات الذعر المعنوى، والتى تعنى رد فعل جمعى شديد الضراوة والانفعالية ضد جرائم أو انحرافات معينة يتصورها المجتمع. وغالبا ما يكون لوسائل الإعلام الجماهيرية دور حاسم فى خلق يتصورها المجتمع. وغالبا ما يكون لوسائل الإعلام الجماهيرية دور حاسم فى خلق يتصورها المجتمع وغالبا ما يكون لوسائل الإعلام الجماهيرية دور حاسم فى خلق لسيطرة وتحكم الزعماء السياسيين والدينيين.

ويحتاج المجتمع إلى أن تنزل به كارثة من الجرائم الخطرة لكى يشرع فى مطاردة السحرة أو ليعانى حالة ذعر أخلاقى. ويختلق المجتمع فى أغلب الحالات المنحرفين، ومن المعروف أن ظهور عدو مشترك يحفز المجتمع إلى التضامن، وأنه فى حالة غياب مثل هذا العدو فإن المجتمع قد يخلق التضامن عن طريق افتراض وجود انحراف. ويستخدم المجتمع كباش الفداء أهدافا للعدوان الجمعى الذى يخلق تضامنا اجتماعيا. (إيبل إيبسفيلت Lavi) . وقد يكون الأمر مخططا ولكنه

فى أغلب الحالات يبرز عفويا. وثمة طرق ثلاثة يمكن أن يختلق بها مجتمع ما منحرفين:

١ - مدى المبالغة فى اتساع نطاق وخطر مشكلة انحراف قائمة، أو احتدام
 البحث عن منحرفين.

٢ – اختلاق منحرفین جددا عن طریق تحریك حدود ومعالم مظهر السلوك السوى المستقیم.

٣ - أن يكون الانحراف تخييلا بالكامل.

ويمكن أن نضرب مثالا عن الفئة الأولى باضطهاد الشيوعيين فى الولايات المتحدة الأمريكية على يد السيناتور ماكارثى خلال الخمسينيات (سكوينمان Schoeneman، ٥١٩٧).

ومثال لظاهرة لم تكن موضع اهتمام أو نظر فى السابق ثم أعيد تعريفها بأنها ظاهرة منحرفة وضارة وهى الحرب ضد الاستمناء فى العصر الفيكتورى (أوسيل -Us ظاهرة منحرفة وضارة وهى الانحرافات المتخيلة بالكامل نجد خير مثال لها فى اضطهاد السحرة فى أوروبا خلال القرنين الخامس عشر والسادس عشر (بن يهودا، ١٩٨٨).

والملاحظ أن الدراسات الأنثروبولوجية عن السحر والعرافة تركزت أول الأمر على الثقافات البدائية التى شاعت فيها اتهامات بأعمال السحر الأسود. ويمكن القول بان مثل هذه الاتهامات كانت لها وظائف متباينة. إذ حينما تريد جماعة ما أن تعزز تضامنها الداخلى يمكن أن تحقق ما تنشده عن طريق اتهام أشخاص (غالبا غير محددين) من خارج الجماعة بالإضرار بالجماعة باستخدامهم السحر ضدها. وإذا ما كان الاتهام موجها إلى أشخاص من داخل الجماعة بارتكاب أعمال السحر فإن الهدف ربما يكون التحكم في المنحرفين ودعم الحدود الأخلاقية أو إعادة تحديدها، أو ربما يكون الاتهام أداة وذريعة في حرب دائرة بين فرق متنافسة أو محاولة لإعادة تحديد معالم التراتبية الهرمية في المجتمع. (دوجلاس إم، ١٩٧٠).

وقد لا يكون من الحكمة الانتقال إلى التعميم من هذه الصالات المفردة عن الاتهامات بالسحر وتطبيقها على عمليات مطاردة واسعة ومنظمة للسحرة على نحو ما رأينا في مجتمعات أكبر. إن الاتهامات المفردة غالبا ما تكون تعبيرات عن نزاعات الجتماعية يومية أو عن محاولات لتفسير سوء طالع أشخاص أفراد. هذا بينما المطاردات المنظمة للسحرة كثيرا ما تمثل ظواهر ممتدة لفترات طويلة وتشتمل على عدد كبير من الناس، وغالبا ما تشتمل على بلد بأكمله (سكوينمان، ١٩٧٥). وسوف أركز دراستي على مطاردات السحرة وحالات الذعر المعنوى المكثفة أو المنظمة نظرا الأهميتها الخاصة في نظرية الانتخاب الثقافي.

وأكبر حملة مطاردة السحرة في التاريخ - والتي منها جاء اسم الظاهرة - هي تلك التي حدثت في أوروبا في أواخر العصور الوسطى ومطلع العصر الحديث. إذ ظهرت طوائف جديدة عديدة خلال القرنين العاشر والحادي عشر ترفض الجمود العقائدي وطغيان الكنيسة الكاثوليكية الرسمية، ورأت الكنيسة في هذا تهديدا لسلطانها. ونشأت محاكم التفتيش بغية الدفاع عن الكنيسة واستئصال العصاة. وتمت الإطاحة الكاملة بالهراطقة مع حلول القرن الثالث عشر، غير أن سلطان الكنيسة كان لا تزال تتهدده انتفاضات اجتماعية كبيرة وقعت خلال هذه الفترة. واحتاجت الكنيسة إلى كباش فداء جدد لكي تفسر الأزمة الاجتماعية وتضفى مشروعية على سلطانها. لذلك كانت التربة مالحية لتصور وجود طائفة من السحرة يعبدون الشيطان وهم سبب كل أنواع مالحة لتصور وجود طائفة من السحرة يعبدون الشيطان وهم سبب كل أنواع وأجبروا على الإدلاء بمعلومات عن سحرة آخرين ضمانا لاطراد العملية. ويصف بن يهودا (١٩٨٠) الطقوس المزعومة التي قيل إن السحرة شاركوا فيها، ويرى أنها صورة مرآة معكوسة لطقوس الكنيسة. إن السحرة هنا نماذج مطابقة سلبية للمتزمتين، باعتبارها نموذج لما يجب أن لا يكون. وأبرزت محاكم السحرة بحدة ما يسمى الإيمان الخالص الصادق، وذلك بأن قدمت النقيض في صورة شيطانية.

ويمكن النظر إلى مطاردة السحرة كرد فعل سلبى إزاء التغيرات الاجتماعية الموضوعية التى حدثت خلال الفترة قبيل وأوائل النهضة. ذلك أن زيادة التحضر والصناعة والتجارة وما ترتب على ذلك من تخصص وتقسيم للعمل، كل هذا عزز نفوذ

الطبقة الوسطى الجديدة وخلق هياكل اقتصادية وسياسية جديدة كانت مستقلة عن سيطرة وتوجيه الكهنوت. وهددت هذه التغيرات بإضعاف سلطة الكنيسة وخلق صورة جديدة عن العالم الذى لم يعد يهيمن عليه رجال اللاهوت. ومن ثم كانت مطاردات السحرة محاولة لمناهضة هذه التغيرات وإعادة تأسيس السلطة التقليدية للكنيسة (بن يهودا، ١٩٨٠).

وينظر عالم النفس توماس سكوينمان Thomas Schoeneman (۱۹۷۸) إلى رد الفعل هذا باعتباره تجديدا نكوصيا. ويمثل نموذجه تطويرا جديدا لعلم الاجتماع عند أنطونى والاس Anthony Wallace، إذ يمكن أن تحدث التغيرات الاجتماعية إما نتيجة تكيف تدريجى (تحرك عمليات التوازن) أو نتيجة إعادة إحياء Revitalization والذى يعنى حسب هذه النظرية وقوع تحول مفاجئ نتيجة جهد واع. وتحدث هذه العملية الأخيرة كرد فعل لأزمة ثقافية. وعادة ما يتجه رد الفعل إزاء أزمة ثقافية إما إلى الخلف، في محاولة لإعادة تثبيت أركان نظام سابق، وإما في اتجاه إحداث تحول أكثر راديكالية حسب رؤية الناس ويفضى إلى ابتكار نظام جديد. ويفسر سكوينمان ظاهرة مطاردة السحرة على أنها رد فعل محافظ إزاء أزمة ثقافية، ومحاولة لإعادة تثبيت مطاردة السحرة على أنها رد فعل محافظ إزاء أزمة ثقافية، ومحاولة الاعادة تثبيت دائم الذات. وتؤدى مطاردة السحرة إلى أن يصبح الضغط النفسى والأزمة الاقتصادية في وضع أسوأ وأسوأ حيث تجرى في الوقت نفسه عملية قوامها الصراع من أجل الحفاظ على ذات الهياكل التي تسببت في الأزمة. وينشأ إيمان بالشياطين، وهو عقيدة تجعل السحرة هم المسئولين عن الأزمة، وتجعل بالإمكان تحديد المزيد من السحرة الماما والحصول على اعترافات قسرية بالإكراه تؤكد عقيدة الإيمان بالشياطين ذاتها.

ولا يجرؤ أحد على انتقاد مطاردة السحرة لأن هذا سيجعلهم عرضة لاتهامهم بأنهم سحرة. ويمكن أن يطول أمد مطاردة السحرة لزمن طويل جدا بسبب هذه النتائج التي تفضى إلى تضخم العملية ذاتيا. وعلى الرغم من حقيقة أن مطاردة السحرة تفضى إلى تفاقم وتضخم الأزمة الاجتماعية على المدى الطويل، إلا أن لها بعض المزايا المباشرة الثقافية والنفسية. إنها عمل موضوعى وواضح في زمن يسوده

الشك والخوف، إنها تسمح للناس بإمكانية الإيمان بأن مأساتهم نتاج خطأ شخص ما أخر وليس خطأهم هم. وتهيئ متنفسا للغضب والعدوان والشعور بالذنب، وهى أمور تراكمية على مدى فترة الأزمة الثقافية. ولا تنتهى مطاردة السحرة إلا حين تتوازن حالات الغثيان المتراكمة التى تسببت فيها مع هذه المزايا النفسية المباشرة. ويتلو هذا تحول راديكالى فى نظرة السكان إلى العالم، أى تحول فى النموذج الإرشادى الذى يستلهمونه القدرة على بناء هيكل اجتماعى جديد (سكوينمان، ١٩٧٥).

ويفسر برجسين (١٩٧٨) مطاردة السحرة السياسية وكذا الدينية على أنها طقوس سحرية. ويرى أن تقسيم الناس بين منحرف وسوى مواز للتقسيم بين المقدس والدنس. ولحظ أن الأفعال التي قيل إنها خطر على المجتمع وتهيئ فرصة لاضطهاد المذنب هي أفعال مبتذلة ومن طبيعة الأفعال اليومية. وإن أيديولوجيا مطاردة السحرة تجعل الغرض المفارق المتعالى حال في الحياة اليومية، إذ تعزو معنى متعاليا للأفعال اليومية العادية المبتذلة، ويتحول الهدف السياسي أو الديني الأسمى إلى هدف حال في الحياة اليومية. ويتحقق هذا بجعل نقيضه الرمزي بناء طقسيا مرتكزا على ظواهر يومية. ويمكن المجتمع أن يحدد ويبنى ذاته كعنصر فاعل متحد بهذه الطريقة. وتغدو التساؤلات عن الذنب وعن العدالة غير ذات صلة بالموضوع في هذا السياق نظرا لأن الاتهامات الموجهة إلى السحرة ليست من طبيعة هذا العالم الذي تعيش فيه. ومن ثم فإن كل من يتهم بممارسة السحر ليست لديه سوى فرصة ضئيلة للدفاع. ويذكر برجسين عددا من الأمثلة لمطاردات السحرة لأسباب سياسية. من بين هذه الأمثلة حملات التطهير أثناء الثورة الثقافية في الصين، والنظام الإرهابي أثناء الثورة الفرنسية، والمحاكمات المظهرية أيام ستالين، والاضطهاد المكارثي للشيوعيين في الولايات المتحدة الأمريكية. وفي اتساق مع هذه النظرية يجد برجسين أن مطاردات السحرة شاعت أكثر ما شاعت في دول الحزب الواحد حيث الأيديولوجية ضاربة بجنورها في الحياة اليومية (برجسين، ١٩٧٧؛ ١٩٧٨).

وتستخدم مطاردة السحرة كوسيلة للسلطة في سياقين مختلفين: الحفاظ على أيديولوجية قائمة، أو خلق أيديولوجية جديدة. وتعتبر محاكمات السحرة في عصر النهضة الأوروبية وكذا المكارثية مثالين على الفئة الأولى. إذ حينما يتآكل وينهار الأساس الأيديولوجي للمجتمع ويكون الهيكل الاجتماعي الرسمي القديم مهددا ومعرضا للخطر نتيجة بداية عملية إضفاء طابع كاليبتي. هنا يمكن للحكام القائمين على السلطة، وبسبب حاجتهم إلى وسيلة أكثر فعالية، أن يحاولوا الحفاظ على الوضع القائم عن طريق توحيد السكان في حرب مشتركة ضد عدو وهمي. ويؤدي افتقاد العدو إلى الكلبتة (إضفاء الطابع الكاليبتي). وتفترض السلطة وجود هذا العدو الوهمي حتى يمكنها مناهضة هذه العملية والتصدي لها والحفاظ على هيكل السلطة الريجالية.

ونجد من ناحية أخرى أن مطاردة السحرة مستخدمة أيضا من أجل نشر أيديولوجية جديدة. ويحدث هذا على نحو نموذجى أثناء وعقب ثورة ما، حيث يجرى إبدال أيديولوجية قديمة بأخرى جديدة، وحيث يعتمد نجاح الثورة على رغبة الناس فى التحول إلى الأيديولوجية الجديدة فى أقصر وقت ممكن.

## ٨ -٥ دور وسائل الإعلام (الميديا) الجماهيرى

غالبا ما يكون لوسائل الإعلام الإخبارية دور مهم في خلق حالات الذعر المعنوية. وقدم ستانلي كوهن في دراسة رائدة له عن هذه الظاهرة وصفا لمثال من بريطانيا حيث كان الصحافة دور حاسم في خلق حالة ذعر معنوى بشأن جماعة من الشباب تسمى المودس Mods (أي الحداثيين) والروكرز (الهزازين). ولم تقنع الصحافة في هذه الحالة بخلق حالة الذعر المعنوى، بل كان لها أيضا دور رئيسي في صوغ فئات المودس والروكرز التي بدأ الشباب يصنف نفسه على هديها ويتطابق معها. وخلقت الصحف جوا من الإثارة حين بالغت عمدا في السلوك العنيف للشباب وإسباغ هوية شخصية مميزة لهم. وأدت هذه الموجة من الذعر المعنوى إلى عمليات اعتقال جماعية وإلى إساءة كبرى من السلطات في ممارستها للقوة. وتم في الوقت نفسه تعبئة الرأى العام المطالبة بمنح الشرطة المزيد من السلطات، والمطالبة بالمزيد من التحكم والمزيد من انعقوبات القاسية الرادعة. (كوهين إس، ۱۹۷۷). وهذا هو رد الفعل النمونجي من انعقوبات القاسية الرادعة. (كوهين إس، ۱۹۷۷). وهذا هو رد الفعل النمونجي

إزاء موجة من الذعر المعنوى، والسبب فى أنها تفضى إلى نتيجة ذات طابع ريجالى قوى.

وربما كان الحافز وراء مبالغات الصحافة حافزا اقتصادیا لا سسیاسسیا، وربما كانت المنافسة الاقتصادیة بین وسائل الإعلام الجدیدة قوة انتخابیة قویة فی هذه العملیة (انظر الباب ۹). وربما كان الحافز الرئیسی اقتصادیا، ولكن النتیجة سیاسیة إلی حد كبیر: المزید من التحكم، والمزید من استخدام القوة ضد الشباب، أو بعبارة أخرى المزید من التسلط والهیمنة أی غلبة الطابع الریجالی. بید أننا نخطئ إذا زعمنا أن سبب الذعر المعنوی كان اقتصادیا فقط، ذلك لأن أی ذعر معنوی لا تخلقه میدیا الأخبار فحسب، بل یخلقه القراء أیضا. والملاحظ أن الذعر المعنوی لا یحدث ما لم یكن هناك رد فعل انفعالی قوی من جانب القراء. وما كان لرد الفعل الانفعالی هذا أن یحدث ما لم یكن هناك مسبقا خوف شائع من احتمال انحراف الشباب ورغبة فی المزید من التحكم فی الشباب. لذلك ثمة ما یبرر افتراض أن الصحف استثمرت خوفا قائما من قبل فی نفوس الناس من احتمالات انحراف الشباب.

وثمة عناصر أخرى يمكن أن تكون لها مصلحة فى خلق حالات الذعر المعنوى، ومن هـؤلاء الشرطة والزعماء السياسيين، وجماعات المصالح السياسية والدينية، وأيضا دعاة عقيدة الشيطان الذين يزعمون بأنهم خبراء فى اكتشاف الانحراف والسيطرة عليه.

### ٨-٦ موضوعات حملات مطاردة السحرة

قد يبدو أن من أو ما تهاجمه حملات مطاردة السحرة أو الذعر المعنوى إنما تُحدَّد على نحو عشوائى. ولكن ليست جميع أنواع الانحرافات ملائمة لتكون أهدافا لحالة من الذعر المعنوى.

واضح أن لابد وأن يكون شيئا يستثير أكثر كوامن النفس حساسية ويستثير مشاعر الهلع في نفوس العامة، مثل الأخطار الخارقة للطبيعة أو الجريمة أو أخطار

تتهدد الأطفال، أو انحرافات جنسية، أو أمراض وبائية، أو طعام مسمم، وغالبا ما يسهم فى تأجج الذعر المعنوى نزاع نفسى قائم أو تنافر معرفى يتهدد الوضع المعنوى القائم.

والهدف المفضل لأى ذعر معنوى هو عدو سهل لا يثور خلاف بشأن إدانته، وموارده للدفاع عن نفسه محدودة. مثال ذلك أن المجرمين المشتبه فيهم المتحفظ عليهم تكاد تنعدم أية إمكانية لديهم للدفاع عن أنفسهم ضد أتهامات تنشرها ميديا الأخبار مهما كانت درجة المبالغة في هذه الاتهامات. ويجرى تحديد ظاهرة الانحراف بعبارات فضفاضة غير مميزة المعالم على نحو يجعل دائما بإمكان الذعر المعنوى العثور على نقاط جديدة للاتهام والهجوم إذا ما حدث وأخفق الأسلوب السابق.

ويجد الذعر المعنوى أو مطاردة السحرة دعما من خلال اختلاق أساطير على نطاق واسع. وغالبا ما ينبرى "الخبراء" الذين يردعون الناس بعقائد شيطانية محكمة ويطالبون بالمزيد من الموارد لمحاربة الشر (بما فى ذلك المزيد من الأموال لأنفسهم). بيد أن الأساطير أعجز من أن تعيش طويلا إذا كان تفنيدها أمرا يسيرا. لذلك فإن أكثر الأساطير استمرارا وأطولها حياة هى تلك التى تتعلق بظواهر خافية أو ظواهر يستحيل على الناس ملاحظتها مثل تسميم الطعام أو الجريمة المنظمة. ويمثل الدين كما هو واضح، أرضا خصبة تماما لحالات الذعر المعنوى نظرا لأن جميع الأديان تشتمل على تصورات عن ظواهر غير مرئية، كما وأن هذه الظواهر يصعب تفنيدها.

ولكن مع اطراد حركة العلمنة فى الأزمنة الحديثة، وجدت حملات مطاردة السحرة أهدافا جديدة من بينها الانحرافات السياسية، وسوء استعمال العقاقير، والجريمة المنظمة، والسلوك الجنسى. وحظيت الجرائم الجنسية بوجه خاص على اهتمام متزايد فى حالات الذعر المعنوى مؤخرا، نظرا لأن السلوك الجنسى مجال يغلب عليه الخفاء والسرية عن أعين العامة، ونظرا لارتباطه بمشاعر ومحارم لاعقلانية قوية. ومع هدذا لا يزال الخوف من عقيدة عبادة الشيطان حيا حتى الآن، حتى داخل المجتمع الصناعى الحديث (بروملى ١٩٩٨). كذلك فإن عقيدة الإيمان بأن مرتكبى الجرائم الجنسية على علاقة بالشيطان لا تزال حية مثلما كانت فى العصور الوسطى.

علاوة على هذا ، فإن نظرية التحليل النفسى عن الكبت هيأت إمكانية للعقيدة القائلة بأن الأطفال ربما تعرضوا لعمليات تعذيب مروع على أيدى أفراد ذوى نزعات شيطانية ومجرمين جنسيين، حتى وإن لم تحتفظ الذاكرة بأدنى فكرة عن تلك الأحداث. ويزعم المؤمنون بالشياطين أن الذكريات المقموعة عن هذه الأحداث الوحشية يمكن استعادتها بتقنيات العلاج بالإيحاء أو بالتنويم المغناطيسى (لوتو Lotto) ١٩٩٤؛ لوفتوس وكيتشمان Lotrus and Ketchman ، ١٩٩٤). ولكن مثل هذا الذعر المعنوى يتسم بقوة سيطرة مميزة، لأنه يستثير العديد من أكثر الكوامن النفسية حساسية: الجنس والخطر والدين وحماية الطفل.



# ٩ - وسائل الإعلام " الميديا " الجماهيرية

وسائل الإعلام الجماهيرية لها دور منهم في المجتمع الديمقراطي الصديث باعتبارها قناة الاتصال الرئيسية. ويركن الناس إلى وسائل الإعلام الجديدة، إذ يرون فيها المصدر الرئيسي للمعلومات، والأساس الذي يشكلون على هديه آراءهم والتعبير عن قراراتهم، وتقضى نظرية الانتخاب الثقافي بأن أي انتخاب لرسائل واردة في وسائل الإعلام الجماهيرية سوف يكون لها تأثير عميق على المجتمع برمته. ويبحث هذا الباب في القوى الانتخابية التي تحكم وسائل الإعلام العامة داخل سوق حرة غير مقيدة، ويفسر كيف يمكن لهذه الآليات الانتخابية أن تفضى إلى هيمنة؛ أي إضفاء طابع ريجالي، وإلى تركز السلطة الاقتصادية.

لقد تزايدت حدة المنافسة في نطاق وسائل الإعلام العام، ويدور قتال بين عناصرها من أجل جذب اهتمام القراء والمستمعين والمشاهدين التليفزيون، وأصبح موت وحياة أي صحيفة أو محطة تليفزيون موضع رهان، حيث أن دخل الإعلانات والدعم يتناسب مع عدد القراء أو المشاهدين. وتواجه وسائل الإعلام المطبوعة مشكلات تتعلق بالمنافسة مع وسائل الإعلام الإلكترونية كمصادر للأخبار. إنها لكي تبقى على قيد الحياة أخذت تتحول أكثر فأكثر نحو استراتيجيات مغايرة، مثل التسلية والترفيه ودغدغة المشاعر وتجارة الفضائح وإشاعة الخوف وإنفاق قدر أقل من الموارد على البحث الجاد عن الأخبار. ولا يصدق هذا فقط على بقاء الأصلح من وسائل الإعلام الإخبارية، بل وأيضا على الانتخاب الثقافي والانتخاب السياسي. إن وسائل الإعلام الإخبارية هي أهم القنوات لنشر الثقافة والأفكار والآراء، وتتشكل أغلب الآراء بينما الناس جلوس يشاهدون الأخبار والحوارات على شاشات التليفزيون، ويبين لنا عند تحليل الانتخاب الثقافي في مجتمع المعلومات الإلكترونية أن جزء مهما من الانتخاب

يكمن فى الاختيار بين قنوات التليفريون. إن الملايين من المشاهدين الكسالى يجلسون فوق مقاعدهم الوثيرة المريحة ممسكين بأجهزة التحكم عن بعد يتنقلون بين أفلام الإثارة والوعاظ الداعين إلى إحياء فكر السلف، والإعلانات التجارية عن نوع جديد من العطور. يفعلون هذا دون أن يدركوا أنهم باختيارهم أى المؤثرات الثقافية والسياسية التى يتعرضون لها إنما اختاروا أيضا التطور الثقافي والسياسي لبلدهم.

ومن الأهمية بمكان أن نحلل أى المعايير الانتخابية هى الفعالة والمؤثرة هنا. إن وسائل الإعلام الإلكترونية تعمل أولا وقبل كل شىء على إشباع رغبة. إنها آلة استرخاء، وينشد المشاهد الترفيه عن نفسه ولم يتم اختيار الوجوه المعروضة على الشاشة لما تتميز به من آراء، بل لقيمتهم الترفيهية. والملاحظ أن محطات التليفزيون لا تتنافس حول أيديولوجيات، بل حول انطباعات وتأثيرات حسية. والمثال المتطرف هنا هو فيديوهات الموسيقى المشبعة بانطباعات ومؤثرات حسية سريعة التغير من حيث الصوت والصورة معا.

وكم من المرات ناقش فيها علماء الميديا أثر الميديا على تشكيل آراء الناس. وينزع الناس إلى أن يقرأوا بشكل انتقائى ما سبق لهم أن وافقوا عليه وإلى التبرير العقلانى لآرائهم التى تشكلت من قبل فى معرض التصدى لحجج معارضة. ويبدو أن الشواهد التجريبية تشير إلى أن سلطان وسائل الإعلام العامة ضعيف من حيث القدرة على تغيير آراء الناس فيما يتعلق بالقضايا التى صاغوا رأيا راسخا بشأنها. ولكن لها تأثير عميق إذا ما كان الأمر يتعلق بتحديد خطة عمل وتلقين الناس ما يخص قضايا جديدة. والملاحظ أن طريقة صياغة مسائلة ما تحدد كيفية مناقشتها، وأى أسباب نعزو إليها مسئولية مشكلة اجتماعية ما وأى العلاجات المحتملة تكون موضوعا للمناقشة.

ويمر إنتاج الأخبار في أغلب الأحيان عبر خطوات عديدة: الرواة، ومصادر المعلومات، ومندوبي الصحف، والمخبرين، ووكالات الأنباء، والصحافيين والمحررين. وتورد وسائل إعلام كثيرة أسماء وسائل إعلام أخرى أو قادة رأى حتى يكتمل دفق سلسلة المعلومات الطويلة. وقد يحدث الانتخاب أو التشويش عند أية حلقة من حلقات

سلسلة نقل المعلومات. (أريكسون Ericson، ١٩٨٧؛ وهاويت ١٩٨٢، ١٩٨٨). وسوف أناقش فيما يلى أهم القوى الانتخابية التي تشكل عملية إنتاج الأخبار.

#### المصادر

قد تكون مصادر الأخبار مؤسسات عامة أو سياسيين أو شركات خاصة أو الشرطة أو المحاكم أو لقاءات شخصية ... إلخ. وهذه المصادر جميعها معنية بتوفير المعلومات التى تضعهم فى صورة إيجابية، وثمة عملية تبادل تجرى على قدم وساق بين المصدر والصحافى، مثال ذلك أن وسائل الإعلام تعتمد كثيرا على الشرطة للحصول على أخبار الجريمة، وكثيرا ما تكتب تقارير إيجابية عن الشرطة مقابل تلك المعلومات. ويمكن للمصادر التى لا ترضى عن الطريقة التى صورتها بها صحيفة ما أو قناة تليفزيونية أن تثأر وتحجب عنها المعلومات مستقبلا. (أريكسون، ١٩٨٩) شيرماك المعارية التي المصادر التي لا ترضى عنها المعلومات مستقبلا. (أريكسون، ١٩٨٩)

### الصحافيون والمحررون

واضح أن الصحافيين لهم أراؤهم السياسية التى تشكل طريقة انتخابهم وصياغتهم للأنباء ولديهم أيضا مبادئ أخلاقية عن النزاهة وعن كتابة تقارير عن كل شيء وثيق الصلة. ولكنهم قد يحيدوا عن تلك المبادئ حين تكون المنافسة شديدة وشرسة. ويرتكز انتخاب الأنباء عندهم على مفهوم "قيمة النبأ" أى الأنباء التى يعتقدون أن الجمهور سوف يهتم بها. (جانز Gans).

### الجمهور

تعتمد ميديا الأنباء اعتمادا كبيرا على جمهورها، وذلك لأسباب اقتصادية. إنها ملزمة أدبيا بنشر كل ما من شأنه أن يجعل الجمهور يشترى الصحف أو يستمع إلى

برامج الإذاعة أو يتحول إلى مشاهد التليفزيون الخاصة بها ويظل متجها إليها ومهتما بها خلال فواصل الإعلانات التجارية. إن المهم هو الاستحواذ على اهتمام الجمهور عن طريق عرض ما يشد انتباهه ويكون غير عادى ويمس عواطفه، بل وما يمكن أن يتوحد معه الجمهور. إن أحاديث عن الخطر والطعام والجنس تلفت أنظار الناس، ولقد كان أسلافنا في المجتمعات البدائية يحرصون أشد الحرص على جمع المعلومات عن أخطار البيئة. ورسخ هذا لدينا غريزة الترقب والمراقبة، مما يجعلنا عطشي لمعرفة الأنباء عن الأخطار المحتملة (شوميكر Shoemaker). وتبسرز بوضوح الأنباء عن الانحرافات والجريمة والكوارث. ووجد أريكسون ومعاونوه أن قصص الانحراف والتحكم تحتل أكثر من نصف الأنباء. وواجهت الصحافة انتقادات كثيرة بسبب الإغراق في نشر أنباء سيئة. والحقيقة أن الجمهور معنى بأنباء الجريمة والحوادث أكثر من الجيدة.

وثمة عامل نفسى آخر فى تفضيلات الجمهور، وهو المطابقة الشخصية. إن قصة ما تكون أكثر إثارة إذا ما رويت مقترنة بأسماء الأشخاص عما لو ظلت غفلا من الأسماء. مثال ذلك أن صراعا سياسيا يحظى بقدر أكثر من الاهتمام إذا ما صيغ فى صورة معركة شخصية بين سياسيين وليس فى صورة صدام أيديولوجيات.

# المُلَاك

قد يكون للملك والمساهمين في ميديا الأنباء أراءهم السياسية التي تشكلًا قراراتهم. ولكن مع زيادة النزعة المهنية أصبحوا يفضلون في الغالب أن تكون وسائل الإعلام المملوكة لهم محايدة سياسيا ضمانا للوفاء باحتياجات أوسع جمهور ممكن. (جونت 1990). وإن الاتجاه الراهن نحو تركز ملكية مشروعات الأعمال يعني أن الكثيرين من ملاك وسائل الإعلام يملكون أيضا مشروعات أخرى غير ذات صلة بإنتاج الأنباء. ولهذا ربما يحولون دون أن تكون وسائل الإعلام المملوكة لهم شديدة في مواقفها النقدية إزاء المؤسسات الأخرى التي يملكونها أو إزاء مشروعات الأعمال بعامة. (وايس وبيرك 19۸۲).

#### المعلنون

تحصل الصحف على أكثر من نصف عائداتها من الإعلانات، كما تحصل أغلب محطات الإذاعة والتليفزيون على كل عائداتها من الإعلانات ومن رعاية البرامج. وواضح أن المعلنين لهم نفوذ كبير على محتوى الأنباء. ويعتبر مثل هذا النفوذ عادة غير أخلاقى، ولكن من الصعب تجنبه. إن وسائل الإعلام لكى تجذب المعلنين تعمد فى الغالب إلى توليد مزاج للشراء عن طريق مناقشة موضوعات وثيقة الصلة بالمنتجات المعلن عنها مع تجنب أى انتقاد للمنتجات التجارية المخصصة للاستهلاك العام. (ماكمانوس McManus وباجديكيان Bagdikian)، ١٩٧٣).

وقد يكون نفوذ المعلنين مباشرا أكثر من ذلك وإن كان سريا. ذلك أن المعلنين يعمدون، بين الحين والآخر، إلى فرض جزاءات وعقوبات ضد الصحف التى انتقدت منتجاتهم. مثال ذلك أن المناقشات الخاصة بأخطار التدخين على الصحة تكاد تكون غائبة من المجلات التى تعلن عن التبغ. ويمكن الصحاب شركات التبغ أن يمارسوا نفوذهم حتى وإن لم تسمح المجلات بإعلانات عن التبغ الأن المستثمرين أنفسهم يملكون أضا شركات أخرى تعلن في تلك المجلات.

#### الانتخاب الاقتصادي

يمكن أن يطغى الانتخاب الاقتصادى على عوامل أخرى مثل الأيديولوجيا نظرا لأن الانتخاب الاقتصادى يمكنه أن يفتك بشركة إنتاج الأنباء. ولنتخيل أن مدينة بها صحيفتان أ، ب. و أ صحيفة جيدة ملتزمة بالمبادئ الأخلاقية والنزاهة، بينما الصحيفة ب صحيفة واسعة الرواج، غارقة في الموضوعات الشهوانية، وتعمد إلى دغدغة الحواس الجنسية بنشر الفضائح. يفضل الصحافيون العمل في أ لأنها تساند المبادئ التي يعتبرونها علامة مميزة لمهنتهم. ولكن زبائن كثيرون يشترون الصحيفة ب بسبب صفحاتها الأولى المثيرة والتي تأسر اهتمامهم. ويضع المعلنون بدورهم قدرا أكبر من أموالهم في ب وليسس في أ، ذلك لأن ب تروج منتجاتهم وتمتدحها، بيناما أغالبا

ما تنتقد المنتجات الرديئة والطرق التجارية غير النزيهة. وسرعان ما تواجه أ مشكلات اقتصادية تجبرها على خفض عدد العاملين فيها، وعلى تقليل عدد صفحاتها، ورفع أسعار الورق. ويؤدى انخفاض جودة أ إلى أن يتجه القراء إلى ب. وتظل الدائرة الخبيثة تدور، ويتفاقم الوضع الاقتصادى للصحيفة أحتى الانهيار التام.

هذا المثال ليس محض خيال. إذ يمكن أن نشاهده في كل مكان. ويؤكد هذا أن الانتخاب الاقتصادي جملة يمكن أن يطغى على عمليات الانتخاب التي تحدث عند مستوى أدنى، ويرغم منتجى الأنباء على المساومة بشأن مبادئهم الأخلاقية. وثمة دراسة عن انتخاب الأنباء في محطات التليفزيون الأمريكية الكبرى والمجلات الإخبارية من السبعينيات، وخلصت هذه الدراسة إلى أن العوامل الاقتصادية لها تأثير ضعيف على الصحافيين في انتخابهم للقصص. وكان هذا خلال فترة حظيت فيها وسائل الإعلام بميزة النمو الاقتصادي السريع وواضح أن الاقتصاد الجيد هيًا لوسائل الإعلام ترف وضع مبادئ مثالية أرفع مكانة من الاعتبارات الاقتصادية. ويدعم جانز دعواه عن استقلال الصحافيين بمثال يرويه عن صحيفة سترداي إيفننج بوست -Satur دعواه عن استقلال الصحافيين بمثال يرويه عن صحيفة سترداي إيفننج بوست -day Evening Post ظلوا أحرارا من أي تدخل من دائرة مشروعات الأعمال وعلى غير المألوف بالنسبة لنظرية الانتخاب تغاضي جانز عن إمكانية أن تكون هذه الصحيفة قد تهاوت بسبب لنظرية الانتخاب تغاضي جانز عن إمكانية أن تكون هذه الصحيفة قد تهاوت بسبب إغفالها لاعتبارات اقتصادية. وأيًا كان الأمر فإن حجم الموضوعات الشهوانية والفضائح آخذ في الازدياد باطراد في وسائل الإعلام (جانز، ١٩٨٠) سوتيل ووالبي والفضائح آخذ في الازدياد باطراد في وسائل الإعلام (جانز، ١٩٨٠) سوتيل ووالبي

### نتائج سياسية

يعتمد السياسيون اعتمادا كبيرا على ميديا الأنباء لأن الناس يبنون قراراتهم عند الاقتراع على ما يقدمه السياسيون من عروض فى الميديا. ولعل الطريقة الجذابة التى تعرض بها الميديا شخصية سياسية ما أهم من عرض مهاراته السياسية. ولهذا يحرص الكثيرون من رجال الإعلام والممثلين على الانخراط فى السياسة. ويعمد

السياسيون إلى ملاحة رسائلهم مع الميديا. ويتحول الحوار السياسى إلى حوار سطحى كليل. ويلجأ المرشحون السياسيون إلى شعارات موجزة وإلى الترفيه، ويتجنبون الموضوعات الخلافية والقضايا المعقدة. وأفضل القضايا هى تلك التى تمس كوامن النفس وتستثير الاهتمام، مثل قضايا الجريمة والجنس. ونظرا للحاجة إلى روايات واضحة ومحددة الأشخاص، فقد أدى هذا إلى أن أصبحت الحياة الشخصية للسياسيين تحتل مركز اهتمام الجمهور أكثر مما يعنيهم الحوار بشأن قضايا اجتماعية معقدة.

وتركز وسائل الإعلام كثيرا على الانحراف وعلى مناقشات قضايا الانحراف التى هى مجال بحث القواعد والحدود الأخلاقية. لذلك فإن قصصا عن الجريمة والانحراف يكون لها تأثير مهم جدا على التغير الاجتماعى والسياسى. ومن ثم بات لزاما بحث اليات الانتخاب الحاكمة لقصص الانحراف حتى نفهم طبيعة أثرها على التغير الاجتماعي.

وتحرص ميديا الأنباء، كما أوضحنا سابقا، على التركيز بشدة على ما هو غير مألوف وغريب وعلى القصص الذى يستثير اهتماماتنا الكامنة. إن جرائم تافهة مثل سرقة محل تجارى أو قيادة السيارة بسرعة جنونية تمثل أنباء غير ذات قيمة، ولذلك نادرا ما تذكرها وسائل الإعلام بما فى ذلك وسائل الإعلام المحلية. ولكن الجرائم النادرة والغريبة والمثيرة والفاضحة فإنها تحظى بتغطية إعلامية مكثفة وطويلة وواسعة، وربما عالمية أيضا. وجدير بالذكر أن كم الجرائم التى تعرضها وسائل الإعلام لا علاقة لها بالمعدلات الحقيقية للجريمة. إذ تتجه وسائل الإعلام فى المجالات التى يكون فيها معدل الجريمة منخفضا إلى تسجيل الجرائم الأقل خطورة، أو الجرائم التى وقعت فى أماكن نائية. علاوة على هذا، فإن وسائل الإعلام قد تكتب عن جرائم ملغزة وقعت منذ زمن طويل أو عن مخاوف من جرائم يمكن أن تقع مستقبلا.

مثال ذلك الجرائم البشعة التي ارتكبها جاك ذي رايبر في لندن عام ١٨٨٨ لا يزال يتذكرها ويتحدث عنها الناس بعد مضي أكثر من مائة عام، بينما جرائم بسيطة لا حصر لعددها ارتكبها مجرمون على مدى هذه الفترة طواها النسيان. وواقع

الحال أن قصة جاك ذى رايبر لها تأثير مهم فى تشكيل الفهم العام الجرائم الجنسية (والكوفيتز Walkowitz؛ سوثيل ووالبى، ١٩٩٨). ونتيجة هذا الانتخاب القوى بين الخطابات أن الناس يولد لديهم تصور مشوه عن الجريمة والأخطار. إن نساء كثيرات يخشون وحوش الجنس من أمثال جاك ذى رايبر الذى يكمن فى الظلام. هذا على الرغم من أنهن عرضة على الأرجح أن يكن ضحية شخص ما يعيش بين دائرة معارفهن.

وفى بلدان مثل الولايات المتحدة الأمريكية حيث المنافسة بين ميديا الأنباء شرسة، مع محدودية التنظيم الحكومي، راج التركيز على موضوعات الإثارة وخاصة الجريمة في ميديا الأنباء، وخلق هذا شعورا بأن معلقين كثيرين يسيطر عليهم وسواس الجريمة. (ساسون Sasson، ١٩٩٥، وأدلر ١٩٨٣، Adler). وغالبا ما يأخذ التركيز على أنماط بذاتها من الجرائم شكل الذعر المعنوى. ويضطر السياسيون في هذه الحالة إلى بيان التزامهم بالقضية و"عمل شيء ما". ويتأثر بعض السياسيين انفعاليا بالذعر المعنوى ويطالبون صادقين بالتصدى لهذا الشر. وقد يدرك آخرون أن الوضع مجرد ذعر معنوى، ولكنهم مضطرون إلى اتخاذ إجراء أيا كان كرد فعل. وإذا حدث وسأل صحافي متحمس رجل السياسية عما يعتزم اتخاذه من إجراء إزاء هذا الخطر صحافي متحمس رجل السياسية عما يعتزم اتخاذه من إجراء إزاء هذا الخطر الواضح، لا يجد السياسي من رد غير الوقوف ثم القول: "هذه ليست مشكلة خطيرة، لا حاجة لأي إجراء أكثر مما نعمل الآن". إنه لا يملك خيارا أكثر من أن بعض القوانين يلزم التشدد في تطبيقها، وأن من الخطر التسرع في سن التشريعات وسط مناخ انفعال ساخن. وهنا تكون الصحافة أقوى تأثيرا من السياسيين.

وتعادل أهمية صياغة قصص الجريمة في وسائل الإعلام أهمية عملية الانتخاب. والملاحظ أن القصص الشخصية أكثر إثارة من المبادئ المجردة. لذلك تجرى صياغة قصص الجريمة باعتبارها قصصا شخصية فردية وليست قصص موضوعات فكرية شأن المشكلات الاجتماعية العامة. وتؤثر طريقة الصياغة هذه على أسلوب تفكير الناس في الجرائم وأسبابها. ويسود تصور بأن السبب الرئيسي في الجريمة هو عيوب ونواقص أخلاقية لدى الفرد أو إلى نظام عقوبات غير كفؤ، وذلك في حالة العودة إلى الجريمة. ونادرا ما تناقش وسائل الإعلام الأسباب الاجتماعية والهيكلية للجريمة، لأنها

لا تتواءم مع هذه الصياغة، ولأن مثل هذه المناقشات أقل قيمة وأقل إثارة وإغراء. وهذه النتيجة المترتبة على الصياغة الشخصية مهمة جدا لأنها تتحكم في كيفية توجيه حصص موارد مكافحة الجريمة. (ساسون، ١٩٩٥؛ ويراونشتين Brownstein؛ ١٩٩١؛ وليينجر Lyengar، ١٩٩١). وأصبحت مواقف الناس تجاه الجريمة في الولايات المتحدة أكثر ميلا إلى العقاب على الرغم من الالتزام بالمزيد من الليبرالية إزاء أمور أخرى. وليس بالإمكان تفسير هذا التحول بازدياد معدلات الجريمة فقط أو زيادة الخوف من الجريمة. والملاحظ أن الميزانيات المخصصة لغرض القانون والسجون زادت زيادة أُسنية منذ الحرب العالمية الثانية كما زادت معدلات الإيداع في السجون والاحتجاز إلى مستويات مرتفعة إلى أقصى حد. ويكاد معدل الجريمة لم يتأثر بهذه الزيادة الدرامية في جهود مكافحة الجريمة. وسبب ذلك إغفال الأسباب الهيكلية الاجتماعية للجريمة. وجدير بالذكر هنا أن الأموال المنفقة على إنفاذ القانون وعلى السجون إنما استقطعت في أغلب الحالات من برامج اجتماعية موجهة إلى الأسباب الاجتماعية للجريمة. (هيرمان ، ١٩٩١؛ براونشتين، ١٩٩١). والخلاصة أن انتخاب وصياغة أخبار الجريمة أديا إلى زيادة مطردة في تخصيص الموارد من أجل الإنفاق على إجراءات غير فعالة وربما ضارة وبعيدة كل البعد عن الإجراءات التي تهدف إلى معالجة البيئة الموادة الجريمة. وكثيرا ما انتقد علماء مبحث الجريمة تغيير الأولويات على هذا النحو، غير أن رسالتهم لا تتلاءم مع أليات الانتخاب ذات النفوذ القوى والتي تتحكم في وسائل الإعلام الجماهيرية.

#### التشخيص Personalization

إن تحول الحوار السياسي إلى استضافة كلام مرسل أفضى إلى نتيجة مؤداها أن الانتباه بات يتركز على شخصية السياسي أكثر من رسالته. وهذه الميول هي الخصائص المميزة لنوع المجتمع الذي يسميه عالم الاجتماع "ريتشارد سينيت Bichard المجتمع المحميم" The intimate society" المجتمع الحميم "Sennett" المجتمع البعض نتيجة عملية التحضر وتقسيم العمل في المجتمع الحديث.

وترتب على هذا أن اصطنعوا وهم الزمالة بأن عزوا إلى آخرين المشاعر ذاتها الموجودة لديهم رغبة فى إشباع حاجتهم المحبطة إلى الحميمية. ولا يتحدث الناس إلى بعضهم فى الطرقات، ولكنهم مع هذا يشعرون أن ثمة شيئا مشتركا فيما بينهم وأن هذا الشعور بهوية جمعية أو بشخصية جمعية إنما خلقته تخييلات أو فانتازيا مشتركة ولم تخلقه أفعال مشتركة.

وهكذا أصبح المجتمع لاشخصانيا إلى حد كبير ومعقدا ويتعذر الإمساك به، حتى انه يبدو بلا معنى ما لم تصفه وتؤوله كشىء شخصى. وبات الناس، بسبب ذلك، أكثر اهتماما بشخصية السياسى من اهتمامهم بسياسته. ويفيد السياسى من هذا الوضع ويحول الانتباه بعيدا عن القضايا الخلافية بأن يكشف خبايا حياته الخاصة ويجعل الناس مهتمين بزوجته أو كلبه. وأصبح فضح الحياة الخاصة للسياسيين خطة خفية في الحياة السياسية. وبدأ السياسيون يقارنون أداءهم العام بأداء الممثلين منذ منتصف القرن التاسع عشر. وغدا السياسى قائدا موثوقا به بقدر ما يبدو عليه من تلقائية ومحاكاة للمشاعر البشرية، وكذا قدرة على ضبط النفس. ويتأثر الناس بالقائد الكاريزمي أكثر من اتخاذ موقف مع أو ضد سياسته، تماما وكأنهم بصدد الذهاب إلى مسرح ولا يحركهم ويؤثر فيهم إلا نوع المثلين. (واي وماسترز 1908، الاسيت، المهرد).

ولا يذهب سينيت إلى أن هذا الوضع من خلق وسائل الإعلام (الميديا) الإلكترونية، ذلك لأن الميل إلى جعل الحياة العامة حياة شخصية بدأ قبل ابتكار هذه الأدوات. إنها مجرد أدوات تم اكتشافها للوفاء بحاجة نفسية للتراجع عن الحياة العامة وتحقيق مزيد من شعور الشخص بذاته. بيد أننى، مع هذا، أعتقد أن المنافسة الحادة بين وسائل الإعلام الجماهيرية أسهمت بدور مهم فى تحول الحوار السياسى إلى تمثيل سطحى. ومن أهم الأعراض الدالة على هذا الوضع أن السياسيين فى حملاتهم الانتخابية يركزون أحيانا على كشف تفاصيل فاضحة عن الحياة الشخصية لخصومهم، بينما يتدنى دور الرسائل الأيديولوجية إلى مجرد عبارات وشعارات شديدة العمومية حتى يتعذر على المرء أن يختلف معها. وهكذا تحولت الانتخابات الديمقراطية

إلى مناقشة حول من أقدر على عرض النموذج الأعلى للحياة الشخصية، ويضطر السياسيون إلى تضمين برنامجهم سياسة محافظة للأسرة.

وأوضح مثال هو الولايات المتحدة. إذ خلال الكساد الاقتصادى حوالى عام ١٩٨٠، شعر الناس بالحاجة إلى زعيم يوحى بالثقة والقدرة على حل المشكلات الاجتماعية المعقدة التى استعصى فهمها على الناس أنفسهم ولم يكن مصادفة أن يكون الرئيس المنتخب آنذاك الولايات المتحدة ممثل سابق وبطل من أبطال السينما. (ماكان، ١٩٩١). وهكذا فإن موهبة التمثيل، وليست الموهبة السياسية هى التى حددت نتيجة الانتخاب فى هذا الوضع.

#### الطابع الريجالي Regalization

واقع أن الجريمة والكوارث موضوعات أثيرة لدى وسائل الإعلام (الميديا) ترتب عليها أن الناس يبالغون فى تقدير الأخطار فى بيئتهم. وبدأوا يرون العالم أكثر خطرا وشرا مما هو فى الواقع، ويطالبون بإجراءات أكثر حزما لمكافحة الانحراف. (براونشتين، ۱۹۹۱؛ وجيربنر Gerbner). ويفضى هذا بوضوح إلى غلبة سياسة الحزم والهيمنة (الملكية). قد يكون العدو من داخل المجتمع، ولكن الخطر موضوع الكلام هو خطر يتهدد المجتمع ككل وليس فردا، ومن ثم فإن له هذه النتيجة، وهي إضفاء الطابع الريجالي.

وإن تطبيق الطابع الريجالى بسبب "وسواس الجريمة" عند الميديا ليس موزعا بالتساوى فى جميع مؤشرات R/K وإنه فى الفترة التى بلغت فيها المنافسة بين ميديا الأنباء فى الولايات المتحدة أشد درجات الشراسة، أى بعد الحرب العالمية الثانية، انخفض التسامح إزاء الجريمة بينما زاد التسامح إزاء أمور أخرى، وأصبح للسلم والاقتصاد المتقدم تأثيرا كاليبتيا يوازن ويوازى التأثير الريجالى للميديا الجماهيرية بحيث صافى النتيجة بات صفرا تقريبا. واختفت كباش الفداء القديمة واختلقت كباش فداء جديدة.

وطبيعى أن المنافسة بين ميديا الأنباء لها أثر مهم كجزء من عملية الانتخاب الثقافي. بيد أننا نبالغ إذا ما اعتبرنا هذا عملية قادرة باستقلال ذاتي على دفع التطور الاجتماعي في أي اتجاه تحكمي. إن المنتجين وكذا الجمهور لهم تفضيلاتهم الشخصية التي يؤثر فيها بقوة الوضع الاجتماعي العام، وتجد هذه التفضيلات الشخصية تعبيرا عن نفسها في انتخاب الأنباء. وأوضح جورنجنسون (١٩٧٥) أن برامج التليفزيون أصبحت أكثر تسلطية في محتواها في أوقات الأزمات الاقتصادية، وهو ما يتفق مع النظريات السيكولوجية التي سبق ذكرها.

# ٩-١ الإعلان ورعاية البرامج

المشروبات الخفيفة التي يجرى الإعلان عنها بكثافة في المنطقة التي أعيش فيها تتكلف ثلاثة أمثال المشروبات المماثلة لها التي لا يُعلن عنها. ومع هذا فإن غالبية الزبائن يشربون الأنواع والماركات المعلن عنها ذات الأسعار الباهظة. وطبيعي أن فارق التكلفة من الأموال يذهب إلى عمليات الإعلان. وواضح أن الإعلان له أثره القوى، إذ يجعل المستهلكين يفضلون المنتج الأكثر تكلفة.

ويعتمد الإعلان الحديث اعتمادا كبيرا على علم النفس وعلى استثارة الرغبات الكامنة في النفس أكثر مما يعتمد على توفير معلومات واقعية عن السعر والجودة. وثمة إعلانات كثيرة لا تقدم أي معلومات سوى مجرد تكرار اسم المنتج وربطه بصور لافتة للنظر والاهتمام، وصورة عن أسلوب حياة يستهوى النفوس. وتحاول الإعلانات بذلك التأثير على الجمهور لجعل اختيارات المستهلكين أقل عقلانية مما ينبغي.

وجدير بالذكر أن الإعلان لا يؤثر على المستهلكين فقط، بل وعلى وسائل الإعلام أيضا. إن الميديا ليست مستقلة ذاتيا كما تزعم ذلك، لأن القسط الأكبر من عوائدها يأتى من المعلنين. وأكثر من هذا أن وسائل الإعلام العامة الإخبارية المعتمدة على معونات الدولة وترخيص الدولة لها بدأ يتزايد اعتمادها على الإعلانات وعلى رعاية البرامج ماديا من جانب مؤسسات تجارية مقابل الإعلان عن منتجاتها. وإن محطات

التليفزيون المدعومة ماليا من الدولة ولا تعتمد على الإعلانات بدأت وعلى نحو غير مباشر تخضع لنفوذ رعاية البرامج نظرا لأن الأحداث التى تعرض تقارير عنها إنما تمولها الهيئات الراعية للبرامج. والملاحظ فى المجتمع الحديث اليوم أن جُلّ الأحداث الثقافية الكبرى تعتمد على أموال الرعاية. مثال ذلك المباريات الرياضية الكبرى حيث الكلمة الأخيرة والحاسمة دائما لراعى البرنامج حتى بالنسبة لأدق التفاصيل. كذلك نجد العديد من الأفلام السينمائية وبرامج الترفيه تتأثر براعى المشروع بحيث توضع منتجاته ضمن سياق الفيلم أو العرض مقابل مساهمة مالية.

لذلك فإن من الأهمية بمكان تحليل أى معايير انتخابية هى الفاعلة والمؤثرة من خلال رعاية ميديا الأنباء والأحداث الثقافية. الإجابة فى بساطة وصراحة: أقصى درجة من عرض اسم الراعى من خلال الميديا فى سياق إيجابى. معنى هذا أيضا جذب انتباه أكبر عدد من الجمهور. وتشتمل برامج التليفزيون على المزيد والمزيد من أفلام الرفيه والإثارة وعلى اقل ما يمكن من حوارات بشأن قضايا معقدة أو خلافية. وهكذا طمست الحدود بين الأنباء والترفيه والإعلان.

والإعلان نتائج سياسية غير مباشرة. إن المعلنين التجاريين ليست لهم مخططات سياسية، بل إنهم شديدو الحساسية إزاء الاختيارات السياسية للمستهلك، لذلك يحجمون عن اتخاذ موقف سياسي وهم على أكثر تقدير قد يضعون مخططا زائفا أي رسالة سياسية غير خلافية ولا يستطيع أحد أن يختلف بشأنها مثل مسائل حماية البيئة والسلم أو الأعمال الخيرية. وهذا يجعل الناس يعتقدون أنهم فاعلى خير مثاليين.

ويفيد الإعلان، كما أسلفنا، من الشركات الكبرى أكثر مما يستفيد من الشركات الصغرى. معنى هذا أن الشركات الكبرى تكبر باطراد، فى الوقت الذى تتركز فيه السلطة فى أيدى عدد قليل فقط. ومع تركز السلطة الاقتصادية يجرى تركز السلطة السياسية من خلال رعاية الحملات الانتخابية والجماعات التى اتخذت من مراكز التأثير مهنة لها.

#### ٩-٢ التنافس على جذب الانتباه

التنظيمات والمؤسسات والسياسيون وجماعات الدفاع على اختلاف أشكالها منخرطون دائما وأبدا في معركة شرسة لجذب انتباه الناس. وتعمد الميديا الجماهيرية إلى الغواية بالإثارة والفضائح لكى يشترى الناس قصصهم. ويكشف السياسيون حياتهم الخاصة ويشاركون في أعمال هزلية للميديا بهدف الفوز باهتمام وثقة الجمهور. ويستخدم المعلنون صورا تثير الانفعالات والانتباه والحواس للاستئثار باهتمام المستهلك وجعله يتذكر دائما اسم المنتج، وتلجأ جماعات الدفاع إلى المظاهرات وإلى أعمال درامية لجعل قضيتهم موضوعا يهم أن تكتب عنه وتعرضه وسائل الإعلام، ومن ثم تتمكن من توصيل رسالتها إلى الجمهور. وتستخدم المنظمات الخيرية صورا تهز المشاعر عن أطفال يتضورون جوعا وذلك للحصول على معونات وتبرعات. وتخوض الجماعات الدينية حملات لكسب مؤيدين جددا. وتخوض المنظمات الحكومية والرسمية حملات لإعلام الجمهور عن موضوعات مهمة. وأكثر من هذا أن الإرهابيين يصل بهم الأمر إلى حد ارتكاب جرائم تثير أقسى الصدمات في النفوس بهدف إرغام وسائل الإعلام على الكتابة والحديث عنهم وعن قضيتهم ويخضع لحاولاتهم الصحافيون.

ودرس عديد من علماء الاجتماع كيف تتنافس موضوعات مختلفة على جذب انتباه وسائل الإعلام العامة، وذلك فيما يسمى "سوق المشكلات الاجتماعية" (بست Best) أو سوق اهتمام الجمهور العام. ولا ريب فى أن قدرات الحملات المختلفة على إبراز القضية أمر له أهمية حاسمة للنجاح فى الوصول إلى وسائل الإعلام العامة وكسب الاهتمام العام. ولكن من صاحب القيادة والريادة فى هذه المنافسة؟ واضح أن القيادة للقادرين على إبراز قضيتهم وإثارتها على نحو يستثير الاهتمام ويهز المشاعر وليس لمن يملكون أهم الرسائل ويريدون إبلاغها إلى الجماهير، مثال ذلك أن الجمعيات الخيرية قد يعوزها المال لخوض حملة أكثر مما تكون بحاجة إلى المال لأعمال خيرية، وذلك حتى يتسنى لها البقاء فى سياق المنافسة الداروينية. (برودى Brodie)، ١٩٩٦).

صفوة القول إن أهم الموضوعات وأجداها ليست دائما هي الفائزة في المنافسة من أجل كسب اهتمام وسائل الإعلام والجمهور.

### ١٠ - السلوك الجنسي

جميع المجتمعات الديها قواعد أخلاقية تنظم السلوك الجنسى. وتختلف هذه القواعد اختلافا بينا من مجتمع إلى آخر. وعلى الرغم من أن القواعد المفروضة بحكم الأمر الواقع ليست دائما متفقة مع القواعد المكتوبة، إلا أنها عادة لها خصائصها النوعية بدرجة كافية تسمح بدراستها ومقارنتها بدقة معقولة. وتكشف المقارنة بين الأخلاقيات الجنسية المجتمعات المختلفة عن رابطة مميزة بين الأخلاق والهيكل الاجتماعي. ووجد جويثالز Goethals ( ١٩٧٨) أن أقوى الجزاءات ضد الجنس في مرحلة ما قبل الزواج موجودة في المجتمعات الأبوية المعقدة. ويمكن القول بشكل عام جدا إن المجتمعات ذات الثقافة الريجالية تسودها أخلاقيات جنسية صارمة، بينما المجتمعات الكاليبتية أكثر تحررا. وتناظر هذه الرابطة ما ينطبق على مجالات أخرى من الأخلاق. بيد أنها لا تزال تثير الحيرة نظرا لافتقارنا إلى تفسير عقلاني أو وظيفي واضح يفسر الأخلاق الجنسية.

### تفسيرات تقليدية

السبب الأكثر تقليدية لتفسير القواعد الأخلاقية للسلوك الجنسى هو أنها تحول دون إنجاب أطفال على غير الإرادة، ويتعارض هذا التفسير مع عاملين: أولهما أن الأخلاقيات الجنسية الصارمة تتضمن دائما حظرا ضد موانع الحمل أو الإجهاض وهذان هما أكثر وسيلتين فعالتين ضد إنجاب أطفال غير مرغوب في ولادتهم. ثانيهما أن الأخلاق الجنسية الصارمة نجدها في المجتمعات ذاتها التي تشجع وتطلب الإكثار من التناسل. لذلك لا يسعنا إلا أن نستنتج أن الأخلاقيات الجنسية الصارمة تفضى إلى معدلات إنجاب عالية في المجتمع بوجه عام ـ وليس إلى معدلات منخفضة.

وثمة تفسير تقليدى آخر للتعاليم الأخلاقية الجنسية يفيد بأنها تمنع انتشار الأمراض التناسلية. بيد أن هذه الحجة بدورها تتناقض مع حظر استخدام وسائل منع الحمل الذكرية (الرفال) وغيرها والتي يمكن أن تحول دون انتشار الأمراض التناسلية. حقا إن التشدد في تطبيق الأخلاقيات الجنسية في العصر الحديث له ما يبرره من أسباب تتمثل في أمراض الزهرى المعدية. ولكن لا ننسى أن الحرب ضد الزهرى من الأسباب التي دعت إلى تربية جنسية أفضل ومن ثم إلى تحرير التعاليم الأخلاقية في مطلع القرن العشرين.

وإن الزعم بأن أوبئة الأمراض المنقولة جنسيا سبب رئيسى لفرض أخلاقيات جنسية صارمة يمكن تغنيده بالنظر إلى وباء مرض نقص المناعة (الإيدز). إذ عند التعرف على هذا المرض لأول مرة ظن الباحثون أنه وثيق الصلة بالمثلية الجنسية بين الذكور. ولا غرابة في أن هناك من استغل مرض الإيدز حجة لقمع الممارسات الجنسية المثلية. ولكن الملاحظ أن من دعوا إلى ذلك هم أنفسهم يؤمنون مسبقا بهذا الرأى. ولكن من يتخذون مسبقا موقفا ليبراليا من الجنسية المثلية استخدموا الحجة المقابلة: تلزم موافقة واسعة النطاق لمكافحة الوباء. وبدأت حملة واسعة نظمها هؤلاء للدعوة إلى التوسع في استخدام موانع الحمل الذكورية. وانتهت الحملات بشأن وباء الإيدز إلى قبول الجنسية المثلية في بلدان مثل الدانمرك وألمانيا، وهي بلدان تؤمن مسبقا بمواقف ليبرالية إزاء أساليب الحياة تلك. (شميدت ۱۹۸۹ (۱۹۸۹)

ولا ريب في أن حظر الزواج المختلط يمكن أن يفيد في تأكيد مشاعر اليقين بشأن نسب الأبوة، مما يفيد في مسالة الميراث الاقتصادى. ولكن الكثير من مظاهر التحريم والحظر في مجال الأخلاقيات الجنسية لا يمكن تفسيره بالإشارة إلى تنظيم الأسرة أو الأمراض المعدية أو غير ذلك من اعتبارات رشيدة. والأهم من ذلك أن مثل هذه الأشكال من الممارسات الجنسية الشاذة لا تفضى إلى تناسل ، وجميعها من بين المحظورات.

ودرس مؤرخون كثيرون الحظر على الجنسية المثلية. والملاحظ أن دراسة من أهم الدراسات وأكثرها شمولا (بوسويل العمولا) تفند الاعتقاد الشائع بأن هذا

التحريم مصدره الكتاب المقدس. إذ على النقيض من ذلك كانت الكنيسة متسامحة تماما مع هذا الوضع في مطلع العصور الوسطى، وكانت الجنسية المثلية منتشرة بين الكهنة. وكشفت الفلسفة العلمانية عن الحجج المناهضة لذلك أول الأمر. ومضى وقت طويل حتى وافقت الكنيسة على الحظر لأسباب دينية. وأكثر من هذا أنه في أواخر العصر الوسيط ومع احتدام الحرب ضد الهراطقة لوحظ أن الحظر دعمته أسباب وثنية. وبدت الحجج غير منطقية ومتناقضة.

وكان بوسويل ذكيا بما فيه الكفاية ليكشف حدود نظريته. فعرف أن من اليسير على أي مؤرخ أن يفسر التحريم بالقول إن هذا أو ذاك من رجال الدين من أصحاب النفوذ رأوا أن الجنسية المثلية ضد الطبيعة. ولكن بوسويل أثبت أنه كان هناك الكثيرون من الأشخاص المتميزين الذين أعربوا عن موقف مضاد (١٩٨٠). ولا يستطيع بوسويل بما تيسر له من مناهج نظرية أن يفسر لنا لماذا تقدم هذا الرأى دون سواه. ولم يكن باستطاعته أن يفسر لماذا كان المجتمع يعاقب المثليين عقابا أشد قسوة من مرتكبي الزنا بينما العهد الجديد (الإنجيل) يدين الزنا بأشد كثيرا من إدانته للجنسية المثلية.

وحدث تشدد تدريجى فيما يتعلق بالأخلاقيات الجنسية منذ بداية الحقبة الوسيطة. واستمرت مع انقطاعات محدودة حتى العصر الفيكتورى. وتلازم اضطهاد المنحرفين جنسيا مع اضطهاد اليهود والهراطقة والسحرة وغيرهم من المنحرفين. ولم يكن بوسع المرء دائما أن يمايز بين أنواع الانحراف المختلفة حتى أنه كان يستحيل أحيانا بيان ما إذا كان المنحرف متهما بالهرطقة أم بممارسة السحر أم بهما معا.

وثمة فكرة تقر بوجود رابطة وثيقة بين القهر السياسى والقهر الجنسى. وأول من قال ذلك هو ويلهلم رايخ Wilhelm Reich الذى اخترع مصطلح السياسات الجنسية sexual politics. وفرضيته الرئيسية هى أن القمع الجنسى وبخاصة التربية الجنسية السلبية للأطفال تفضى إلى نزعة تسلطية وإلى نزعة محافظة وإلى الخوف من الحرية. (رايخ، ١٩٣٣). وكانت نظريات رايخ أحيانا منحازة سياسيا ومتكلفة، ولكن ملاحظاته عن العلاقة بين الكبت الجنسى وهياكل السلطة السياسية والدينية لا تزال لها أهميتها.

#### تاريخ الجنسانية

أسس عصر التنوير المثل العليا للحرية الدينية وحرية التعبير والديمقراطية، والتى كانت عوامل مهمة من عوامل الثورة الفرنسية. لم يعد الناس يرتضون الهيمنة السافرة من جانب الكنيسة والملوك. وأضحت هذه المثل العليا عن الحرية منذ ذلك التاريخ سلاحا قويا ضد أهم الوسائل الريجالية. وحظيت هذه المثل بقبول واسع النطاق تزايد أكثر فأكثر، ومع اتساع نطاقها تضاءلت القوى الريجالية وتقصقصت أجنحتها. ولهذا باتت بحاجة إلى صيغ ريجالية جديدة اقل شفافية ومن ثم أكثر مناعة إزاء الحرب الأيديولوجية.

ولا تزال الحرية الجنسية خارج نطأق أيديولوجيات حقوق الإنسان وحرية التعبير. لذلك فإن القهر الجنسى يستعصى على النقد الأيديولوجى أكثر من أية وسائل قهر أخرى. ومن هنا آثرت قوى الانتخاب التعاليم الأخلاقية الجنسية الصارمة وكم هو عسير اختراق التجليات الاجتماعية للتعاليم الأخلاقية الجنسية ومن ثم عسير انتقادها أيضا. وربما حدثت هذه العملية الانتخابية دون توفر فهم بشرى كامل معاصر للأسباب.

يعود تاريخ بناء الأسرة النواة والحياة الخاصة إلى القرن الثامن عشر، وشكلت الأساس لتمجيد السعادة الزوجية والحب الصادق في إطار الرومانسية والنزعة الأسرية (أرييز Ariès). وربط المجتمع التناسل بالزواج، والحياة الأسرية بعملية التحكم البدني والروحي، وأبقى المجتمع على المرأة بوجه عام جاهلة بكل ما يتعلق بالتناسل، وساد تصور بأن الدافع الجنسي لدى المرأة أمر مرضي وخطر، وساد كذلك الاعتقاد بأن الطبيعة الحقة للمرأة تقضى بأن تحب أطفالها والولاء والإخلاص لزوجها، ولكن الجنس والتناسل ليس حقا بل واجبا على الزوج والدولة، وهو تنفيذ لإرادة الرب، وعمد الآباء إلى دفع الأبناء إلى سوق العمل في فترة باكرة جدا، وشكل هذا حافزا اقتصاديا لإنجاب أبناء كثيرين، وكانت الزيادة الكبيرة في إنجاب الأبناء شرطا مسبقا لكي يستطيع الأوروبيون استعمار نصف المعمورة. (هاينسون وأخرون Avy)

## مفهوم الجنسانية

صيغ مفهوم الجنسانية sexuality بمعناه الحديث خلال النصف الثانى من القرن التاسع عشر. وسادت قبل ذلك التاريخ كلمات دالة على الاتصال الجنسى وعن الحب ولا تدل على ما نسميه نحن الآن بالجنسانية (أوسيل ۱۹۷۵، ۱۹۷۵). وجرت مناقشة الجنسانية وصياغتها صياغة نسقية منهجية وضبطها وجعلها موضوعا لدراسة علمية وخطاب علمى. واكتسبت الجنسانية خطابا علميا عن الطبيعة البشرية، وأخذت ثوب علم موضوعى مما جعل من الصعوبة انتقاد معايير القمع الجنسى (فوكو، ۱۹۷۲).

وهناك من دفع بأن مفهوم الجنسانية الحديث تحدد بطريقة تعسفية يصعب بيان سبب نظرى لذلك. نعرف أن البشر لديهم الكثير من المشاعر المرتبطة باللذة ودوافع وثيقة الصلة بأنشطة الحياة اليومية، وكذا صداقات بين بعضهم البعض. وتحدد نقليديا أن هذه مشاعر لا جنسية على الرغم من الصفات المشتركة الكثيرة جدا بينها وبين الجنسانية. وطبعى أن بيان حدود ومعالم الجنسانية ضرورى للحفاظ على قصور الجنسانية كشىء متعال أى كنطاق خاص يعلو على الحياة اليومية والذى يتعين تنظيمه وفقا لقواعد وطقوس خاصة. وحتى ندعم هذا التحديد المصطنع يغدو ضروريا فرض قيود على الخبرات اليومية اللاذة حتى لا تكون مماثلة كثيرا للأفعال الجنسية أو للمشاعر الجنسية. مثال ذلك الأصدقاء الرياضيين يمكن أن يعانق أحدهما الآخر دون أن يقبله.

وتحولت معالم وحدود الجنسانية في نهاية المطاف إلى لغز على أيدى فروع مختلفة للعلم: مثال ذلك أن أثبت علماء النفس أن الغرائز الجنسية تلازم المرء في مواقف كثيرة لا علاقة لها بالتناسل (فرويد، ١٩٠٥). ويؤكد علماء الاجتماع أن مفهوم الجنسانية مفترض ذهني تعسفي (فوكو، ١٩٧٦). وأوضح علماء السلوك المقارن أن الحب الرومانسي ترجع أصول نشاته التطورية إلى الحب الأبوى وأن السلوك الجنسي له وظائف أخرى علاوة على التناسل. ونتيجة لذلك استخدم كلمة الجنسانية في هذا الكتاب بأوسع معنى ممكن لها. وإنها لمشكلة أننا لا نستطيع أن نرسم حدا فاصلا بين الدوافع الجنسية وغيرها من الدوافع اللاذة، إذا ما كان لمثل هذا التحديد أي معنى أصلا.

وربما يكون عسيرا تعريف الجنسانية، بيد أننا لا نستطيع أن نمضى دون صوغ كلمة دالة عليها طالما وأنها خضعت لتنظيم اجتماعي واسع النطاق، وهو ما نريد دراسته.

# الأخلاقيات الجنسية وسائل ضبط وتحكم

حيث إن الكثير من المحارم الأخلاقية تبدو أمورا غير واضحة الهدف وغير عقلانية، فإنها تهيئ لنا مثالا ملائما جدا لدراسة كيف تتطور المعايير الاجتماعية من خلال الانتخاب الثقافي وبشكل مستقل في الغالب الأعم عن التخطيط العقلاني.

إذا كان لقواعد الأخلاق الجنسية غرض مفهوم، مثل خفض عدد المواليد، فإن أى نوع من أنواع النشاط الجنسى لا يفضى إلى الحمل سيكون بديلا مقبولا كمتنفس للدوافع الجنسية الضاغطة. ولكن نظرا لأن القيود الأخلاقية تكون فى الغالب موجهة تماما ضد هذه الأشكال من الجنسانية، يصبح واضحا أن وظيفة هذه الأخلاقيات الجنسية هى إرغام الناس على الإكثار من النسل وليس الإقلال. وتدفع تعاليم الحظر إلى الزواج المبكر وإلى إنجاب الكثير من الأبناء نتيجة إشباع الدوافع الجنسية. وأجد من الضرورى أن أفسر الوظائف الاجتماعية للجنسانية بتفصيل أكبر لبيان أثر الجنسانية على الهيكل الاجتماعي.

# ١-١٠ الآليات النفسية

تحدثت في الباب السابع عن ألية لدى قردة البابون تجعلها تغير سلوكها الجنسى والاجتماعي إذا ما تغيرت الظروف الإيكولوجية الخارجية. وتختفي ظاهرة الجماع المختلط promiscuity في ظروف هيمنة المنافسة الخارجية للجماعة على المنافسة داخل الجماعة. ويصبح السلوك الجنسي خاضعا لسيطرة هيكل ثابت لنظام الحريم harem structure، ويصبح للذكور وضع الهيمنة الواضحة على الإناث. وأشرت

إلى أن رد الفعل هذا يمكن تفسيره على أنه آلية انتخاب بديلة. وإذا كانت مثل هذه الآلية ممكنة الحدوث بالنسبة لقردة البابون، إذن فإنها ممكنة أيضا بالنسبة البشر. وسبق أن رأينا أن النزاعات خارج الجماعة وكذا عوامل أخرى تهدد أمن المجتمع كجماعة واحدة من شانها أن تفضى إلى نزعة هيمنة شمولية. ومن المكن أيضا أن هذه الآلية نفسها، أو آلية مماثلة أن تجعل البشر ينظمون حياتهم الجنسية وفق أنماط ثابتة عندما تتعرض الجماعة البشرية للخطر، وأن يأتى التنظيم بالطريقة نفسها التى حدثت بين قردة البابون. معنى هذا أن الناس فى ظل ظروف الهيمنة الريجالية سوف يجعلون الهيكل الاجتماعى أكثر إمعانا فى الوضع التراتبى الهرمى والأبوى، ويجعلون المعايير الأخلاقية الجنسية وغيرها أكثر صرامة، ويزيدون من إنجاب الأطفال. وهذه هى الاستراتيج يات التى تجعل الجماعة أكثر صلاحية للانتخاب الريجالي. وتصبح نظرية آليات الانتخاب النفسى البديل تفسيرا محتملا يفسر لماذا تفضى الهيمنة الريجالية إلى مزيد من المعايير الأخلاقية الجنسية الصارمة.

وتؤدى آليات الانتخاب البديل إلى حدوث رد فعل أسرع كثيرا إزاء الظروف الخارجية المتغيرة من أى انتخاب طبيعى أو ثقافى قائم على المحاولة والخطأ. ونذكر كمثال عن التغير السريع فى المعايير الأخلاقية الجنسية إصدار تشريع يقنن الإباحية الجنسية فى الدانمرك عام , ١٩٦٩ وحدث التحول فى الموقف السياسى الداعم لهذا التحرر خلال عشر سنوات تقريبا، وتبين أن هذا التغير لم يكن مبنيا على معارف علمية جديدة بشأن الآثار الناجمة عن الإباحية الجنسية ولا على تقييم جديد لحق الدولة فى التدخل فى الحياة الشخصية والخاصة للناس. (كوتشنسكى Kutchinsky ) وتغير الموقف الرسمى فى الولايات المتحدة من الإباحية الجنسية من التسامح إلى الإدانة وربما بالسرعة نفسها. (قارن على سبيل المثال لوكهارت ١٩٧٠، دميز الجرائم وربما بالسرعة نفسها. (قارن على سبيل المثال لوكهارت ١٩٧٠، دميز الجرائم والعنمى والذى انعكس فى الخطاب السياسى وكذا فى الخطاب المني والعلمى.

# آلية الإدامة الذاتية.

والانتخاب البديل ليس التفسير الممكن الوحيد للتغيرات السريعة فى المعايير والمواقف. ثمة إمكانية أخرى وهى آليات التغذية المرتدة الإيجابية. وتوجد إمكانيات عديدة لمثل هذه الآليات، والتى سوف أناقش بعضها هنا

المجتمع الذي تقيد الحياة الجنسية فيه محارم كثيرة ينزع الناس فيه إلى استدخال هذه المحارم كمبادئ ذاتية دينية، ومن ثم يدخلون في صراع مع أنفسهم نظرا لوجود رغبة غير شعورية لديهم لعمل ما هو ممنوع. ويتمثل رد فعل النفس إزاء هذه الصراعات الباطنية intrapsychic في صورة اليات دفاعية من مثل التكوين العكسى(\*) والإستقباط. projection ويتبجلي التكوين العكسي في صبورة مبالغة وسواسية obsession في التماثل الاجتماعي. ويتجلى الإسقاط في الظاهرة التي يحاول فيها المرء مكافحة دوافعه المكبوتة عن طريق مهاجمة الآخرين ممن يعزو إليهم الدوافع ذاتها. ولهذا فإن الشخص المبتلى بكم هائل من الرغبات المحظورة سيكون أول من يدين الآخرين ممن يتهمهم بأن لديهم الرغبات نفسها. والنتيجة المترتبة على هذه الآليات النفسية، وهي نتيجة ظاهرة التناقض، هي أن الشخص الذي يعاني من أكبر قدر من المشكلات نتيجة امتثاله للمحارم سيكون أول من يقر ويساند المحارم ذاتها التى هي علة إحباطاته. ويسود رأى بين علماء النفس مفاده أن هذه الآلية نشطة لدى من يكشفون عن خوفهم من الجنسية المثلية (أدمز وأخرون، ١٩٩٦؛ هيريك، ١٩٨٤؛ شيكرز وهاريمان، ١٩٨٤). وأجد مبررا للاعتقاد بأن آليات مماثلة مسئولة فيما يتعلق بمحارم جنسية أخرى. إن الصراع الواعي يشي بالتمرد بينما الصراع المكبوت يفضي إلى المبالغة في التماثل.

<sup>(•)</sup> تكوين عكسى reaction formation : عملية تكوين سمة شخصية أو ميل أو دافع مضاد اسمة أو ميل أو دافع غير مرغوب يود دفينا في الشخصية . وتتم هذه العملية بشكل لا شعورى بحيث يطرء تغير جوهرى على هذه السمة أو الميل أو الدافع ، فينقلب إلى الضد تماما في شعور الشخص وإحساسه . وفي هذه الحالة يكون شعور الشخص مضادا تماما لما هو موجود في لاشعوره . ويتجلى هذا التكوين بالنسبة للرغبات والميول المرفوضة اجتماعيا ويدينها الضمير إذ تضطر الآنا إلى عكسها استجابة لقواعد وقيم المجتمع . [عن موسوعة علم النفس والتحليل النفسي – تحريره د. فرج عبد القادر طه ] (المترجم)

والملاحظ أنه كلما زادت القيود على الإمكانيات المشروعة للنشاط الجنسى زادت معها الأنشطة غير المشروعة. ولن تقتصر الزيادة على الجرائم "البسيطة" ذات الطبيعة الأخلاقية الخالصة، بل وأيضا جرائم العنف الجنسى التى يرتكبها يائسون عجزوا عن التحكم في الصراعات النفسية الباطنية. وإن من يوصمون بارتكاب خطايا جنسية سوف تتطور لديهم تدريجيا انحرافات ثانوية لاجنسية كرد فعل إزاء القهر الاجتماعي. ويمكن أن تشتمل الانحرافات الثانوية على سلوك عنيف أو مناهض للمجتمع، وعلى إدمان الكحوليات والعزلة الاجتماعية (ليمبرت، ١٩٦٧؛ وفوج، ١٩٩٧). ويزيد الطين بلة عين ترى أن الصدمة النفسية لدى ضحايا جرائم الجنس تكون أشد حدة إذا ما كانت قيمهم الأخلاقية قيما صارمة متزمتة. وجدير بالذكر أن الجرائم الجنسية وكذا الانحرافات الثانوية المصاحبة لها تدفع المجتمع إلى المطالبة بتشدد المجتمع في السيطرة على الجرائم الجنسية وإلى تطبيق معايير أخلاقية جنسية أكثر صرامة. وإذا السيطرة على الجرائم الجنس. والملاحظ أن جرائم الجنس الخطرة انخفضت كثيرا في وينخفض عدد جرائم الجنس. والملاحظ أن جرائم الجنس الخطرة انخفضت كثيرا في الدانمرك بعد تشريعاتها الجديدة.

#### ١٠ - ١ انتخاب الخطاب

لدى أغلب الناس نزوع لمناقشة الجنس أو الاستماع إليه، لأنه الزرار الذى يثير الضغط عليه كوامن النفس. وربما تكون الخطاب الجنسى فى ذاته قيمة إباحية، وربما يأمل المرء فى أن المزيد من المعرفة فى هذا تجعله أسعد حالا، أو ربما يكون الحافز إلى الخطاب حاجة إلى أن يحدث أثرا من خلال الصراعات والإحباطات النفسية الباطنية. وتتباين القيود والحدود ادى المجتمعات المختلفة تباينا حادا لما هو ممكن من الخطابات. إذ يستحيل فى مجتمع قائم على الكبت الجنسى أن يجرى حديث عن الجنس بعبارات محايدة، ناهيك عن تمجيد اللذة الجنسية. وهنا يكون الحديث المكن فقط عن الجنس خطابا يحذر ويدين. ومثل هذا الخطاب أفضل من لا شيء

بالنسبة لشخص يريد الحديث عن الجنس أو الاستماع إليه. لذلك فإن من الأمور ظاهرة التناقض جدا أن الخطاب الجنسى السلبى يتولاه فى الأساس من كانوا أحق بالإدلاء بخطاب إيجابى بينما أولئك الذين يريدون صادقين أخلاقيات صارمة يؤثرون اتباع أساليب الصمت. وتجرى هنا عملية قوية للانتخاب بين الخطابات. وسوف يستغل الشخص المهذار الثرثار أى استثناء من الحظر ضد الكلام. ويزخر الأدب المهنى بعبارات اللوم والتحذير (فوكو، ١٩٧٦). ونلحظ أن الأعمال الروائية تكون مكتوبة مع الالتزام بخط قصصى جرىء، ولكن حيث تنتصر الأخلاق فى النهاية، ويلقى الخطأؤون القساة الغلاظ حتفهم، ثم تتوب وتندم الضحية التى غُرر بها اسذاجتها ويجرى إنقاذها. وازدهر مثل هذا النوع من الأدب مع مطلع القرن العشرين. ونجد فى حالات كثيرة كيف أن المؤلف أراد على الأرجح توصيل رسالة إيجابية ولكنه ضمنها تحذيرات كثيرة كيف أن المؤلف أراد على الأرجح توصيل رسالة إيجابية ولكنه ضمنها تحذيرات والمسرحية التى تتناول الانحرافات الجنسية من نوع الجنسية المثلية. وأوضح مثال على والمسرحية التى تتناول الانحرافات الجنسية من نوع الجنسية المثلية. وأوضح مثال على المدارواية رادكليف هول Radclyff Hall بعنوان: The Well of Lonliness بوجاس مان Thomas Mann، بعنوان: Death in Venice.

ويتجلى هذا النوع من ازدواجية المعايير في الصحف أيضا بل وفي المجتمع الليبرالي المعاصر. والمعروف أن الجنس يستثير القراء ويضاعف من بيع الصحف، ولكن الاحتفاء باللذات الجنسية يعتبر انحطاطا بالصحف، هذا بينما تعتبر موضوعات الجرائم موضوعات جادة. لذلك فإن الصحافيين المؤمنين بأن الجنس يبيع غالبا ما يغرقون أنفسهم في عمليات استعلام وتحر بدون قيود عن فضائح وجرائم الجنس ولا يتورعون عن الإغراق في مبالغات لاستثارة هوى القراء ودغدغة مشاعرهم. وإنهم بذلك ، وعن غير قصد، يوصلون إلى القارئ خطابا سلبيا فيه إدانة للجنس. هذا على الرغم من أن المهدف الخفى هو الضغط على زرار الإباحية الذي يستثير كوامن النفس. مثال آخر لانتخاب الخطاب هو حركة تحسين النسل في أوروبا خلال فترة ما بين الحربين، والذي استخدم كمبرر لمناقشة الجنسانية وموانع الحمل. (جونس ج. .) Janes G.

#### ١٠ - ٣ المخطوطات الاجتماعية

السلوك الجنسى عند البشر مشحون بدلالة اجتماعية. وإن جزءا بسيطا جدا من الأفعال المدفوعة جنسيا هو الذى يهدف مباشرة إلى التكاثر. لذلك فإن النماذج الفسيولوجية لا تكفى لتفسير الحياة الجنسية البشرية. ولعل الأفضل تأويل الأفعال الجنسية باعتبارها طقوسا ذات معان اجتماعية وجنسية معا. ورغبة منى فى وصف العلاقة بين الأفعال والمعانى سوف أستخدم مفاهيم كل من سيمون وجاجنون وصف العلاقة بين الأفعال والمعانى سوف استخدم مفاهيم كل من سيمون وجاجنون القراء الاستزادة إلى سيمون وجاجنون (١٩٨٤).

ونظرا لأن السلوك الاجتماعي يتحقق من خلال التعلم أساسا، فإن بالإمكان وصفه بالمحاكاة. ويتعين دمج الحوافز الشخصية مع دلالات اجتماعية متاحة حتى يكون الفعل ممكنا. ويصور لنا سيمون وجاجنون هذه العملية المركبة وكأنها تدوين مخطوطة. ونستخدم كلمة مخطوطة هنا وكأنها مجاز للدلالة على معرفة وإنتاج الفعل الاجتماعي. ويعكس أداء أي دور اجتماعي، بشكل مباشر أو غير مباشر، محتويات السيناريو الثقافي الذي تعلمه المؤدِّي. وجدير بالذكر أن المخطوطة الاجتماعية لا تصف الأدوار والأفعال فقط، بل تصف كذلك الحوافز والمشاعر التي من المفترض أنها لدى الفاعل. ومن ثم إذا كانت حوافز ومشاعر شخص ما ليست متوافقة مع ما هو متوقع اجتماعيا، فإن بإمكانك الحديث عن تنافر بين المخطوطة الثقافية والمخطوطة المضمرة في النفس.

ولا يوجد، من حيث المبدأ، أى فارق أساسى بين الأفعال الجنسية والأفعال الأخرى إلا من حيث أن الجنسانية مقترنة بدلالة اجتماعية خاصة فقط ويجرى استدخال الدلالة الثقافية للأفعال الجنسية فى ضمائر الناس إلى درجة أن أى تنافر بين الدوافع الباطنية والدلالات الثقافية يفضى إلى ظهور صراعات نفسية باطنية خطرة تستثير آليات دفاعية مثل الكبت والتكوين العكسى والتسامى... الخ. وينتج عن هذا أن المخطوطة الثقافية أداة قوية للتحكم فى سلوك الناس. وأن القليلين من الناس

هم من يتوفر لديهم قدر كاف من الخيال والأصالة لتنفيذ وتبرير أى فعل غير مكتوب فى أى مخطوطة ثقافية، وليس لديهم علم عن أى إنسان آخر يأتى مثل هذا الفعل، ولا يعرفون عنه أو له أى دافع أو معنى. وإن بالإمكان إسكات أى فعل، ومحوه من أى مخطوطة ثقافية وإزالة أية إشارة إليه فى مفردات لغة الناس، ثم يصبح بالإمكان عمليا الحيلولة دون إتيان هذا الفعل.

ونذكر أن السلطات في إسكندينافيا خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر نجحت بالفعل في إخماد ظاهرة الجنسية المثلية حتى أضحت في خبر كان افتراضيا وأثبت المؤرخ الدانمركي فون روزين Von Rosen ( ١٩٩٨، ١٩٩٨) أن السلطات خلال هذه الفترة آثرت ألا تضطهد الأشخاص الذين ارتكبوا "معاص غير طبيعية" لأنها رأت أن الأهم هو الصمت إزاء الظاهرة وتجنب الإيحاء إلى الآخرين بعمل الشيء نفسه وأن هذا في رأيها أهم من تجريم المذنبين. ولم يكن لدى الناس، كما هو واضح، ولو مفردات لغة ملائمة وكافية لمناقشة مثل هذه الظاهرة. ولكن مساحات المعلومات المشتركة في أوروبا الوسطى كانت من الضخامة بحيث كانت إستراتيجية الصمت مستحيلة، واضطرت السلطات إلى محاربة بيت الداء بإعلان أنها رذيلة غير طبيعية وخطيئة كبيرة، وعمدت إلى إحراق المذنب فوق خازوق.

وتعتبر المخطوطات الاجتماعية وسائل تحكم قوية بخاصة في مجال السلوك الجنسى، وخير مثال على هذا تعريف مفهوم الجنسانية في الثقافة المسيحية. والمعروف أنه خلال العصور الوسطى جرى تضييق مفهوم الجنسانية تدريجيا وحصره في مفهوم يقضى بأن الوظيفة الوحيدة للأفعال الجنسية هي التكاثر، ومن ثم فإن أي فعل جنسي لا يخدم هذا الغرض هو فعل غير طبيعي، وعلى الرغم من أن هذه الفكرة ترجع نشأتها إلى الفلسفة الوثنية، إلا أن الكنيسة قبلتها تدريجيا وأضحت هي الداعية الرئيسي للنظرة القائلة بأن الجنسانية هي عين التناسل. ونلحظ اليوم أن هذا النهج في التفكير راسخ بعمق في الثقافة الغربية حتى أن علماء الجنس على اختلاف عقائدهم أميل إلى تحديد الجنسانية في ضوء فعل التناسل.

## ١٠-٤ المحارم ،التابو، والقداسة

غالبا ما يجرى تنظيم السلوك الجنسى للبشر عن طريق المحارم "التابو". ولحظ علماء عديدون أن المنطقة المحرمة أو المدنسة والتى ينظر إليها باعتبارها خطرة وغير طاهرة يمكن وصفها أيضا بالمقدس، بمعنى أن لها دلالة متعالية خاصة. إن ثمة رابطة تربطها بعالم غير مرئى زاخر بالقوى السحرية الخفية التى تتصف بالقوة والجبروت والخطر. (دوجلاس إم. ١٩٦٦؛ وفرويد، ١٩١٣؛ وبرجسن، ١٩٧٨). ومن الأمور ذات الدلالة أن هذه القداسة ظلت على قيد الحياة بعد سيادة العلمنة فى مجتمعاتنا. ونجد الجميع على اختلاف عقائدهم، بل ومن ينكرونها، يؤمنون بالمحارم الجنسية على الرغم من صعوبة تقديم تبرير عقلانى لذلك. ولم يعد أحد يعرف المحارم باعتبارها مقدسات، ولكن لا تزال الحياة الجنسية أبعد من أن نشعر بها وكأنها جزء من حياتنا اليومية الدنسة، إنها تنتمى إلى عالم آخر، حتى أننا حين ننتقل إلى عالم الحياة الجنسية غالبا ما نشعر وكأن هويتنا تغيرت:

وينعكس فصل الهوية الشبقية عن الهوية اليومية في الخبرة التي تتصف بالتعارض الشديد والتي تحدث لدى الجميع عند مباشرة أفعال جنسية صريحة". [سيمون وجاجنون، ١٩٨٤]

وثمة وظيفة للمحارم (التابوهات) الكثيرة المقترنة بالجنسانية، ألا وهي الحفاظ على تأصل القداسة في الحياة الجنسية، ومن ثم صون التعارض والفصل بين الحياة الجنسية والحياة اليومية الدنسة. وتفيد كذلك في دعم التمايز القوى بين الحب والجنس، والذي تعتمد عليه ثقافتنا الأخلاقية.

ويرى فرويد أن أساس أى محرم "تابو" يكمن فى فعل محظور تربطه صلة قوية لاشعورية. ونجد من الخصائص الميزة المحارم أنها ممتدة بحيث لا تشمل فقط الموضوع أو الفعل المحظور، بل وأيضا أى تمثيل رمزى دال عليه. وذلك لأن التمثيل الرمزى الفعل المحظور يتضمن غواية بارتكاب الفعل المحظور. (فرويد، ١٩١٣). معنى

هذا، فيما يتعلق بالجنسانية، أن أى كلمة أو صورة تمثل موضوعا جنسيا لابد من تحريمها دعما لقداسة الجنس. وهذا هو السبب في الحسطر واسلع النطاق لكل ما هو إباحي.

وغالبا ما وصف في الغرب الحظر على الموضوعات الإباحية بأنه تفكير سحرى: أنت تحاول محاربة الجنسانية النشاز عن طريق التحكم في تمثيلها الرمزى. ويمكن مقارنة هذا بالشعوب البدائية التي تحاول محاربة العدو بالهجوم على دمية أو صورة تمثل هذا العدو. (جارفي Jarvie ، (١٩٨٧). وإن محاربة التمثيل الرمزى دون الظاهرة الحقيقية ليس مظهرا من مظاهر الاختلال الوظيفي على نحو ما يبدو للوهلة الأولى. إن سلوكنا الجنسي يحدده مفهومنا عن ماهية الجنسانية ودلالتها الثقافية ـ أو بعبارة أخرى: مخطوطتها الاجتماعية. وهذه الدلالة أو المخطوطة الاجتماعية يمكن توصيلها عن طريق هذه الرموز تحديدا التي يهاجمها المجتمع، ولمن ثم لا يخضع للمراقبة والتحكم المادى. ولكن توصيل الرموز الجنسية حدث عام ويمكن التحكم فيه. وطبيعي أن التحكم المادى سوف يفضح ويكبح شريحة صغيرة من الأفعال الجنسية المرفوضة. ولكن التحكم في الاتصال الرمزي الدلالات الجنسية من شائه أن ييسر التحكم في سلوك الناس جميعا ممن يقرون عالم الرموز الأخلاقية أو المخطوطات الأخلاقية السائدة.

وتستخدم عالمة الأنثروبولوجيا مارى دوجلاس (١٩٦٦) كلمة نجس أو غير طاهر للدلالة على كل ما من شائه أن يفسد النظام القائم. فالأشياء الموضوعة فى غير مكانها، أو الأشياء الواقعة على الحدود بين فئتين غالبا ما تعتبر غير طاهرة أو دنسة أو قوية المفعول أو خطرة أو محرما "تابو". والملاحظ أن الناس فى العصور الوسطى اعتبروا التركيب الخنثوى رحمة، لأن الخنثى يقع على الحدود بين الرجل والمرأة، وهذا انتهاك لنظام الطبيعة. ويسود اعتقاد فى ثقافات أخرى مثل ثقافة المواطنين الأمريكيين الأصليين بأن الخناث يتمتعون بقوى سحرية، ولهذا ينظر إليهم المجتمع نظرة تقدير.

واعتادت أوروبا حوالي القرن السابع عشر معاقبة أحداث الاتصال الجنسي بين البشر والحيوانات، وذلك بإحراق الإنسان والحيوان لأن كليهما دنس. ونظر المجتمع إلى مثل هذا الفعل الجنسي باعتباره حدثا شديد الخطر لأنه يهدد بتدمير الحد المهم الفاصل بين الإنسان والحيوان. وفرضت المجتمعات أيضًا عقوبات قاسية على أفعال الجنسية المثلية لأنها تهدد النظام الطبيعي وتمحو التمييز بين الرجل والمرأة. ونجد من ناحية أخرى أن الأفعال الجنسية بين الكبار والأطفال لم تنظر إليها المجتمعات باعتبارها مشكلة خطرة لأن الحد الفاصل بين الطفل والبالغ غير ذي أهمية كبيرة، وأيضا لأن الأطفال منذ سنهم الباكرة يتمتعون بنفس وضع الكبار. ولكن الأمر عادة على النقيض تماما اليوم. ونجد مجتمعات نزعت طابع التحريم من الجنسية المثلية وذلك بفضل المساواة بين الجنسين، ولم يعد المجتمع يصنف الخناث في فئة اجتماعية متمايزة. ولا تزال المجتمعات تنظر نظرة تحريم مشددة تجاه الصلات الجنسية بين الإنسان والحيوان، فضلا عن أن هذه الأحداث نادرا ما تثير الانتباه العام أو يفرض عليها المجتمع عقوبات ما. ويعتبر الجنس بين الكبار والأطفال اليوم أقوى المحارم الجنسية قاطبة ويقسو المجتمع بشدة على مرتكبي هذه الأحداث. وسبب ذلك أن مجتمعاتنا تهتم كثيرا بالتمييز بين فئتي الكبار والأطفال علاوة على الرغبة في الحفاظ على صورة الطفل باعتباره كائنا بريئا جاهلا ولاجنسيا ومستضعفا يستلزم الحماية.

وتركز الجدل بشأن الجنسانية أساسا على ثلاثة محارم هى التى يدور النقاش مكثفا حولها: جنسانية المرأة، جنسانية الأطفال، والمثلية الجنسية الذكرية. وإن الحرب الدائرة بين حركات الإصلاح الجنسى من ناحية والقوى الدينية الأخلاقية والمحافظة من ناحية أخرى هى فى الأساس خلاف حول هذه المحارم الثلاثة وتمثيلاتها الرمزية فى صورة إباحية. وهذه هى الآن ساحة قتال مهمة بين القوى الكاليبتية والريجالية فى المجتمع الغربى.

## جنسانية الأنثى

قدرة المرأة على الشعور بالرغبة الجنسية والوصول بها إلى غايتها ليست خصيصة كلية شاملة. إذ ثمة مجتمعات المرأة فيها، كما هو واضح، لا تشعر بأية لذة خاصة مع النشاط الجنسى، بل وإن هزة الجماع عند الأنثى ظاهرة غير معروفة فيها حتى أنه لا يوجد لها اسم. وغنى عن البيان أن الرغبة الجنسية عند الأنثى خاصة يمكن دعمها أو قمعها خلال التنشئة الاجتماعية. ولا يوجد ما يمنع الثقافات المختلفة من التطور على نحو مختلف في هذا الصدد طالما وأن رغبة الأنثى ليست بالضرورة من أجل الإخصاب. (ميد 19٤٩، ١٩٤٩)

والملاحظ في المجتمعات الريجالية والأبوية (البطريركية) أن النشاط الجنسي يرتكز على الواجب بون الرغبة. لذلك فإن أيديولوجيا العصر الفيكتورى التى تجعل الاتصال الجنسي واجبا زوجيا على المرأة، تعطى الرجل أيضا سلطة جنسية كاملة على المرأة. ولكن إذا عزونا إلى المرأة رغبة جنسية فإنها بدورها سوف تتحكم في جنسانيتها، ذلك لأن الرجل لا يستطيع إرغام المرأة على الشعور بالرغبة. إن المرأة بوسعها أن تنكر على زوجها حق الممارسة الجنسية أو أن ترفض الزواج من رجل اختاره والداها استنادا إلى حجة بسيطة وهي أنها لا ترغب في ذلك وإن ربط الجنسانية باللذة يعنى أيضا أن الحوافز للزواج تغيرت من العقلاني والملائم إلى الانفعالى. ولم يعد بإمكان الوالدين الآن أن يقررا من الذي سوف يتزوج به أبناؤهما وبناتهما كما ارتفع سن الزواج.

لذلك فإن الرغبة الجنسية الأنثوية باتت تمثل تهديدا للمجتمع الريجالى. وإن المرأة التى تكشف بوضوح عن رغبتها يصمها المجتمع بأنها مهؤوسة جنسيا، أى -nympho، أو بأنها عاهرة. وليس الحال كذلك بالنسبة للرغبة الجنسية الذكورية، إذ يعتبرها المجتمع أمرا سويا، ذلك لأنه هو الذى يسيطر ويقرر فى المجال الجنسى مثلما يسيطر ويقرر فى المجالات الأخرى. وتبدو هذه المعايير المزدوجة أوضح ما تكون فيما يتعلق بالدعارة: المرأة الداعرة موصومة ومدانة دون عميلها. والدعارة هى النشاط الجنسى الوحيد غير الهادف للتناسل ومسموح به فى مجتمع بيوريتانى. نعم يعتبره

المجتمع خطيئة، ولكن يتسامح معه على الرغم من هذا كشر ضرورى والسبب نظرة المجتمع إلى جنسانية الذكر على أنها دافع لا يمكن كبته ولابد وأن يجد منفذا له. وإذا حدث أن الرجل، لسبب ما، لم يجد إشباعا لدافعه من زوجته فإنه يلجأ بالضرورة إلى مسارب أخرى.

وقد لا يكون من الإنصاف الرعم بأن ازدواجية المعايير هذه أمر فرضه الرجل قسرا على المرأة. ذلك لأن كلا من الرجل والمرأة في العصر الفيكتوري حرصا على جعل المرأة عاطلة من الهوى والانفعال العاطفي، ولكن لأسباب مختلفة وتذهب نانسي كوت Nancy Cott إلى أن الرجل معنى بأن تكون المرأة محرومة من الرغبة، أي لا رغبة عندها. وليس الهدف فقط زيادة تحكمه وسيطرته على المرأة بل وأيضا وإلى حد كبير تحسين قدرته هو على التحكم في نفسه. ولكن المرأة من ناحية أخرى أرادت أن تفرغ علاقتها مع الرجل من مضمونها الجنسي رغبة منها في الحد من الأنشطة الجنسية بحيث تقتصر على ما هو ضروري للتناسل، وبذلك تحد بالتالي من الهيمنة الجنسية للذكر. والملاحظ حتى بالنسبة للنساء الداعيات إلى الإصلاح استخدمن تعطل المشاعر الجنسية لدى المرأة في حربهن من أجل حق المرأة في تحديد عدد الأطفال المزمع إنجابهم (كوت، ١٩٧٨)

إن الجهل والبراءة الجنسيين اللذان اكتنفا المرأة خففا عنها الصراعات الواعية. اذ تم قمع الصراعات بين الدوافع الباطنية والمحارم (التابوهات) الخارجية داخل اللاشعور بعد أن استدخلت المرأة في ضميرها الفكرة التي تقرر تعطل جنسانيتها واكن الرجل الذي احتفظ برغبته بات لزاما عليه أن يغرس ويؤكد مسئوليته وسيطرته الذاتية لحماية المرأة المستضعفة. واتسع نطاق هذه السيطرة الذاتية لتشمل كل مجالات الحياة الاجتماعية وليس الجنسية فقط أو بعبارة أخرى إن الصراع بين الغريزة والأخلاقيات كان صراعا شعوريا عند الرجل ومقموعا في اللاشعور عند المرأة البريئة من الدوافع وأصبح لزاما على الرجل أن يعوض نقص الإشباع الجنسي عن طريق العمل، بينما المرأة محصورة داخل بيئة الحياة المنزلية الواقية عمدت إلى التسامى عن طريق الدين فهو القناة الوحيدة التي يمكن للانفعالات الجنسية أن تجد

من خلالها تعبيرا حرا دون أن يصيبها خجل (كومينوس ١٩٧٢، Cominos). وهكذا خلقت الثقافة الفيكتورية مجتمعا من رجال أشداء في العمل، ونساء يتصفن بالتقوى وأداء الواجب.

ولكن المرأة فى العصر الفيكتورى لم تكن باردة كما يصفها الأدب المعاصر، وأثبت المؤرخ كارل ديجلر أن هذا الأدب كان منظوريا وليس وصفيا. ذلك أن المفهوم الفيكتورى عن جنسانية الأنثى لم يمض دون تحد ومعارضة. ووجد ديجلر براهين فى الأرشيف الطبى تؤكد أن نساء أمريكيات كثيرات فى هذه الحقبة راودتهن الرغبة وكانت لديهن القدرة على الوصول بالرغبة إلى غايتها (ديجلر، ١٩٧٤). والملاحظ أن الأدب الأخلاقى كان فى الأغلب ينطوى على تناقض ذاتى وميول ثنائية التضاد. فالجنسى طبيعى ولاطبيعى. وتتمثل المفارقة الأكبر فى بذل قدر مهول من الطاقة فى محاربة ما زعم المجتمع أنه غير موجود: جنسانية المرأة والطفل. (روزنبرج، سى. إى.، ١٩٧٧).

## جنسانية الأطفال

الشأن المحورى لتربية الأطفال هو التطابق الثقافي للسلوك الجنسى نظرا لأنه في سن الطفولة يجرى استدخال وغرس المعايير الأخلاقية والمخطوطات الاجتماعية وكذا تطوير المشاعر الجنسية، مثال ذلك أن المرأة الباردة جنسيا لا تنشأ إلا من خلال تربية للأطفال معادية للجنسانية وللبدن. والمعروف أن التأثير الثقافي في الكبر لا يمكنه أن يحدث هذا الأثر. وسبق لي أن ذكرت أن التنشئة السلبية إزاء الجنس تستطيع أن تخلق نزعة تسلط سياسي وديني وتخلق طاعة وتحكما ذاتيا. وسوف أستكمل هذه النظرية ببعض الملاحظات التاريخية والأنثروبولوجية والنفسية.

عمد أخصائي علم النفس العصبي المثير للجدل جيمس بريسكوت -James Pre إلى مقارنة التنبيه الجسدى عند الأطفال في 23 ثقافة بدائية، وقارن هذه البيانات بالمستوى العام للعنف والعدوان في هذه المجتمعات. ووجد بريسكوت معامل

ارتباط مهم بين الحرمان الجسدى (أى الافتقار إلى الملامسة الجسدية) والمستوى المرتفع للعدوان والعنف. وخلص من هذه المعلومات مع ربطها باعتبارات فسيولوجية عصبية إلى أن التنبيه البدنى للأطفال (الربت واللعب) ضرورى لخلق مجتمع آمن يسوده السلم. علاوة على هذا وجد بريسكوت أن هذه العوامل مرتبطة بالعديد من العوامل السلوكية الأخرى مثل تلك المعروضة في الجدول, ٣ (بريسكوت، ١٩٧٥).

وواضح أن غالبية أنماط السلوك الواردة في الجدول ٣ ذات شأن مهم بالنسبة لنظرية R/K الثقافية. وتحتوى القائمة الأولى على سمات كاليبتية، بينما تعرض القائمتان الأدنى بشكل أساسى سلوكيات من الخصائص المميزة للثقافات الريجالية. وليس بالإمكان استخدام التحليل الإحصائي عند بريسكوت للتمييز بين السبب والنتيجة. ترى هل الإهمال في تنشئة الأطفال هو الذي يفضى إلى مجتمع عنيف؟ أم أن المجتمع الذي يسوده العنف هو الذي يفضى إلى الإهمال؟ ليس بالإمكان تحديد ذلك تأسيسا على هذه الإحصاءات. ولكننا نستطيع فقط أن نؤكد أن هناك ارتباط بين الاثنين. وإن من المرجح أن التأثير السببي يمضى في الاتجاهين معا في عملية دعم وإدامة ذاتية. ولعل الشيء المهم فيما يتعلق بالنتائج التي توصل إليها بريسكوت أنها تكشف عن علاقة قوية بين التغذية البيئية للأطفال وقائمة طويلة من المؤشرات الأخرى الريجالية والكاليبتية. وثمة بحث آخر عن التداخل بين الثقافات أكد الرابطة بين تنشئة الريجالية والكاليبتية. وثمة بحث آخر عن التداخل بين الشقافات أكد الرابطة بين تنشئة الأطفال والعنف في المجتمع. (روس، ١٩٨٥). ويفيد هذا البحث أن مستوى العنف تحدده استعدادات نفسية مكتسبة في الطفولة، بينما نسبة الصراعات الداخلية إلى الخارجية في مجتمع ما يحدها الهيكل الاجتماعي. (روس، ١٩٨٥).

وجدير بالذكر، أن أعلى درجة فى إهمال الأطفال حدثت على الأرجح فى العصر الفيكتورى. إذ اعتاد الآباء الميسورين خلال هذه الفترة استئجار مربيات لرعاية أطفالهم أو أن يرسلوا أطفالهم إلى مدارس داخلية. (أرييس، ١٩٦٠). ويبدو واضحا أن الحب الأموى لم يكن ظاهرة معروفة. إذ لم تكن الأمهات هن اللاتى يرضعن أطفالهن، ولكن يرضعون من ثدى مرضعات أو من زجاجات. (بادينتر Badinter)

#### جدول ۲

# عوامل السلوك وثيقة الارتباط بالتنشئة البدنية للأطفال والاتجاهات إزاء الجنس قبل الزواج [عن بريسكوت، ١٩٧٥]

## سلوك الكبار في مجتمعات يتوفر فيها الحنان البدني بكثرة مع الأطفال

- انخفاض مستوى الاستعراض الفردى للثروة.
  - انخفاض حوادث السرقة.
  - ارتفاع مجمل تدليل الطفل.
  - انخفاض الألم البدني عند الأطفال.
- ندرة أحداث قتل أو تعذيب أو تشويه بدن الخصم.
  - انخفاض النشاط الديني.

# سلوك الكبار في مجتمع ينزل العقاب بأطفاله على أيدى الأبوين أو شخص مسئول عن رعايتهم

- الرق موجود.
- تعدد الزوجات.
- تدنى وضع المرأة.
- انخفاض مستوى العلاقة الوجدانية مع الأطفال.
  - انخفاض مستوى تدليل الأطفال بعامة.
- انخفاض مستوى تطوير سلوك الرعاية في نفس الطفل.
  - الكائنات الخارقة للطبيعة عدوانية.

## سلوك الكبار في مجتمعات تفرض عقابا قاسيا على الجنس قبل الزواج

- حجم المجتمع كبير.
  - الرق موجود.
- ارتفاع معدل التعقد المجتمعي.
- ارتفاع نسبة الجريمة الشخصية.
  - ارتفاع نسبة التقسيم الطبقي.
  - ارتفاع نسبة أحداث السرقات.
    - صغر حجم العائلات المتدة.
- إنزال العقاب على ممارسة الجنس خارج الزواج.
  - شراء الروجات.
  - ارتفاع نسبة الحصر النفسى بسبب الختان.
    - طول مدة تحريم الجنس بعد الوضع.
      - التطرف في الولع بالقتال.
  - ارتفاع نسبة قتل وتعذيب وتشويه بدن الخصم.
    - ارتفاع نسبة العجز الجنسى.
      - ارتفاع نسبة النرجسية.
    - التأكيد على الرقص الاستعراضي.
    - حدود الدين في كل الأخلاقيات البشرية:

وبلغ قمع جنسانية الأطفال ذروته في القرنين الشامن عشر والتاسع عشر. وشاعت بين الأطفال ممارسات سرية، وأضحت ظاهرة أغفلها المجتمع وإن أصبحت الآن موضوع ذعر أخلاقي ثقييل الوطأة. وعزا المجتمع إلى هذا

السلوك العديد من الأمراض والشرور الأخرى، ومن ثم لجأ إلى كل أنواع الإجراءات والتدابير لمكافحة هذه الرذيلة الخفية (أوسل وباركر - بنفيلد، ١٩٧٢). والشيء المهم هنا أنه لم يكن يسيرا التحكم في هذا السلوك، وأكثر من هذا أن الحملة دفعت إلى إخفاء جنسانية الأطفال بحيث بات مطلوبا البحث عن شيء خاف لكشفه ومعاقبته (فوكو، ١٩٧٦).

وأدى تحريم جنسانية الأطفال إلى ظهور صراعات نفسية كثيرة، ليس فقط لدى الأطفال بل وأيضا لدى الكبار. وأضحى افتراض أن الأطفال لاجنسيين وجهلاء بالجنس خاصية ضاربة بجنور عميقة فى ثقافتنا حتى أن كلمة "بالغ" باتت تعتبر تلطفا فى التعبير عن الإباحية. ونجد فى مقابل ذلك نظرية فرويد عن جنسانية الأطفال والتى تلقى قبولا عاما. وثمة تنافر معرفى شديد هنا. ذلك أن الأبوين سوف ينكران بشدة أن مشاعر الحب تجاه أبنائهما مماثلة تماما للمشاعر الجنسية. إن هذه المشاعر مناهضة بقوة لتحريم الاتصال الجنسي بالمحارم التى كبتوها بالضرورة بأى ثمن واضطروا إلى الاحتفاظ بالتمييز بين الحب والجنس. ويؤدى هذا الصراع النفسى الباطنى إلى الاحتفاظ بالتمييز بين الحب والجنس. ويؤدى هذا الصراع النفسى الباطنى إلى التكوين العكسى وإلى الإسقاط، وهو ما من شأنه كما سبق أن ذكرنا أن يعزز المحرم أو التابو. وأدى هذا الصراع منذ أواخر السبعينيات إلى تأجج نار ذعر أخلاقى واسع النطاق بشأن إباحية الأطفال والانتهاك الجنسي للأطفال فى البلدان المتحدثة بالإنجليزية وفى أوروبا.

وتضخم الذعر الأخلاقي بشأن الانتهاك الجنسى للأطفال بسبب انتخاب "ميديا" وسائل إعلام الأنباء. ذلك أن قصص جرائم الجنس ضد الأطفال تتصف بصلاحية عالية جدا لأنها تستثير فينا أهم ثلاثة أزرار حساسة في حياتنا في وقت واحد: زرار الجنس، وزرار الخطر، وزرار حماية الأطفال.

ويمكن كذلك تفسير الذعر الأخلاقي على أنه رد فعل ضد مظاهر التراخي العام إزاء الأخلاقيات الجنسية وقيم الأسرة. ونجد هنا عاملا انتخابيا إضافيا مؤثرا أيضا، ونعنى بذلك أن الناس من أصحاب الميول الريجالية باتوا عاجزين عن إيجاد أهداف بديلة يهاجمونها. إن الشخصيات المتسلطة قد تواجه مشكلات للبحث عن مخرج لميولهم ذات الطابع الريجالي في الوقت الذي تمنع فيه المثل العليا المقدسة للديمقراطية وحقوق الإنسان أي شكل تقريبا من الاضطهاد لكباش الفداء. ويمكن أن نرى جنسانية الأطفال في هذا الضوء باعتبارها أخر موقف أخلاقي للنوازع الريجالية.



#### ١١-١١ وظيفة الفن

لماذا يحب الناس الفن؟ لماذا نقضى وقتا طويلا ونبذل طاقات كثيرة من أجل عمل صورة أو كتابة دراما أو أغنية أو إعداد وأداء رقصة ... الخ لنا وللآخر؟ هل كل هذا لهو لا طائل من ورائه أم أن للفن وظيفة؟ مهما بدا لنا غير ذى جدوى يجب أن نسلم بأنه قائم فى كل المجتمعات المعروفة دون اعتبار لما يتعين على الناس توفيره من وقت وجهد لأعمال أخرى. ثمة سؤال مهم يستلزم إجابة هنا: هل ذلك الميل القوى لدى الناس لإنتاج الفن والاستمتاع به مجرد نزوة عفوية أم أنه ظهر نتيجة نوع من الانتخاب الطبيعي؟ (ديساناياكي PINAL) وإذا كان الفن مضيعة للوقت وتبديدا للطاقة دون إنتاج إذن لماذا لم يذو وينقرض بفعل هذا المعول الذي لا يرحم، أعنى الانتخاب الطبيعي؟ إذا أردنا إجابة عن هذه الأسئلة علينا أن ندرس ما إذا كان للفن وظيفة، وإذا كان كذلك فما عساها أن تكون هذه الوظيفة.

قدم فلاسفة كثيرون تبريرا للفن على أساس من علم الجمال: نحن ننتج الفن لأنه جميل، أو لأنه يمثل الإبداع والإلهام. وينظر الناس إلى الفن باعتباره خيرا ونفيسا فى ذاته دون حاجة إلى تبرير آخر. وهذه هى فلسفة الفن الفن، وربما تكون لها قيمة بلاغية كدفاع عن حرية الفن والفنان. بيد أن هذا لا معنى له كتفسير على أساس من علم السلوك المقارن لأنه لا يفسر تذوقنا للفن. وإن التبرير الجمالى للفن لا يكون إلا تقريبيا وليس نهائيا أو أساسيا

ونحن بحاجة إلى أن نستطرد قليلا هنا لتفسير الفارق بين الأسباب التقريبية والنهائية. إذا ساّلت طفلا لماذا يلعب سوف يجيب لأن اللعب مسلٍّ. وإذا ساّلت باحثا

فى السلوك المقارن لماذا يلعب الأطفال سوف يجيب بأن اللعب عملية تعلم. ولا ريب فى أن السبب الخاص لدى الطفل صادق ذاتيا. إنه، هو أو هى، ربما لا يدرك بالضرورة أن اللعب عملية تعلم. ولكن الطفل يشعر أن اللعب مُرْض ولاذ، وعبر عن هذه اللذة بكلمة "مسلً". وطبيعى أن الشعور بأن اللعب مسل هو شعور تكيفى أيضا لأن الطفل يتعلم مهارات مهمة أثناء اللعب. لذلك فإن هذا الشعور برغبة فى اللعب ظهر على الأرجح نتيجة انتخاب طبيعى. وهذا هو السبب الأساسى للعب، أما السبب التقريبي فهو أن اللعب لاذً.(•)

ويمكن القول بوجه عام إن غرائز البشر تعمل عن طريق اللذة والألم. (••) إننا نشعر باللذة عند أداء أعمال تتفق مع غرائزنا مثل الأكل، بينما نشعر بالألم أو الخوف إزاء أعمال ضد غرائزنا مثل اقتراب ثعبان خطر. (وسوف أعود إلى هذه المناقشة بعد ذلك). ويبدو طبيعيا في ضوء هذه النظرية أن نفترض أن الوجدان البشري إزاء الفن له أساس جيني. ومن ثم لابد وأن نلتمس العلة النهائية الأساسية للفن في نظرية توضح لنا كيف ظهر هذا النزوع الجيني وما نوع الوظيفة التكيفية للفن الآن وفي الماضي.

يروج بين العلماء رأى يقول إن الفن البصرى والرقص عند الإنسان البدائى كانا ظاهرة مهمة من صور الاتصال المستخدم أساسا لتعليم تقنيات القنص والتدريب عليها (هوويس ١٩٣٣، ا٩٧٣؛ وشنك Schenk وساكس ١٩٣٣، والمعروف أن اللغة المنطوقة أحدث من حيث النشأة والتطور النوعى. ولابد وأن كانت هناك وسائل أخرى للاتصال قبل القدرة على الحديث. ولابد وأن الإيماءات أقدم من اللغة المنطوقة، ومن المرجح تماما أن الرقص نشأ من هنا (هانا، ١٩٧٩). ويدعم هذه النظرية حقيقة أن الرقص عند قبائل الصيد البدائية غالبا ما اشتمل على محاكاة أنواع الحيوانات

<sup>(•)</sup> هذا الفارق بين السبب التقريبي والسبب النهائي الأساسي يمكن النظر إليه أيضا كفارق بين الانتخاب البديل والانتخاب الأصلى . وإن اختيار السلوك اللاذ بدلا من السلوك الأليم اختيار بديل عن القوى الانتخابية التي أفضت في الأصل إلى تطور مشاعر اللذة والألم هذه .

<sup>(●●)</sup> ثمة انتقادات كثيرة الكلمة « غريزة » وهناك بدائل عديدة . والمشكلة الرئيسية بالنسبة لكلمة غريزة أنها قد تعطى مفهوما عن سلوك ثابت أشبه بالآلة بعيدا عن التحكم الذاتى الذكى . لذلك قد يكون من الأصوب القول بوجود استعدادات وراثية مسبقة تزيد من اليل إلى استجابات سلوكية معينة .

التى تم قنصها (هوويس، ١٩٧٣). والرقص ليس قاصرا على البشر، إذ نجده لدى حيوانات معينة مثل الطيور والنحل، حيث يتضح أن وظيفة الرقص الاتصال. وربما كانت الموسيقى بدورها أقدم من اللغة المنطوقة (لفنجستون، ١٩٧٣).

أصبح واضحا أننا إذا بحثنا عن أشكال مماثلة من الاتصال لدى حيوانات مثل القردة العليا سوف نرى توا أن كثيرا من أنواع الرئيسيات قادر على الاتصال عن طريق الحركات على الرغم من أن هذه الحركات نادرا ما تكون إيقاعية على نحو خاص. (موريس، ١٩٦٧؛ وهانا، ١٩٧٩). وأجد من المهم أن نذكر شكلا من أشكال الاتصال تستخدمه جماعات من قردة البابون المعروفة بنوع "الهامادرياس" أو الرباح المقدس قبل الخروج بحثا عن الطعام. إن قرارها بشأن الجهة التى تذهب إليها بحثا عن الطعام لا يعتمد فقط على الهيمنة والعدوان، بل يعتمد أساسا على التفاوض واتخاذ حل وسط. إذ قبل أن يخرج الفريق بحثا عن الكلأ نراه قد يقضى ساعات طوال استعدادا لهذه العملية. ونرى أحد الذكور يتحرك بضع أمتار في اتجاه مكان يظنه الأفضل ثم بعد ذلك تتبعه بعض الحيوانات. ونرى حيوانات أخرى تتحرك في اتجاها أخر. وتأخذ جماعة من القردة أنذاك شكل الأميبا ذات الأقدام الكاذبة التى تمتد في اتجاهات مختلفة. وتكبر بعض هذه الأقدام الكاذبة بينما تتقلص غيرها حتى تصل الحيوانات إلى اتفاق بشأن الاتجاه الذي يذهبون إليه. (كومر، ١٩٨٨؛ ١٩٩١). وتستثمر هذه العملية معارف عدد كبير من الحيوانات بشأن الأماكن التى يوجد بها الطعام. وهذه طريقة أكثر فعالية بدلا من أن يتخذ القرار قائد مهيمن وحده.

وهذا الشكل من الاتصال لدى قردة البابون تجمعه أوجه تشابه وظيفية مع رقصة الاهتزاز عند النحل ومع رقص البشر أيضا. ومن يدرى ربما كان الرقص والغناء عند البشر له الآن أو كان له فى السابق وظيفة مماثلة تتعلق بتوافق الآراء بشأن البحث عن شيء. وهذا ما سوف أفسره فيما بعد فى هذا الباب.

طبعا هناك فارق كبير بين الفن البشرى وأى ظاهرة نجدها عند الحيوانات، ويزداد الفارق أكثر حين يتعلق الأمر بالفن التصويرى. والملاحظ أن الشمبانزى وغيرها من القردة العليا لديها القدرة على الرسم إذا أعطيتها الأدوات اللازمة. وتراها تحبه.

بيد أن هذا النشاط الإبداعي لم تلحظه إلا عند الحيوانات الموجودة في الأسر. وتتالف الرسوم فقط من حرمة من الخطوط التي لا تمثل كما هو ظاهر أي شيء (موريس، ١٩٦٢). ويتفوق طائر الأيكة bower bird، الموجود في أستراليا ونيو غينيا، على القدرات الفنية للقردة العليا حيث يبنى الذكر تكوينات محكمة ومتعددة الألوان الكي يجذب الأنثى (دياموند، ١٩٦٦).

وتكشف رسوم كهوف العصر الحجرى القديم أن أسلافنا الأول أنتجوا فنا أيضا. ورسوم الكهوف هذه هى تصويرات لحيوانات ولمشاهد قنص. ومن المفترض أن هذا الفن كانت له وظيفة اجتماعية فى ارتباط بعقيدة دينية تتضمن عبادة الحيوان. وتميزت علاقة البشر بالحيوانات بخصائص سحرية، كما وان تصوير الحيوانات عن طريق الرسم والرقص أفاد كنوع من التعبير المجرد للمعتقدات الخارقة للطبيعة. واستلزم الصيد توفر تعليم وتعاون وتنسيق مشترك وتنظيم وهى أمور تحققت عن طريق الفن والطقوس. (شينك، ۱۹۸۲؛ هوويس، ۱۹۷۳) (\*)

ورسوم وزينة الجسد شكل من أشكال الفن الذي يمكن أن يعود إلى زمن أقدم، ووظيفة تزيين الجسد هو الرمز الدال على الهوية الاجتماعية والأدوار الاجتماعية، وربما أيضا له دلالة جنسية (كوى، ١٩٩٢). واكتسبت أشكال فنية متباينة وظائف جديدة عديدة مع التطور الثقافي خلال عصور ما قبل التاريخ وبعد ذلك، ويبدو عسيرا، بطبيعة الحال، تحديد عمر هذه الوظائف المتباينة.

وليس من شك في أن الفن خضع لانتخاب ثقافي على أساس تفضيلات وتذوق البشر، وجدير بالذكر أن عالم النفس كولن مارتندال Colin Martindale درس التطور الثقافي للفن وحاول الكشف عن مظاهر انتظام لعمليات التغيير. والملاحظ أنه لم يول أهمية كبيرة للعلاقة بين الفن والظواهر الاجتماعية الأخرى، وإنما وجه كل اهتمامه إلى الفن كظاهرة مستقلة ذاتيا، وذلك بأن درس كيفية اعتماد الفن الجديد على الفن

 <sup>(●)</sup> أكد ديسانياكا (١٩٨٤) أن التمييز بين الفن والطقوس واللعب في هـذا الصدد ربما بدا إشـكالية غير واضحة

الأسبق من حيث التاريخ. وذهب مارتيندال إلى أن الفن يخضع لضغوط انتخابية فى التجاه الجدّة والتباين اللذان يؤديان على المدى الطويل إلى تباين دورى فى التمثيل الفنى (مارتيندال، ١٩٩٠).

ويؤكد عالم الاجتماع فيتوتاس كافوليس Vytautas Kavolis أن شكل الفن يدعم ميول البشر نحو تفسير المواقف الاجتماعية بأساليب ذات بناء معين. وييسر الفن تطور العلاقة الانفعالية لدى البشر تجاه البيئة الاجتماعية عن طريق خلق بؤر رمزية للتكامل الثقافي الاجتماعي. ويؤكد الفن ويضفى مشروعية على التوجهات ذات القيمة الثقافية للمجتمع عن طريق ملء العالم المرئى بأشكال وصور متسقة نفسيا مع هذه التوجهات القيمة. ولا يرى كافوليس أن التوجهات الاجتماعية والثقافية تنعكس مباشرة وبشكل محدد في تعبيرات الفن، وإنما يرى أن الأرجح أن الأوضاع الثقافية هي التي تصوغ تنظيم الشخصية أو الاستعدادات المعرفية، وأن هذه البنية المعرفية تستلزم تفضيلا جماليا المشكال والأساليب المتسقة نفسيا مع التوجهات القيمية المستدخلة ضميريا (كافوليس، ١٩٦٨).

وتفيد نظرية وثيقة الصلة بموضوعنا أن الفن يعبر عن التخييلات (الفانتازيا) الاجتماعية وترى أن التعبير الفنى إسقاط للبيئة الاجتماعية الفنان حسبما يدركها أو يريد لها أن تكون. وثمة أساليب ممكنة ويفضل الفنان من بينها الأسلوب الذى يراه أكثر اتساقا وتلاؤما مع الظروف الاجتماعية التى يعيش فيها. وربما تكون هذه العملية الانتخابية لا شعورية بالنسبة للفنان نفسه، ولكن حتى مع هذا فإن النتيجة هى أن الفن يمكن اعتباره أشبه بصورة معرفية عن المجتمع الذى يعبر عنه الفنان (فيشر

وتجد النظريتان الأخيرتان دعما من بحوث التداخل الثقافي التي تبرهن على وجود رابطة ملحوظة وواضحة بين التعبيرات الفنية والهيكل الاجتماعي (فيشر، ١٩٦٨) كافوليس، ١٩٦٨؛ لوماكس ١٩٦٨، وبيلينجز، ١٩٨٦).

وإن أحد العناصر المهمة التي تنطوى عليها الرسائل التي يوصلها الفن عنصر الاشعوري. وهذه هي اللغة الرمزية ذاتها التي نراها في أحلامنا، وإن هذه اللغة أيضا

يمكن أن تكون أقدم كثيرا من اللغة المنطوقة. ويستلزم أى نشاط ذهنى ذكى رموزا لتمثيل الموضوعات التى نفكر فيها. وتؤدى كلمات اللغة المنطوقة دورا مهما كرموز فى الفكر الواعى للبشر المحدثين. ولكن قبل ظهور اللغة المنطوقة لابد وأن أسلافنا استخدموا رموزا أخرى مثل الصور والأشكال والألوان والإيماءات والأصوات ... الخ باعتبارها الرموز الضرورية للنشاط الذهنى. ولا تزال هذه اللغة الرمزية البدائية تعيش فى لاشعورنا وتغدو مرئية للعقل الواعى عند التعبير عنها فى الأحلام وفى الفن.

وأثبت عالم التحليل النفسى سى. جى. يونج أن أكثر رموز اللاشعور هى بقايا حية موروثة عن مراحل تطورية سابقة وقتما كانت النفس الإنسانية تشبه النفس الحيوانية. وإن هذا الميراث القديم والمسمى الأنماط الأصلية البدائية شائع بين الناس جميعا، ويؤلف ما يسميه يونج اللاشعور الجمعى. وحرى ألا نفسر مفهوم الأنماط الأصلية البدائية على أنها صور أو دوافع ثابتة ومحددة تماما بل اعتبارها ميلا موروثا لصوغ تمثيلات للدوافع الميثولوجية والتى يمكن أن تتغير وتتباين تباينا كبيرا دون أن تفقد نمطها الرئيسي (يونج، ١٩٦٩). وليس عندى شك في أن أجزاء أساسية من الظواهر اللاشعورية الجمعية تحددت بفعل الميراث الجيني. ولكن ثمة سبب يدعونا إلى أن نؤكد أن نظرية الاتصال اللاشعوري عن الفن والطقوس تهيئ إمكانية للاعتقاد بأن الكثير من منتجات اللاشعور والمشتركة بين جميع أبناء مجتمع ما ربما انتقلت عبر هذه القناة، أعنى نوعا من الوراثة الثقافية.

وإن القول بأن الفن يتحدث لغة يفهمها العقل اللاشعورى على نحو أفضل من العقل الواعى فإن هذه الحقيقة ذاتها تجعل من المكن للبشر أن يتلقوا تأثيرا انفعاليا عبر الفن غير واعين به، ومن ثم تتضاحل لديهم إمكانية ممانعته:

غرض ودلالة، أى اعتراف منطوق أو رسالة مسلاة أو منقولة وكانها مملاة، يكونان دائما معروفين المتحدث والناقل، وتكون الدعوى مقبولة أو مرفوضة عن وعى من المتلقى. بيد أن الدافع الذى يحققه أى عمل فنى يظل أيضا لاشعوريا. والحقيقة أن ليس بالإمكان فقط التعبير عنه بأسلوب لاشعوري، بل ويمكن

أن يكون له تأثير لاشعورى. معنى هذا أنه يؤثر فى أفكار ومشاعر وأفعال المتلقى دون أن يأخذ هذا فى الاعتبار. وإن من الحقائق المهمة على أية حال أن التأثير الاجتماعي والسياسي لعمل ما يكون أقوى كلما كان التعبير عن القصد أقل وضوحا وقل التماسه لتحقيق اتفاق..." [ هاوسر ١٩٨٢ ، ١٩٨٢]

وعلى الرغم من إمكانية إثبات علاقة قوية بين أشكال الفن والبنية الاجتماعية إلا أن من العسير التمييز بين السبب والنتيجة. هل المجتمع هو الذي يؤثر في الفن أم أن الفن هو الذي يؤثر في المجتمع؟ الأرجح أن كليهما يمثلان جزءا في شبكة متكاملة من العوامل التي تؤثر جميعها في بعضها البعض. وليس الفن ملحقا غير ذي أهمية في هذا التفاعل، بل هو قناة مهمة لتوصيل النظرة إلى العالم، والرؤية وسبل التفكير وبعبارة أخرى: الهياكل المعرفية. لذلك فإن الفن يمكن أن يكون ناقلا أو حافزا للتغيرات في الهيكل الاجتماعي.

ومن المعروف تماما أن النظم الحاكمة الشمولية تحاول دعم سلطاتها وقمع أى ميل إلى الانتفاضة، وسبيلها إلى ذلك السيطرة الصارمة وتنظيم الإنتاج الفنى. كذلك فإن الكثير من الحركات الثورية تلجأ إلى استخدام أغانى المعركة أو الفن الساخر كوسيلة لخلق وحدة أيديولوجية وتضامن بين أنصارها. ونجد على العكس من ذلك المجتمعات الديمقراطية السلامية تهتم بدرجة اقل بالأهمية الأيديولوجية للفن، وغالبا ما تنظر إلى الأساليب الفنية المعنة في اختلاقها باعتبارها أساليب صحيحة سواء بسواء.

والخلاصة أن الفن التصويرى والأدب والدراما والموسيقى والغناء والرقص وغير ذلك من أشكال الفن هى وسائل توصيل تشتمل على رسالة اجتماعية قد تكون شعورية أو لاشعورية لدى الراسل والمتلقى على السواء. ويمكن انتقال هذه الرسائل داخل مجتمع ما عبر أجيال كثيرة، ومن ثم تخضع للانتخاب الثقافى. وتأسيسا على هذه الفرضية سوف تدرس الفقرات التالية كيف يؤثر الانتخاب الثقافى فى فروع الفن المختلفة مع الاهتمام بوجه خاص بكيفية انعكاس البعد R/K

## ١١-١ الأساليب والتقسيم الطبقى الاجتماعي

الطبقة العليا ذات السطوة والسلطان في مجتمع مقسم طبقيا لها مصالحها الأنانية في المفاظ على هيكل اجتماعي تسلطي ريجالي، إذ أن هذا سبيلها لدعم سلطتها. بينما أبناء الطبقة الأدنى المقهورة ربما تكون مصلحتهم في إضفاء طابع كاليبتي على المجتمع ما لم يكونوا معتمدين على حماية الطبقة العليا لهم. ويتجلى صبراع المصالح هذا في الغالب في صبورة اختلاف في التذوق الجمالي وتباين الأساليب (•) ونظرا لأهمية هذه الاختلافات في الأسلوب للناس، فسوف تكون للأساليب المختلفة مسمياتها مع صوغ منظومة تصنيفية لها. ودرس عالم الاجتماع بول ديماجيو Paul Dimaggio المنظومات التصنيفية للفن في المجتمعات المختلفة، ووجد أنه كلما كان التقسيم الطبقي الاجتماعي أكثر بروزا ووضوحا كلما كانت المنظومة التصنيفية للفن أكثر تباينا واختلافا. (ديماجيو، ١٩٨٧). وتفضل الطبقة العليا الثقافة العليا الريجالية الطابع وتزدري الثقافة الشعبية للطبقة الدنيا والتي يغلب عليها طابع كاليبتي. وغالبا ما تعمد الدولة أو الطبقة العليا إلى دعم سلطانها بإعطاء دعم اقتصادى للثقافة العليا التي تعجز عن البقاء بدون هذا الدعم. هذا على عكس موقفها من الثقافة الشعبية. وتحاول الطبقة العليا أيضا أن تنظم أساليب الفن في منظومة تراتبية هرمية حيث تكون للثقافة العليا المكانة الأسمى بينما يحتل الفن الشعبي المرتبة الأدني أو يجري إغفاله وعدم النظر إليه باعتباره فناعلي الإطلاق وكلما زادت مظاهر التفاوت الاجتماعي داخل المجتمع كلما أمعنت المنظومة التصنيفية للفن في تقسيمها التراتبي الهرمي.

وإذا خضع الفن لآليات السوق الحرة للاقتصاد، فإن هذه الآليات سوف تناهض في الغالب التصنيف التراتبي الهرمي للفن. وذلك لأن منتجى الفن لهم مصلحة في خلق شعور بالاحترام والتقدير لمنتج يستهوى أوسع قطاع من السكان (ديماجيو، ١٩٨٧). وهكذا يمكن أن ينشأ صراع بين المنظومة التصنيفية المختلفة للفن، ولا ريب في أن حاصل مثل هذا الصراع مهم لمستقبل مكانة المجتمع R/K.

<sup>(●)</sup> عرض كافوليس ( ١٩٨٦) وبورديو Bourdieu (١٩٧٩) الاختلافات في التذوق بين الطبقات الاجتماعية المتباينة .

الفن التصويرى شكل من أشكال الفن التي لها إمكانيات تكاد تكون غير محدودة للتعبير، ويتميز بأن عدد الرسوم والأساليب والرمزيات الممكنة كبير جدا بحيث أن الفنان، مبدئيا، يمكنه أن يعبر تقريبا عن أي مزاج أو موقف عياني من خلال رسومه وألوانه، ودرس عالم الاجتماع في. كافوليس كيف تتجلى في الفن التصويري المظاهر المتباينة الحياة الاجتماعية وللنظرة إلى العالم، وسوف أقدم هنا موجزا عن بعض عده العلاقات، وأحيل القارئ إلى كافوليس (١٩٦٨) إذا أراد المزيد من التفاصيل.

لدى بعض المجتمعات نظرة عامة مشتركة تفيد أن البشر بطبيعتهم أخيار، وتتجلى هذه النظرة في الفن في تصوير واقعى طبيعي للبشر. ولكن إذا كانت نظرة المجتمع أن البشر أشرار فإن هذا يتجلى في صورة شائهة عن البشر. كذلك فإن فكرة أن العالم غير متناغم أو متنافر وأن الشر موجود كقوة لها استقلالها الذاتي تتجلى في تصوير الواقع تصويرا تعبيريا شائها.

ويمكن أيضا أن تقرأ من خلال الفن مفهوم الناس عن الزمن. فالمجتمع المتجه إلى الماضى ويعبد أسلافه ينتج تحديدا صورا ثلاثية الأبعاد ذات منظور عميق، بينما الشخصيات المهمة تحتل الخلفية. هذا بينما الناس الذين يعيشون فى الحاضر فإنهم ينتجون صورا غير منظورية، بدون أفق أو عمق. ونلحظ أن المجتمع النامى المتجه نحو المستقبل ينتج صورا تعبيرية غير منتهية ودينامية والتى تخرج أحيانا عن الإطار.

وواضح أن النظرة الدينية إلى العالم لها تأثير كبير على الإبداع الفنى، ويمايز كافولى بين الأديان القائمة على إيمان قوى والأديان الانفعالية التى تمثل فيها الخبرات الروحية عنصرا مهما. ووجد أن فن الأديان القائمة على الانفعال يتميز بخصائص النزعة الحسية والصوفية. هذا بينما تعبر الأديان القائمة على إيمان عقائدى جامد (دوجماطيقى) عن رمزية تجريدية وصراحة تطهرية (بيوريتانية). والملاحظ أيضا أن الأديان التسلطية القائمة على إيمان بقدرة مطلقة للرب تنتج فنا كتليا مصمتا massive الأديان الخرا بنزعة التمسك بالشكليات على نحو صارم. هذا بينما العقيدة الدينية الأقل

سيطرة وأقل تحكما فإنها تؤدى إلى ظهور فن أكثر مرونة وأبعد عن الشكلية وزاخرا بالتلقائية والعفوية والتعبير الفردى.

ويرى كافوليس أن التقدم التقانى الذى يعطى للبشر إحساسا بسيطرة أفضل على الطبيعة يفضى إلى ظهور أنماط هندسية فى الفن. بينما من يعيشون معتمدين على الطبيعة أو يعيشون فى تناغم مع الطبيعة نراهم ينتجون فنا أكثر التزاما بالنزعة الطبيعية.

وطبعى أن الهياكل السياسية والاجتماعية مهمة بشكل خاص للنظرية الثقافية -R/K ذلك أن المجتمع القائم بشكل صارم على تراتبية هرمية مع نظام حكم مطلق يميز نفسه بمظاهر أبهة وترف. ويتجلى هذا فى أشكال فنية مفعمة ببذخ زخرفى. ونجد المساحة التصويرية ممتلئة مزدحمة، وأى مساحة فارغة يملأها الفنان بتفاصيل تشى بنزعة الكمال. وإن الهدف من الزخارف الفنية المسرفة هو تأكيد عظمة وشرف الحاكم أو الرب. ويرسم الفنان الأشخاص عادة من أمام بحيث يظهر الوجه، إلا إذا كانوا أشرارا. وتتسم النزعة المطلقة الدينية والسياسية بالتقليدية الصارمة، والشكلية النمطية.

ويختلف الفن تماما عن ذلك فى المجتمع القائم على المساواة أو الديم قراطية. إذ تحظى التلقائية الفردية وغير الشكلية بالسيادة الحرة على العمل الفنى. وتنتفى مظاهر الزخرفة المثقلة بالتفاصيل، كما تنتفى مظاهر المبالغة فى التقدير أو التمجيد لعناصر معينة على حساب تفاصيل أقل أهمية. وتكون للألوان أهمية أكبر من الخطوط.

وبتميز الثقافات القائمة على التضامن بخاصية العناصر التجريدية والتكرارية فى الرسوم. ولا تكون مساحة التصوير مملوءة بالكامل بل ربما تشتمل مساحات فضاء، وربما مساحات غير ذات صلة بالموضوع. كذلك رسوم الأشكال والشخوص ليست واضحة المعالم بصورة حادة ومحددة فى خطوط كاملة ومكتملة على نحو ما نجد فى الثقافات القائمة على نظم تراتبية هرمية. (كافوليس، ١٩٧٧؛ وبرجيسين، ١٩٨٤).

ولكن ثمة أسباب تدعو إلى التحذير من أن ننظر إلى الرابطة بين الأسلوب الفنى والهيكل الاجتماعي باعتبارها رابطة نوعية ومطلقة. ويؤكد كافوليس أنه حيثما ترسخ

أسلوب فنى، فإن من المرجع أن يبقى ويمتد حتى وإن تغير المجتمع. والملاحظ أن المجتمع الذى يمر بمرحلة تغير ان ينتج بالضرورة أساليب جديدة. لذلك فإن علاقة الارتباط السكونية (الإستاتيكية) ليس من شأنها أن تؤكد وجود رابطة سببية ولا وجود اتساق نفسى بين الأسلوب الفنى والظروف الاجتماعية. ولكن إذا تلازم ظهور أساليب جديدة مع ظهور هياكل اجتماعية جديدة، فإننا حينئذ نكون إزاء سب يدعونا إلى اعتبار الرابطة حدثا مبدئيا وأساسيا. (كافوليس، ١٩٦٨). ويقرر كافوليس فى كتاب تال له أن الإبداع الفنى لا يبلغ ذروته فى فترات النشاط السياسى الحاد المتوتر أو فى فترات الهبات السياسية، وإنما يبلغ ذروته على الأصح خلال مرحلة تالية لإعادة التوحد والتكامل. (كافوليس، ١٩٧٧)

# مثال: الفن الأوروبي

حظى الفنانون بمكانة تضارع الصناع الحرفيين في العصور الوسطى، إذ كانوا يعملون للكنيسة، وأنتجوا فنا خدم أغراض ومصالح الكنيسة. وكان المطلوب هو صنعة موهوبة بارعة وليس أصالة. وتميز الفن والعمارة بالأبهة والتمجيد ليؤكد كرامة وسلطة الكنيسة. وبلغت هذه السيطرة الريجالية على الفن ذروتها في أواخر العصور الوسطى على نحو ما تجلت في الأسلوب القوطى.

ومع نهاية العصور الوسطى حظى الفنانون بقدر أكبر من الحرية وبدأوا يشكلون تدريجيا طبقة ثقافية مستقلة ومتمايزة عن الحرفيين. ولم يعد إنتاج الفن تحدده مهام موصوفة بدقة لتأدية أغراض محددة مسبقا، بل بدأت قوى السوق الحرة هي التي تحدده أكثر فأكثر علاوة على التذوق الشخصي للفنان الفرد. وجعلت هذه الحرية من

(•) لسوء الحظ إن المقارنات الداعمة لهذا الرأى تنبنى على عدد من معايير الجودة الفنية والتى يقال إنها كونيـة شاملة غير ثقافية وعبر تاريخية . وهذه في صراع مع نظريات كافوليس نفسها عن الاتساق النفسى . وعندى أن وجود مثل هذه المعايير الكونية الشاملة مجرد وهم ، لأن الفن الريجالى مقترنا بما يتصف به من مظاهر أبهة وفخامة مذهلة سوف يجذب الانتباء ويحظى بالإعجاب دائما أكثر مما هو الحال بالنسبة للفن الكاليبتى المتواضع . إننى أظن ، بعبارة أخرى ، أن من المستحيل مقارنة جودة ونوعية الفن الريجالى والفن الكاليبتى ، أو أن نقارن الفن داخل أساليب أو رسوم مختلفة اختلافا واسع النطاق .

الممكن للفنان أن يكشف عن ما يتجلى به من أصالة وعبقرية وهو ما لم يكن ممكنا فى السابق: إذ إن السلطة يمكنها التحكم فى الموهبة ولكنها لا تستطيع ذلك مع العبقرية. وحظى الفنانون بعد ذلك بمكانة لم تكن معروفة لهم من قبل وبدأ المجتمع يستحدث نظريات عن علم الجمال وعن تقييم الفن من أجل الفن وظهر فن النهضة كنتيجة لعملية إضفاء الطابع الكاليبتى هذه. وظهر فن تغلب عليه النزعة الطبيعية والنزعة الحسية وتجاوز الرمزية الشكلية للأسلوب القوطى.

وزخرت هذه الفترة بصراعات دينية وسياسية بشأن الإصلاح والإصلاح المضاد مما أفضى إلى حدوث نوع من الاضطراب والفوضى انعكس في عالم الفن وشهدت هذه الفترة أساليب عديدة ومتباينة تعايشت معا جنبا إلى جنب خلال القرن السادس عشر: النهضة (الرينسانس) والمانريزم والباروك Baroque وارتبطت المانريزم بالبلاط الملكي والنخبة الفكرية الدولية، وكان فن الباروك الذي تغلب عليه نزعة قومية وانفعالية هو دعامة حركة الإصلاح المضاد. (هاوسر، ۱۹۸۲).

ولعل من أوضح الأمثاة دلالة على الرابطة بين الأيديولوجيا الاجتماعية والأسلوب الفنى ما يتجلى من اختلاف بين الباروك الفلمنكى والنزعة الطبيعية الهولندية فى القرن السابع عشر. ظهر هذان الأسلوبان فى أن واحد تقريبا فى منطقة تتميز بالتقارب الجغرافي ومن بين تقاليد ثقافية واحدة وماض تاريخى واحد. وليس بالإمكان تفسير الاختلاف إلا فى ضوء الاختلافات السياسية والاقتصادية والاجتماعية بين البلدين والمعروف أن المعايير والتقاليد الأرستقراطية والملكية كانت سائدة فى منطقة الفلامندرز الكاثوليكية حيث يقوم تحالف بين الكنيسة والدولة. وكان على الفنانين أن يدفعوا من حريتهم مقابلا لأمتهم. ولكن البروتستانتية الهولندية، من ناحية أخرى، كانت منذ البداية مشبعة بالديمقراطية ومناهضة لنزعة التسلط. ولهذا فإن أسلوب الحياة الجمهورى والبرجوازى والرأسمالي وكذا استقلال الفنانين، كل هذا جعل من المكن ظهور وحياة أسلوب فن أكثر حرية. (هاوسر، ۱۹۸۲)

ولكن أسلوب الباروك الريجالى حل محله أسلوب اقل ريجالية، وهو أسلوب الروكوكو Rococo، نظرا لتدنى نفوذ الأرستقراطية لصالح البورجوازية. كذلك فإن عنصر التنوير والثورة الفرنسية عزز ظهور الأسلوب الكلاسيكى الذى يغلب عليه الطابع الكاليبتى خلال القرن الثامن عشر. وتميزت النزعة الكلاسيكية بأنها أسلوب أكثر بساطة وأكثر التزاما بالطبيعة، دون اعتبار للزخرفة المسرفة والمتكلفة التى كانت سائدة فى العصور السابقة.

وكانت رومانسية القرن التاسع عشر معلما لظهور طابع ريجالى جديد غلب على الثقافة الأوروبية. وسادت أوروبا النزعات القومية والإمبريالية والبيوريتانية (التطهرية) والفيكتورية. وانغمس الأدب الرومانسى في عالم روحى ذا طبيعة مثالية والذى نبذ الحياة الخارجية الواقعية المملة. وتميز الفكر الدينى بخاصية السيطرة الذاتية وضبط النفس ومحبة البشر والدعوة التبشيرية. واستمد الفن التصويرى إلهامه من أسلوب فن الروكوكو كما استوحت العمارة الأسلوب القوطى. واتصف تعليم الفن في المدارس البريطانية بأنه مران على إنتاج أعمال زخرفية معيارية، ولم يكن ثمة مجال للإبداع الفردى. (ثيستلوود ١٩٨٦، ٢١١٥٢)

وتخفف الفن من قبضة الطغيان الروحى عند ظهور الفن الحديث مع نهاية القرن التاسع عشر. ويشير الفن الحديث بألوانه الزاهية وتعبيراته غير التقليدية إلى نزعة فردية مثيرة وتزخر الفترة الحديثة بالكثير والكثير من الأساليب، وهذا في حد ذاته برهان على انهيار التماثلية الثقافية.

# الصراعات الأيديولوجية والجمالية

أحيانا ربما يكون الفنانون على وعى تام بالرابطة بين الأيديولوجية والأسلوب الجمالى. ولكن غالبا ما لا يكونون واعين تماما بأنهم منغمسون ضمن تمرد اجتماعى. ولنحاول معا أن نلقى نظرة على مثال من عصر النهضة (الرينسانس):

فى مطلع القرن السادس عشر بدأت فينيسيا تفقد قدرا كبيرا من سلطانها ونفوذها. وأدى هذا إلى ظهور أزمة سياسية وأخلاقية داخل هذه الإمبراطورية. وشعر أهل فينيسيا أن الله حط من شأنهم غضبا عليهم، وحاولوا بكل السبل الممكنة التصالح مع الرب وإرضائه بغية إصلاح الحلف المهدد بينهم وبينه. وشارك الفنانون فى هذه العملية، إذ عمدوا - حسب المفاهيم السائدة أنذاك - إلى تحسين العلاقة مع الله. (شتاينبرج وويلى Steinberg & Wylie) وإذ كان رد الفعل المنطقى المتوقع فى مثل هذه الحالة هو إنتاج فن يعبر عن قدر أكبر من التمجيد الرب والحمد له، إذا بالواقع يأتى عكس ذلك تمامًا. ذلك أن الأسلوب الطبيعي فى الرسوم الدينية ضاعف من صعوبة بيان الفارق بين المقدس والدنيوى، وهو ما يعنى تناقص مساحة الاختلاف من صعوبة بيان الفارق بين المقدس والدنيوى، وهو ما يعنى تناقص مساحة الاختلاف الطبيعية ارتبط بإضفاء الطابع الكاليبتى الذى أدى إلى انهيار إمبراطورية فينيسيا. الطبيعية ارتبط بإضفاء الطابع الكاليبتى الذى أدى إلى انهيار إمبراطورية فينيسيا. ولكن يبدو واضحا أن فنانى ذلك العصر لم يدركوا أنهم جزء من عملية أضعفت سلطة فينيسيا. اقد كان مفهومهم الخاص أنهم يفعلون العكس تماما.

### ١١- ٤ الموسيقى والغناء

الموسيقى شكل من أشكال الاتصال الموجودة فى جميع الثقافات. إنها توصل قيما ثقافية وجمالية من شأنها أن تحقق وظيفة المشاركة الاجتماعية. (لول، ١٩٨٥). والموسيقى عامل تنشيط: إنها توحى بالرقص والغناء والإيقاع النغمى وغير ذلك من مظاهر المشاركة النشطة. وإنتاج الموسيقى والغناء طقس اجتماعى له تأثيره الانفعالى على العازفين من الموسيقيين، وكذلك على جميع المشاهدين والمستمعين.

وقد يكون عسيرا تأويل الرسالة الكامنة، لنقل، في مقطوعة موسيقية وترجمتها في كلمات وعبارات. ومع هذا فإن الموسيقي والغناء والرقص أعمال شائعة يعرفها كل إنسان، وننصت لها باهتمام شديد. ونحن نشعر حدسيا أننا نفهم الموسيقي لأنها تتحدث إلينا بلغة اللاشعور.

ولكن ما هي الرسائل التي تنقلها إلينا هذه الفروع المختلفة من الفن؟ عشنا جميعا تجربة الموسيقي وكيف تنقل إلينا مشاعر وانفعالات مختلفة مثل السعادة والبهجة والحب والأسي والحزن والكبرياء الوطني والرهبة الدينية. وإن وظيفة مثل هذه الانفعالات التحكم في أفعالنا. ولكن الشيء الأقل وضوحا هو أن الموسيقي قادرة أيضا على توصيل ضروب متباينة من المعلومات عن الهيكل الاجتماعي ومعايير القيم. ويبدو هذا واضحا من خلال البحوث التي تكشف لنا عن رابطة مذهلة بين الهيكل الاجتماعي وهيكل الاجتماعي المعلومات عبر وهيكل الغناء والرقص (وهذا ما سوف أعود إليه بعد قليل). إن توصيل المعلومات عبر الموسيقي هو نقل معلومات من العقل اللاشعوري الشخص ما إلى العقل اللاشعوري الشخص أخر. وعادة لا يكون الراسل ولا المتلقي مدركا عن وعي بأن ثمة عملية توصيل جارية.

لذلك لنا أن نفترض أن الموسيقى لها دور اجتماعى بيولوجى إذ تسهم فى خلق التضامن الاجتماعى والهوية الجمعية داخل قبيلة أو مجتمع. إنها أيضا، وكما سوف أوضح فيما بعد، توصل إلينا معايير عن كيفية صياغة هيكل المجتمع وكيف تتشكل العلاقة بين الناس وبعضهم البعض.

وأتصور أن كل إنسان فى مجتمع ما يعبر من خلال نوقه أو أسلوبه الفنى عن رأيه الشخصى بشأن الحالة التى يكون عليها هيكل المجتمع أو الحالة التى ينبغى أن يكون عليها هذا الهيكل. إن الغناء والرقص الجمعى فى مجتمع قبلى يسهم فى بيان أساليب الأفراد فى التقارب بين بعضهم بعضا، وبذا يكون تعبيرا عن نوع من توافق الأراء حول كيفية هيكلة ذلك المجتمع. أو لنقل بعبارة أخرى أن ذلك النوع من عملية التفاوض اللاشعورى والتى تشبه الطريقة التى يتوصل بها قطيع من قردة البابون إلى اتفاق بشأن كيفية الخروج بحثا عن الطعام.

وسبق لى أن أكدت أن من الأهمية بمكان لبقاء المجتمع على مدى طويل أن يكون قادرا على التكيف سريعا مع التغيرات الطارئة على الظروف والأوضاع الخارجية، وذلك عن طريق إضفاء طابع ريجالى أو كاليبتى. ولن يكون تقييمنا لأى من استراتيجية -R/K هى الأمثل فى ظل الظروف المعنية إذا ما كان التقييم رهن الزعيم وحده، ذلك

لأن القائد له دائما مصلحته الأنانية التى تدفعه إلى اتباع الأسلوب الريجالى. ويتعين، لكى يكون التقييم فعالا، أن يشارك فى إنجازه جميع أبناء المجتمع فى تعاون مشترك. ولهذا أذهب فى افتراضى إلى أن الغناء والرقص على نحو جمعى وغيرهما من التعبيرات الفنية المختلفة فى قبيلة أو فى مجتمع إن هى إلا وسائل تعبيرية لخلق توافق آراء بشأن استراتيجيات -R/K وغيرها من جوانب الهيكل الاجتماعى.

وثمة احتمال بأن تكون استراتيجية -R/K واحدة من بين عوامل اجتماعية كثيرة والتى يمكن التعبير عنها بالموسيقى. وسوف أعود مرة أخرى إلى هذه المناقشة مع عرض بعض الأمثلة التى توضح لنا كيف أن المفاوضات بشأن الهيكل الاجتماعى تتنكر في صورة مناقشات حول القيمة الجمالية والحظر الاجتماعي لأنواع وأساليب موسيقية متباينة.

#### القياس المقطعي الموسيقي Cantometrics

تولى فى الستينات فريق بحث برئاسة عالم "الإثنواوجيا" أو علم السلالات آلان لوماكس Alan Lomax مثيرة عن الأغانى فى ثقافات كثيرة مختلفة. وحرص فريق البحث على التزام الدقة الشديدة فى تسجيل عدد من خصائص كل أغنية ثم قارنوا كل ملف البيانات مع بيانات إثنولوجية وسوسيولوجية خاصة بالثقافات التى أنتجت كل قطعة موسيقية. ويسمى هذا المنهج فى البحث القياس المقطعى للموسيقى. وكشفت الدراسة التحليلية الإحصائية لهذه البيانات جميعها عن رابطة منظومية بين أسلوب الأغنية والهيكل الاجتماعى...: "... مثلما يعيش الناس يغنون". وأوضح معامل الارتباط هذا أن ثمة درجة من الدلالة الإحصائية نادرا ما تظهر فى العلوم الاجتماعية. "ويكاد يكون عسيرا العثور على برهان أفضل من ذلك عن الرابطة بين أسلوب الأغنية والهيكل الاجتماعي".

ويناقش لوماكس عديدا من خصائص الأغاني الفولكلورية، ويفحص الدلالة الاجتماعية لهذه الخصائص. ووجد أن من أهم الصفات الفارق بين الغناء الفردي

صولو" والجماعى أو الكورس (الكورال). إن غناء الكورال القائم على تساوق النغمات تكون له الغلبة والسيادة فى المجتمعات التى ترتفع فيها درجة التضامن الاجتماعى وحيث يمثل التعاون وعمل الفريق عنصرا مهما فى الحياة اليومية. ونجد على العكس من ذلك الغناء الفردى "صولو"، إذ ينتشر فى كل من المجتمعات التى تشدد على أهمية تكيد الذات وفى المجتمعات التى بها قائد قوى له الكلمة والمشيئة فى تقرير كل شىء. وغالبا ما تكون هذه الأغنيات معقدة والصوت صخابا مما يجعل من الصعب تماما على المستمعين أن يشاركوا فى الغناء. ولكن الغناء الفردى "صولو" غالبا ما تكون كلماته أكثر ثراء من غناء الكورال. والملاحظ أن الأغنية الثرية بالكلمات مع مخارج صوتية المجتمعات ذات هيكل اقتصادي واجتماعى معقد. ويواجه الناس فى هذه المجتمعات تعليمات معقدة فى حياتهم اليومية، وحيث تحظى كلمات الزعماء والخبراء المجتمعات تعليمات معقدة فى حياتهم اليومية، وحيث تحظى كلمات الزعماء والخبراء بأهمية كبيرة ونجد على الطرف المقابل من السلم أغان زاخرة بالتكرارات، أو بكلمات لا معنى لها، أو أصوات خرساء غير واضحة التعبير. وتوجد مثل هذه الأغنيات الخالية من مظاهر الإطناب فى مجتمعات ذات هيكل اجتماعى بسيط، وحيث يفهم كل امرئ من مظاهر الإطناب فى مجتمعات ذات هيكل اجتماعى بسيط، وحيث يفهم كل امرئ رسالة قصيرة، وحيث لا حاجة لتفسيرات تفصيلية.

والصوت الخشن الأجش المثير علامة على تأكيد الذات. ونجد الفواصل اللحنية "الميلودية" القصيرة في ثقافات تسودها منظومات صارمة للمكانات الاجتماعية، بينما نجد الفواصل الممتدة الواسعة حيث يكون الناس اقل تقييدا ولديهم حرية أكبر للحركة بدنيا واجتماعيا على حد سواء. ويشير الصوت الثاقب المحدود وغلبة أفكار الحب في النص إلى القيود المفروضة على الحياة الجنسية للناس.

وليس الصوت وحده هو المهم، ولكن طريقة إبداعه أيضا مهمة بكل تأكيد. إن الفارق بين عدد مختلف من المغنين أو الموسيقيين ضمن فريق أوركسترا يعكس العلاقات الاجتماعية في المجتمع بوسائل كثيرة، مثال ذلك أن فريق أوركسترا موسيقي أو كورالي كبير الحجم ومتعدد العناصر بقيادة قائد واحد يكون وثيق الصلة بنظام اجتماعي قائم على سيطرة سياسية مركزية وتقسيم طبقي اجتماعي هرمي. ويرمز الغناء المتناوب partisinging ومزج الألحان counterpoints إلى تقسيم العمل خاصة

بين الرجال والنساء وإلى أبوار تكميلية من الجنسين. ويرى لوماكس أن هذا ينطبق على كل الحالات بغض النظر عن جنس المغنين.

ولكن الموسيقى الأوركسترالية المحكمة والتفصيلية المليئة بالزخارف الصوتية في من خصائص الموسيقى الدينية المعبرة عن التقوى والرهبة أمام الله. (لوماكس، ١٩٦٨).

وثمة دراسة أكثر محدودية عن الموسيقى الأمريكية عند السود تكشف عن وجود رابطة مماثلة بين الأسلوب الموسيقى والتضامن الاجتماعى (برجيسين، ١٩٧٩). بيد أن هذه الدراسة أقل شمولية من دراسة لوماكس، وتشتمل فقط على محدد اجتماعى أوحد: وهو التضامن. وتركز نظرية برجيسين على نظرية برنشتين (١٩٧٥) عن المدونة (الكود) المحددة والتفصيلية. ذلك أن المدونة المحددة هى اتصال حيث المفردات وعدد البدائل البنائية للجمل محدودا. وتهيئ المدونة التفصيلية قدرا أكبر من الحرية وقدرا أكبر من البديلة للتعبير. ونجد المدونة المحددة في المجتمعات التي تتسم بالتضامن والتماثل وتوافق الآراء، وحيث لا حاجة لتعبيرات تفصيلية. ولكن المدونة المحكمة التفصيلية فنجدها في المجتمعات التي تتسم بقدر أكبر من التعددية وحيث توجد إمكانات أكثر للتعبير عن أفكار فريدة وشخصية. ويطبق بيرجسين هذا التمييز على الموسيقى كاتصال، ويتخذ من موسيقى السود الأمريكيين مثالا على ما يقول.

والمعروف أن تاريخ السود الأمريكيين بدأ بالعبودية. وكانت هذه فترة تضامن قوى بين السود. وتجلى التعبير عن هذا فى أسلوب الروحانيات وهو أسلوب للتعبير الموسيقى أكثر انتظاما من الأشكال الموسيقية التالية. وظهرت موسيقى الجاز وموسيقى البلوز Blues، وقد ظهرت كلتاهما بعد أن بدأ السود يهاجرون إلى الشمال ويحصلون على الاستقلال، ومن ثم خفت قوة التضامن. وأضحت موسيقاهم اليوم تحديدا نوعا من المدونة التفصيلية. وكم هو يسير أن نتبين هذا فى موسيقى الجاز حيث القاعدة وليس الاستثناء ظهور حالات النشاز والارتجال. وعندما أدت حركة الحقوق المدنية وزيادة الوعى الإثنى إلى ظهور حاجة متجددة للتضامن بين السود هنا

ولدت موسيقى الروح soul التى تمثل من جديد مدونة أكثر محدودية وتقييدا. (برجسين، ١٩٧٩).

# الموسيقى الريجالية والكاليبتية

والآن لنحاول أن نتبين كيف يمكن استخدام النتائج التى توصل إليها كل من لوماكس وبيرجيسين فيما يتعلق بما تكشفه دراستهما عن رابطة بالنظرية الثقافية المحالم. R/K-. عصف لوماكس عددا من الخصائص المرتبطة مباشرة بالهيكل الاجتماعي والتراتبية الهرمية السياسية (لوماكس، ١٩٦٨). ونلحظ أن المعلم الأهم هو الزخرفة. إن التفاصيل المحكمة والتزيين هي رموز دالة على التقوى والمجد. ومن ثم فكلما كان التقسيم الطبقي أكثر تطرفا وتزمتا، كلما تعين التعبير عن المزيد من الرهبة من خلال الموسيقي المفعمة بالزخارف. ويعتبر التزيين مؤشرا واضحا على الطابع الريجالي. كذلك فإن العلاقة بين قائد الأوركسترا والمغنين في الفرقة أو القائد والعازفين الموسيقيين في أوركسترا هي مؤشر واضح أيضا على التقسيم الطبقي الاجتماعي. إن الفرقة الغنائية الكبيرة التي يقودها قائد كورال واحد أو الفرقة الموسيقية (الأوركسترا) الكبيرة بقيادة مايسترو واحد تعكس الهيكل السياسي للمجتمع الريجالي. ولكن الطرف النقيض هو أسلوب غنائي يغني فيه كل فرد بالدور دون أي نوع من القيادة ... أشبه بسرب طيور. هذا الأسلوب الكاليبتي في الغناء يمكن أن نجده في المجتمعات البدائية التي تفتقر إلى أي وحدة سياسية دمجية.

وجدير بالملاحظة أن الفارق بين الغناء الفردى "الصولو" والغناء الجمعى "الكورال" يقودنا إلى مفهوم التضامن. ويحتل الشعور بالتضامن موضعا قريبا من منتصف الجدول الثقافى -R/K ويقوم المجتمع الريجالى على التعاون القسرى وعلى التماثل الإكراهى، ويقوم المجتمع الوسيط على التعاون الطوعى والتماثل الإرادى. ويستلزم أكثر المجتمعات إغراقا في الطابع الكاليبتي تعاونا محدودا دون حاجة إلى تماثل. ويتحقق شعور التضامن بفضل التعاون الطوعى. ويمكن أن يتجلى التعبير عن هذا من خلال فرق أو جماعات تغنى معا في تساوق وانسجام دون قائد لها.

وثمة طابع آخر أكثر ريجالية إلى حد ما وهو فريق غناء مع مغن واحد رئيس قائد. والخطوة التالية هى الابتهال حيث يغنى القائد أولا ويردد بعده الفريق. والخطوة الأخيرة نحو الطابع الريجالي هى الغناء "الصولو" حيث يغنى المغنى الفرد "الصولو" أغنية شديدة التعقيد بحيث تستحيل مشاركته وينصت إليه الحضور في خشوع. ويكون المغنى هنا ممثلا رمزيا للديكتاتور.

ولكن غناء "الصولو" نجده أيضا في الطرف المقابل لجدول :- R/K غناء الصولو تعبير عن الفردية في الثقافات الكاليبتية. ويمكن للمرء بين الصين والآخر أن يسمع ما يمكن أن نسميه الابتهال المردود reversed litany، إذ يغنى الفريق سطرا ويكرره المغنى القائد. وهذا رمز جيد للديمقراطية النيابية.

والملاحظ أن الموسيقى والغناء المتسمان بالطابع الريجالى تحددهما نزعة الكمال والبناء المتزمت للجمل. وثمة قواعد صارمة للإيقاع والهارمونى والسجع والتفعيلة أو وحدة القياس foot مع إمكانات محدودة للتعبيرات البديلة. ويعتبر هذا بلغة برجيسين مدونة مقيدة. كذلك فإن الموسيقى الوسيطة المعبرة عن التضامن وعن التعاون الطوعى هى مدونة مقيدة. ولكن نجد على الطرف الكاليبتى النهائى من الجدول المدونة التفصيلية التى تسمح بالنشاز. وتعتبر موسيقى الجاز أوضح مثال على هذا.

وسوف أدفع بأن التراتبية الاجتماعية الهرمية لا تجد تعبيرا عنها فقط من خلال العلاقات بين المغنى الأول القائد والفريق أو بين قائد الفرقة الموسيقية (المايسترو) وفرقة العازفين، بل تجد تعبيرا عنها أيضا من خلال العلاقات بين الصوت "الميلودي" اللحنى الأساسى والجزء الجهير "الباص " Bass أو بين الصوت المغنى والأدوات المصاحبة له. وتتميز الموسيقى ذات الطابع الريجالى بالصوت اللحنى الميلودى الواضح الغالب والمليء بتفصيلات محكمة ومصحوب بصوت جهير "باص" عميق وخفيض وغير مترابط وتعتبر الموسيقى الكلاسيكية والموسيقى الشرقية من الأمثلة المميزة والواضحة لذلك. ونجد عند الطرف المقابل موسيقى البوب الشعبية حيث الصوت الجهير "الباص" والمصاحبات الإيقاعية لهما الدور الغالب. ولهذا فإن موسيقى الروك والجاز والأساليب الموسيقية المواتة هي موسيقى ذات طابع كالبيتي.

إن النوق الموسيقي الفردي لشخص ما هو تعبير الشعوري عن تنشئته أو تنشئتها الاجتماعية، وعن موقفه الاجتماعي، وثمة بحث شامل عن الأنواق الموسيقية لدى الأمريكبين الشماليين (فينك وآخرون، ١٩٨٥)، يبين أن بعض الأساليب الموسيقية وبثقة الصلة ببعضها، بمعنى أن الأشخاص الذين يستهويهم أسلوب ما سوف يعجبهم على الأرجح تماما الأسلوب الآخر. هذا بينما الأنواع الأخرى من الموسيقي تكون بعيدة تماما مثل موسيقي الأويرا وموسيقي الروك. ويبين تحليل عاملي إحصائي أن المسافة بين أنواع الموسيقي الأمريكية يمكن التعبير عنها بعاملين رئيسيين. ولهذا فإن من المكن توضيح المسافة بين النوعين برسمهما ضمن رسم بياني ثنائي الأبعاد. وبفسر المؤلفون البعد أو العامل المسئول عن القدر الأكبر من التباين (٣٠٪) على أنه مقياس النزعة الشكلية والتعقد. ونجد عند الطرف النهائي المعقد والشكلي من الجدول كلا من الأوبرا والموسيقي الكلاسيكية والفرق الكبرى big band والموسيقي الدينية. ونحد عند الطرف السبيط وغير الشكلي موسيقي الروك والريفية country والبلوجراس [العشبية bluegrass]، والصول أو النفس soul والجاز. ويعكس العامل الأخر في التحليل (والمسئول عن ٢٧٪ من التباين) الفارق بين سكان الريف وسكان الحضر، حيث موسيقي الروك والجاز والموسيقي الكلاسيكية تستهوى في الغالب أهل المدن، بينما الموسيقي الريفية والدينية تستهوى سكان الريف (فينك وأخرون، ١٩٨٥). وجدير بالملاحظة أن البعد الأول (الذي يصفه فينك ومعاونوه بالشكلانية والتعقد) نجده داخل إطار الانتخاب الثقافي يلائم تماما الجدول R/K، حيث الأول أكثر نزوعا إلى الطابع الريجالي، وحيث موسيقي الروك أكثر نزوعا إلى الطابع الكاليبتي من بين الأنواع المذكورة. ويشير هذا إلى أن العامل الثقافي -R/K هو واحد من أهم العوامل في تحديد أذواق الناس الموسيقية.

#### أمثلة

ليس ممكنا هنا بطبيعة الحال تقديم دراسة تفصيلية عن التاريخ العالمي للموسيقي في ضوء نظرية الانتخاب الثقافي. لذلك أمل أن يقنع القارئ بقليل من الأمثلة التوضيحية.

And the second of the second of the second

فى مطلع العصور الوسطى كان الموسيقيون شأن غيرهم من الفنانين الآخرين تعينهم الكنيسة أو البلاط الملكى، وكان هدف الموسيقى الحمد والتسبيح الله، ثم أضيف بعد ذلك مدح الملوك وأبطال الحروب، وتميزت العصور الوسطى بأن زمانها زاخر بالحروب، الأمر الذي انعكس في الموسيقى ذات الطابع الريجالي والتي تتحكم فيها المؤسسة الحاكمة، وظلت الهيمنة للأفكار والموضوعات الدينية إلى أن بدأ عصر الرومانسية والذي ظهرت معه موضوعات وأفكار الحب.

وترتبط هذه الموضوعات الجديدة بتحول في الهيكل الاجتماعي، بدأت جنوره في القرن الثامن عشر وقتما ظهرت الأسرة النواة باعتبارها العنصر الأساسي للمجتمع. (أرييس Aries). واصطبغ الزواج والحياة الأسرية بالطابع الرومانسي، وبدأ في الوقت ذاته الاحتفاء بهما في الأغنية باعتبار ذلك أخلاقيات جنسية جديدة وأشد صرامة لتعلم الناس الزواج الأحادي monogamy كما تعلمهم الإخلاص تأسيسا على المثل الأعلى للحب الصادق. وزايل المجتمع الطغيان الديني والسياسي الذي كان سائدا في الأزمنة السابقة وحل محله نهج أكثر تهذيبا وصقلا واقل شفافية ونو طابع ريجالي، وهو ما سمى الأخلاقيات الجنسية. ويحتفظ موضوع الحب، الذي لا يزال مهيمنا في موسيقي البوب الحديثة، بهذه الأخلاقيات عن طريق نظرة مثالية إلى الحب الصادق.

مؤشر آخر على أن الموسيقى الرومانسية ليست أقل من حيث طابعها الرومانسى عن سوابقها، نجده فى الجمهور الذى أصبح أكثر انضباطا والتزاما خلال النصف الثانى من القرن التاسع عشر. كانت العادة الإظلام التام لقاعات المسارح وقاعات الكونسير، ويلتزم الجمهور بالجلوس فى هدوء ودعة ودماثة، ولا يصفق تحية إلا بعد انتهاء العرض. والملاحظ أن التصميم المعمارى للمسرح كان يؤكد الهوة العميقة بين الأطياف القليلة فوق خشبة المسرح وبين الأعداد الكبيرة غير المعروفين من الجمهور. وهنا يصبح الفارق بين العالم الخيالى للممثلين والموسيقيين وعالم الجمهور مناظرا للفارق بين العالم المقدس وعالم الأرض. ويغدو آلاف المتفرجين أشبه بشىء رمادى، غفلا فاقد الحيلة متواضعا. (سينيت، ١٩٧٤).

وعلى أية حال فإن الفن ذو الطابع الريجالى ليس دائما فنا داعيا للسلم، إذ من الضرورى أن نمايز هنا بين الطابع الريجالى الدفاعى والهجومى. وتكون الثقافة ذات الطابع الريجالى فى موقف دفاعى إذا واجهت تهديدا من أعداء خارجيين أو من قوى داخلية كاليبتية. ويخلق هذا الموقف موسيقى مهيبة جليلة وقورة جادة وظيفتها ضبط الناس للالتزام بالنظام ومنع الثورة. وليس الحال كذلك فى الموقف الهجومى المميز لثقافة توسعية ذات طابع ريجالى. وتتميز الموسيقى الهجومية ذات الطابع الريجالى بأنها موسيقى طنانة، فى أبهة وغرور، توحى بالكبرياء الوطنى ومقاومة الروح كأساس السياسة إمبريالية. ولنستمع على سبيل المثال إلى الليلة الأخيرة لجولة الفرقة الموسيقية البريطانية الشهيرة حيث دفع الحب الجمهور إلى أن يغنى أغنية إلجار Elgar

أرض الأمل والمجد

أم الأحرار

كيف لنا أن نمجِّدك

نحن المولودون فيك؟

ها هي تتسع وتتسع دوما

حدودك المقدورة

الرب الذي جعلك قوية

يمنحك القوة لتكونين أقوى وأقوى

والرب الذي جعلك قوية

لا يزال يريدك الأقوى دائما

لا أحد يمكنه أن يشك في الطابع الريجالي لهذا النص الإمبريالي الذي تردد مع مطلع القرن العشرين وقتـما كانت بريطانيا القوة الاستعمارية الأولى. وأصبح الجمهور يقينا منذ ذلك التاريخ أقل انضباطا والتزاما بالنظام، غير أن الغلو في النزعة الوطنية والحماس القوى ينبض بالحياة. وظهرت على مدى القرن العشرين الكثير من الاتجاهات الثقافية الأكثر كاليبتية. وتجلى هذا الظهور بخاصة في الثقافات الفرعية الفنية. إذ تظهر هذه الشقافات على مدى بضع سنوات مجدودة وتسبتحدث معاييرها وقيمها وأزياءها ممبزة الأسلوب وموسيقاها ورقصاتها وفنها البصري وجدودها الإقليمية وفرقها ـ علاوة على جميع العناصر تقريبا المميزة لثقافة بدائية. وجدير بالذكر أن هذه الثقافات الفرعية تظهر عفويا عندما يشعر فريق بأنه بات هامشيا أو مهددا أو مجرد انه غير راضٍ عن المجتمع المحيط به. ولا ريب في أن السرعة التي تظهر بها هذه الثقافات الفرعية وتنتشر وتتغير هي مؤشر عن مدى كفاءة قدرة الثقافة البشرية على التكيف وكيف تتكييف على نحو فعال من خلال اللاشعور. ويمكن أحيانا لهذه الثقافات الفرعية الفنية أن تتميز بخصائص معينة كأن تكون ثقافات مضادة تمثل تمردا كاليبتيا ضد المجتمع الريجالي الأكثر رسوحًا. وتعتبر الموسيقي وسيلة مهمة التعبير عن هذه الثقافات الفرعية ـ وغالبًا ما تكون هي الوسيلة الأهم قاطبة - كأداة اتصال لتوصيل رسائل ثقافية والتعبير عن الهوية الثقافية. ونجد الكثيرين من الشباب يقنعون بتحديد هويتهم تأسيسا على ذوقهم الموسيقي (•) ولا غرابة في أن الغالبية العظمي من الأساليب والأنواع الكاليبتية الجديدة مثل موسيقي الروك والجاز ... الخ، ترجع أصولها إلى ثقافات فنية.

وظهرت خلال العقدين الماضيين الفيديوهات الموسيقية music videos كشكل فنى جديد وحظيت بشعبية كبيرة جدا بين الشباب من البنين والبنات. هذا على الرغم من أنها لم تحتل بعد المكانة التى تجعل منها فرعا من أفرع الفنون المعترف بها. ويقدم

<sup>(•)</sup> انظر بورديو ( ١٩٧٩) ، حيث يناقش الذوق بصفته تعبيرًا عن الهوية الثقافية .

لنا فن الفيديوهات الموسيقية موسيقى يغلب عليها الطابع الكاليبتى علاوة على فن بصرى مساولها من حيث الطابع الكاليبتى أيضا.

والملاحظ أن الشقافات الفرعية والثقافات المصادة الأكثر شعبية في المجتمع الحديث غالبا ما تتحول تدريجيا إلى سلعة تجارية ومدمجة في الثقافة الرئيسية. وتفقد بعضا من محتوياتها الأصلية كما تدفع في الوقت نفسه الثقافة الرئيسية بعيدا قليلا في اتجاهها هي. أو لنقل بعبارة أخرى: إن الثقافة الرئيسية الأم والثقافة المضادة يتحركان تدريجيا تجاه بعضهما البعض ليلتقيا معا عند موقع وسط مشترك.

ولجأ الزعماء السياسيون والمدارس والمعابد في غالبية الأحيان إلى الموسيقى والمغناء لاستخدامها كوسيلة فعالة للتأثير في الناس (كينشلوي ١٩٨٥، ١٩٨٥). والملاحظ أن نظم الحكم الشمولية غالبا ما تكون أكثر وعيا من الحكومات الديمقراطية بالآثار الاجتماعية والسياسية للتعبيرات الفنية، لذلك نجد الرقابة على الفنون أكثر حدة وأوسع انتشارا في الدول غير الديمقراطية.

# محاورات جمالية

التغيرات التى تطرأ على فنون وموسيقى بلد ما تكون أكثر وضوحا وبروزا عندما يطرأ تغير جذرى ومفاجئ على التوازن -R/K للثقافة. ومن أقرب الأمثلة وضوحا انهيار الاتحاد السوفييتى. إذ كشفت السنوات الأخيرة من التاريخ الشيوعى لبلدان الكتلة الشرقية عن درجة عالية من الحرية الفنية بما فى ذلك إقبال متزايد على موسيقى الروك الشرقية عن درجة عالية من الحرية الفنية بما فى ذلك إقبال متزايد على موسيقى الروك (راكز وزيتينى Racz & Zetenyi). بيد أننا سمعنا الكثير من الأصوات الناقدة ودارت حوارات ساخنة بشأن ضرر موسيقى الروك التى وصفها البعض عن حق بأنها حصان طروادة الموسيقى (مينرت ۱۹۸۷، Meynert). وتمثلت الحجج المناهضة لموسيقى الروك فى أنها تثير فى النفوس خدرا وغباء واستسلاما وأنها تخاطب لجمهور كجماعة وليس كأفراد. (بوبوف ۱۹۸۷، ۱۹۸۷؛ وساركيتوف Sarkitov)

۱۹۸۷). وعلى الرغم من هذا فإن من الصعوبة بمكان تخطئة هذه الحجج<sup>(•)</sup>، إلا أنها مثال مهم على القدرة العامة لدى البشر لتبرير وعقلنة نفور انفعالى أو غريزى ضد تلك التعبيرات الثقافية تحديدا، التى تشكل خطرا كبيرا على الوضع الثقافي القائم.

ونجد صراعا مماثلا في الولايات المتحدة الأمريكية حيث يُسر الكثيرون بأن الموسيقي الشعبية يمكن أن تؤثر في مواقف واتجاهات الناس. (توهي Toohey). إن أكثر القوى التزاما بالطابع الريجالي في البلاد (خاصة الأصوليون الدينيون) حاولوا مرارا وتكرارا محاربة موسيقي الجاز والروك التي يشعرون إزاءها بنفور قوى. (جراي، ١٩٨٩). مثال ذلك أنهم يزعمون أن موسيقي الروك تشتمل على رسائل شيطانية خفية يمكن أن يسمعها الجمهور عند عزف الموسيقي في اتجاه عكسي. (لوك، ١٩٩١؛ وفوكي وريد، ١٩٨٥). ولكن الموسيقي يحميها سلاح أيديولوجي من أهم الأسلحة الأيديولوجية كفاءة لدى النزعة الكاليبتية، ألا وهو: حرية التعبير. ولكن الاستثناء الأهم من حرية التعبير هو الإباحية أو الفن الإباحي. لذلك لن ندهش إذ نجد أن بعض أغاني الروك منعتها الرقابة وحظرت تداولها بسبب ما فيها من فحش (اتحاد الحريات المدنية الأمريكية، ١٩٩١). وحدثت بالمثل محاولات لاتهام فريق لموسيقي الروك بالمسئولية عن انتحار بضع أفراد من هواته. (لوك، ١٩٩١)

(●) توضح دراسة تحليلية لموسيقى الروك السوفيتية (كاتاييف ١٩٨٧ ، Karaev ) أن هذا الضرب من الموسيقى من حيث ضبط النغم وموضوعات الغناء أكثر تباينا من الموسيقى الشعبية السوفيتية التقلدية . والملاحظ أن عازفى موسيقى الروك غالبا ما يغنون أغان تتناول موضوعات وأفكارا اجتماعية وأخلاقية ونفسية ووجودية بينما الموضوع السائد والطاغى فى موسيقى البوب الهادئة هو الحب والرومانسية . وتثبت موسيقى الروك السوفيتية أن ثمة تراجعا وإحجاما ضد الأسلوب المطروق فى تسلسل الأحداث ، كما تتجنب عبادة الأبطال وتستحث المستمع على صياغة رأى فردى . هذا على عكس موسيقى البوب المبتذلة التى يمكن عن حق وصفها بأنها تثير فى النفوس خدرا وغباء . ونظرا لأن موسيقى الروك تنقل أيديولوجيا بديلة والتى يتماهى معها الجمهور ، فإن هذه الموسيقى ترمز تلقائيًا إلى هوية اجتماعية منحرفة والمميزة لهواتها والمعجبين بها ، وإن من الظواهر السيكولوجية العامة أن أصحاب الهوية المنحرفة ينظر إليهم الغرباء باعتبارهم جماعة وليسوا أفرادا ، هذا على الرغم من أن هذه الموسيقى تنقل إلى مستمعيها أيديولوجيا ممعنة فى فرديتها أكثر مما تفعل الثقافة الرئيسية الأم .

وعلى الرغم من أن هذه الصراعات قد تبدو غير ذات أهمية في مجمل النظرة العامة، إلا أنها، مع ذلك، تعبيرات تكشف عن عملية أساسية الغاية توجه مسار التطور الاجتماعي: كل إنسان رجلا أو امرأة يعبر ـ على نحو لا شعورى في الغالب ـ عن نظرته الشخصية بشأن المجتمع، وذلك من خلال ممارسته هو أو هي الذوق الموسيقي أو الفنى. لذلك فإن الجدل الدائر بشأن أي الأساليب والأنواع الموسيقية مقبول جماليا إنما هو على مستوى اللاشعور تفاوض بشأن الهيكل الاجتماعي المرغوب.

## ١١ - ٥ الرقص

الرقص شكل من أشكال الاتصال شأن الفنون الأخرى تماما. وليس البشر هم فقط من يرقصون، ولكن هناك أيضا بعض أنواع الطيور والنحل والقردة العليا. وإن كثيرا من الثدييات لديها لغة جسد متطورة جدا، وحيث إن الرقص نوع من أنواع لغة الجسد فإن هناك ما يبرر الاعتقاد بأن هذا الشكل من أشكال الاتصال أقدم من الناحية التطويرية من اللغة المنطوقة. ويزعم بعض العلماء أن الرقص من حيث هو شكل من أشكال الاتصال استخدمه البشر منذ أزمان سحيقة للاتصال والتدرب على تقنيات الصيد. (هوويس، ١٩٧٧ و١٩٧٧؛ وساكس، ١٩٣٣)

وثمة أوجه تماثل كثيرة بين الرقص واللغة المنطوقة (كايبلر Kaeppler) بويمثل الرقص عنصرا مهما في ووليامز دى. ١٩٧٨، Williams, D. ويمثل الرقص عنصرا مهما في المتنظيم الاجتماعي والتنظيم الديني في المجتمعات البدائية (سبنسر، بي. ١٩٨٥). ويحاكي الرقص السلوك الاجتماعي مثل الصيد وغير ذلك من أعمال المطاردة، والحيوانات والحروب والأساطير الدينية. ويستخدم البشر الرقص للتفاهم والتفاوض وحل النزاعات. وقد يمتد الرقص لفترات طويلة مع مصاحبة موسيقية رتيبة. ويستخدم هذا النوع من الرقص الممتد في الطقوس والمراسم الدينية رغبة في الوصول إلى حالة من النشوة والوجد وتغيير مستوى الوعي. (سنايدر Snyder) بهانا، ١٩٧٩) ويحقق الراقص لنفسه مستوى بديلا للوعي الذي يبدو غريبا كل الغربة عن حياته ويته اليومية حتى أنه بإمكانه أن يصف الحالة الجديدة بأنها روح جديدة غريبة

تلبسته واستولت على جسده. وجدير بالذكر أن الراقص الدينى ربما يكون أوثق صلة بعقله اللاشعورى وهو في تلك الحالة الطارئة أكثر مما يكون في حالة الوعى السوية. لذلك فإنه يكون في وضع اتصال وتماس أفضل مع لغة الرقص الرمزية.

وكما هو الحال تماما في فن الموسيقي والفن التصويري، فإن بالإمكان إثبات وجود رابطة مهمة بين أسلوب الرقص والهيكل الاجتماعي (روست ١٩٦٨، ١٩٦٩) ولرماكس، ١٩٦٨). وترى عالمة الأنثروبولوجيا جوديث هانا أن الرقص وسيلة أكثر فعالية للتأثير في مواقف واتجاهات الناس، ويتفوق في هذا على أشكال الاتصال الأخرى لأنه يحفز إلى المشاركة النشطة، كما يؤثر في الوقت نفسه على العديد من الحواس. والملاحظ أن الرسالة ذاتها تتكرر مرات كثيرة ويجرى توصيلها مرات ومرات عبر قنوات عديدة بالتوازي: الحركة والموسيقي والنص الغنائي وزينة الجسد، والسياق الاجتماعي، والأدوار الاجتماعية في الرقص (من يرقص ماذا؟). ويكون كل من الجسد والعقل منغمسا من خلال المشاركة النشطة، كما يكون الانتباه مركزا كله على الرقص. وإذا كان ثمة شخص غير معنى بالإنصات إلى رسالة الرقص فإنه سوف يتلقى ويتأثر الناس بالرقص ـ ليس لما فيه من قوة، بل لما فيه من إغراء وغواية. لذلك تزعم هانا أن الرقص له وظيفة سيبرنية في تنظيم المنظومة الاجتماعية والتحكم فيها.

# رمزية الرقص

الرأى الشائع أن الرقص شكل من أشكال الاتصال ولكن من الصعب، كما هو من الصعب في الفنون الأخرى، أن نقول ما الذي يجرى توصيله.

يزخر الرقص بالرموز. وجرت محاولات كثيرة لتأويل هذه الرموز. وثمة موضوع يتكرر دائما وأبدا، وهو الحلقة، حلقة الرقص. والمعروف أن الناس حين يرقصون حول شيء سوف يركزون انتباههم على أي موضوع في مركز الحلقة. قد يكون هذا الشيء

سارية لمحرم "طوطم"، أو رمحا أو نارا، أو قدرا مملوءا ماء، أو شخصا مهيأ لضمه إلى الجماعة، أو جسدا مسجى استعدادا لمواراته التراب، أو ـ كما هو الحال فى أيامنا ـ شجرة عيد الميلاد، وطبيعى أن التجمع فى حلقة حول موضوع ما يعنى امتلاك هذا الشيء أو حيازته والاستحواذ عليه واستيعابه داخل الطائفة أو المجتمع، أو لطرده وإبعاده. كذلك رأس الأسد الذى اصطاده الناس وأحاطوا به لا بد وأن ينقل قوته التى كانت لصاحبه السابق. ويرقص كاهن الشامان حول الشخص المريض ليطرد الروح الشريرة عنه. وإن الرقص حول حيوان يضحى به الناس قربانا يعنى أن الحيوان ضحية وفداء للمجتمع أو الطائفة. كذلك فإن الدائرة لها معنى دينى وهو ما يتضح على سبيل المثال حين نعرف أن شعب النهوا Nahua فى المكسيك القديمة اعتادوا أداء رقصاتهم الدينية فى دوائر وحلقات، أما رقصاتهم الدينيية فيؤدونها فى صفين

والملاحظ أن كل راقص داخل حلقة ند ومكافئ للراقصين معه، فالجميع سواء. وتنكسر هذه المساواة إذا ظهر الراقصون في شكل تكوينات أخرى مثل التعبان. هنا يخرج أحدهم إلى المقدمة ويحتل الصدراة، ويتبعه الراقصون الآخرون ويقلدون القائد. وثمة موضوع آخر إذ يقف الراقصون صفين مستقيمين في مواجهة بعضهم البعض. وهنا يكون الراقصون عادة رجالا فقط ويرمر الصفان المتقابلان للحرب. ونجد في حالات أخرى صفا مؤلفا من رجال والصف الآخر من النساء. ويعبر التمثيل الإيمائي الصامت هنا عن لعبة الزواج (ساكس، ١٩٣٣). ونرى في المالك الكبيرة وفي الإمبراطوريات استعراضات عسكرية حيث يسير عدد كبير من الجنود في صفوف طويلة يقودهم قائد آمر واحد. ويظهر هنا على نحو مثير وجه التماثل بين الاستعراض وهيكل القيادة الآمرة للمملكة.

ونشهد في مجتمعات عديدة الأمهات يرفعن أطفالهن إلى الهواء لدعم نموهم. (ساكس، ١٩٣٣). ونجد رمزية مماثلة في الرقصات الزوجية الحديثة حيث الرجل يرفع المرأة كرمز على دعمه الاقتصادي لها. ويقودنا هذا إلى أدوار الجنس، وأثبتت جوديث هانا بالوثائق أن الرقص في مجتمعات مختلفة يعكس إلى حد كبير أدوار الجنس. (هانا، ١٩٨٨) ٩٨٩١).

وتوجد في أغلب المجتمعات البدائية رقصات الجنس المنفردة. وهناك رقصات للرجال وأخرى للنساء. ولكن نادرا ما يرقص الرجال والنساء معا. (ساكس، ١٩٣٣). ويعكس هذا تماما وقع تقسيم العمل بين الجنسين والذي نشهده في المجتمعات البدائية. وهنا تعتبر روح المجتمع القبلي أو القروى أهم من زمالة الزواج. وظلت الرقصات أحادية الجنس هي المهيمنة في العصور الوسطى، بل وكانت رقصات مهنية محددة تخص تجارة بذاتها. (أربيس، ١٩٦٠). وظهر الرقص الثنائي، الجامع بين اثنين من الجنسين، خلال العصور الوسطى، ولم يكن مسموحاً في البداية إلا بالكاد بأي ملامسة بين الرجل والمرأة أثناء أداء هذه الرقصات، ثم بدأوا بعد ذلك يمسك الزوجان الراقصان بأيديهما. وبلغ التزاوج ذروته في القرن التاسع عشر بما نسميه اليوم رقصات صالات أو قاعات الرقص حيث الرجل والمرأة يمسك أحدهما الآخر ويضعه إليه بقوة (ساكس، ١٩٣٣). والمألوف في هذه الرقصات أن الرجل والمرأة يتحركان معا بالكامل وكأنهما جسد واحد. وشاع هذا الضرب من الرقصات شيوعا كبيرا في عصر ازدهار الرومانسية وقتما أصبح الزواج والأسرة النواة يعتبران حجر البناء للمجتمع. ولكن اليوم، وقد تضاءلت أهمية الأسرة النواة يسود ميل بين الشباب والشابات إلى أن يحد الرجل والمرأة من تماسكهما أثناء الرقص، وأن يتحركا معا ولكن منفصلين. هذا على الرغم من أنهما يرقصان كل زوجين معا.

والملاحظ أن الرقصات الزوجية لم تحل تماما محل الرقصات الجماعية التى عاشت في مناطق الريف وفى لعب الأغانى بين الأطفال. وبدأت تظهر اليوم ببطء الرقصات أحادية الجنس مرة ثانية فى ثقافات شباب الحضر فى أشكال مختلفة، منها رقصة بريك دانس Break Dance، ورقصة هيب هوب hip hop، حيث يتنافس شباب الرجال لإظهار أفضلهم فى أداء رقصات أكروباتية أو بهلوانية.

ولنا أن نناقش ما إذا كان الرقص بقايا أثرية هامشية موروثة عن ماض بعيد، وتحولا فارغا وتسلية غير ذات معنى، وتجاوزت وظيفته منذ زمن طويل وسائل اتصال أخرى أكثر فعالية، أم أنه لا يزال يحتفظ بمعنى شعائرى ووظيفة وثيقة الصلة بحياتنا الاجتماعي. وتبين أن أسلوب الرقص يتغير وقتما يتغير الهيكل الاجتماعي (ريتشمان وشمايدلر، ١٩٥٥؛ وساكس، ١٩٣٣؛ وروست، ١٩٦٩)، وتكشف

دراسة أوثق صلة بالموضوع عن أن الرقص يمكن أن يشتمل على نزعة رمزية ثرية جدا وتفصيلية للغاية. وجدير بالذكر أن المؤرخ الموسيقي كورت ساكس Kurt Sachs غني كثيرا بدراسة الرموز الأكثر تقدما. وليسمح لى القارئ بأن أورد بضعة أمثلة: مجتمعات كثيرة لديها رقصات نجد فيها زوج أو أكثر من الراقصين يصنعون بأذرعهم جسرا بحيث يمر من تحت أذرعهم بقية الراقصين. ويحدث أحيانا أن يقف صف كامل من الأزواج صانعين مجموعة من الجسور حيث يعبر آخر الراقصين ليكون هو الأول، ويحتل المقدمة بعد ذلك ويصنع جسرا جديدا ليعبر من تحته من يتلونه في الطابور. كذلك فإن العبور تحت أذرع أو أرجل الراقصين الآخرين يرمز عادة إلى الميلاد. ونرى في التشكيل المعروض هنا سالفا رمزا للتجدد الأبدى للحياة، حيث جيل يأتي بعده جيل في تعاقب مطرد. وبوجد شكل آخر وموضوع آخر متقدما أكثر في ثقافات كثيرة، وهو عبارة عن سلسلة ممتدة لرقصة الضفيرة أو الجديلة (وتسمى السلسلة الإنجليزية chaine anglaise ) حيث يتحرك الرجال والنساء في دائرتين في اتجاهين متضادين في السلسلة. وبعد مرور واحد تلتقي أنت بالثاني ويمضي في الاتجاه المضاد لك وتعطيه يدك اليسرى وتمر أنت عن يمينه، وفي المرة التالية تعطيه يدك اليمني وتمر عن يساره. ويعتقد ساكس أن هذه الحركة الجديلية ترمز إلى عملية النسج التي ترمز بدورها إلى الخلق. (ساكس، ١٩٦٣) هل هو على صواب أم أن ما قاله ينطوي على مبالغة في التأويل؟

وللقارئ كل الحق فى أن يسأل عما إذا كانت هذه الرمزية المتقدمة مفهومة أصلا أم لا، إن عددا محدودا من الراقصين هو الذى يتامل فى تحليل الرموز وقتما يتمازحون وهم على منصة الرقص. وهذا لا يفعله أبدا المشاهدون السلبيون. بل ربما أن الشخص الذى ابتكر فى البداية رقصة بذاتها لم يكن واعيا برمزيتها. ولكن أليس من المحتمل أن يكون ذلك متحققا على مستوى اللاشعور؟ هذا هو عين السؤال الذى طرحه إليانور ميثينى: Eleanor Metheny:

"أن يكبر المرء ويشب عن الطوق ليصبح رجلا يمكن أن تكون عملية مثيرة ومخيفة ومجزية في أي مرحلة من مراحل العمر. لقد كانت خبرة مروعة بشدة بالنسبة للفتيان الذين بلغوا

سن الرجولة أثناء الحرب العالمية الثانية. وزاد من تعقيد هذه الخبرة الحاجة إلى إخفاء تلك المخاوف. ولكن بالنسبة لى، كان الإحساس بهذه المشاعر المركبة مقترنا ضمنا بلعبة معروفة أيام الحرب باسم لوبى ـ لو Ioopy-Io والتي كانت تسمى أيضا هوكى ـ بوكى."

والملاحظ في الهوكي ـ يوكي أن النغمة المألوفة اكتسبت طابعا عاليا من موسيقي الجاز وإعتاد أن يتحرك الراقصون تجاه نقرة مرخمة. وتحوات راحة اليد إلى قبضة، وإصبع السبابة مبسوطا كأنما يشير إلى شيء، واتسعت كل حركة في الرقيصية أثناء الرقص وأصبح عرفها وأداؤها شديد القوة. وتغيرت الكلمات القديمة لتتلام مع هذه الحركات التي اتسمت بالقوة والنبرة المرخمة مع التأكيد مع الكلمات: "أدخل ذراعي اليمني"، ويتم ذلك والراقص منفرج الساقين، متخذا وضعا مثيرا بينما قبضة اليد والسبابة مبسوطة تشير إلى مركز الدائرة. وينعكس الوضع مع عبارة: "أخرج ذراعي اليمني"، وتتردد عبارة: 'ألعب الهوكي بوكي بينما أهزه في كل اتجاه'. وتعود الهاء هنا إلى جزء شديد الأهمية في الجسد والذي لا يمكن تسميته مباشرة بينما يجرى هزه بقوة والإصبع ممدودة وقد ارتفعت إلى أعلى فوق الرأس وتتحرك حركة متهادية من جانب إلى أذر. وهنا يختلط جميع الراقصين ببعضهم البعض أو ينكفئون حول الدائرة وهم يحركون أصابعهم إلى أعلى ويؤدون لعبة الهوكي بوكي، الذراع اليسري والساق اليمني والساق اليسرى تدخل وتخرج في تعاقب ثم أخيرا إذا بي أنا كلِّي " ملتزم بكل شروط الرقصة.

ترى هل كان هؤلاء الفتية الخائفين والشجعان وهم يكبرون في عالم الهوكي ـ بوكي المشحون بالأخطار والموت يعرفون

الدلالات الضمنية لأنماط الصركات في صالات الاستداد والانسحاب والاهتزاز؟ ترى هل كانوا يطابقون الإصبع المسوطة برمز دال على القضيب؟ هل كانوا يحسون بدلالات ضمنية أو برمز دال على القضيب؟ هل كانوا يحسون بدلالات ضمنية التظاهر بالشجاعة في حالة تحريك الإصبع يمينا ويسارا؟ وهل فهموا معنى التأكيد وهم يحسمون صراعا بشأن الاهتزاز داخلا وخارجا ثم يختلطون ببعضهم في غير انتظام أو يتراكبون وينكفئون على الأرض؟ ربما لا، وربما شعروا بالضجل مما هو وراء الكلمات لو أن أحدا اقترح عليهم مثل هذه المعانى. بيد أننا نعرف عن يقين أنهم لبوا الدعوة لهذا الضرب من رقصات الأطفال ورقصوها مرات ومرات، ليس لأن أنماط الصركة يمكن أن يؤديها أي مشارك في مراكز الترفيه، وإنما لأن هذه المشاعر والانفعالات التي استثارها هذا الأداء زاخرة بالمعاني بالنسبة لهم. [ميثيني، ١٩٦٨]

وربما لن يراودنا شك في أن الفتية الذين يرقصون رقصة الهوكى بوكى في هذا المثال يفهمون رمزية الرقص من خلال لاشعورهم أفضل من فهمهم لها بالعقل الواعي، شأن أي راقصين آخرين. ولكن غالبا ما يكون من المستحيل أن نجيب بدقة تحديد مدى هذا الفهم، وكيف ولماذا طالما وأننا لا نملك أية وسائل فعالة وموثوق بها لدراسة اللاشعور. وواضح أن الرقص البشري يعكس جوانب كثيرة من الحياة الاجتماعية. ولكن من العسير بيان ما إذا كانت هذه الرمزية تؤدى بالفعل وظيفة أو غرضا أم لا. ومن يدرى، ربما تكون وظيفة الرقصة هي توصيل وترديد معايير السلوك الاجتماعي والتدرب عليها. وربما يستخدم الجميع الرقصة للتفاوض وللوصول إلى اتفاق بشأن الهيكل الاجتماعي المنشود. وربما أيضا يفيد المجتمع بالرقصة لاقتراح وتجربة هياكل الجتماعية جديدة وربما يكون للعمل من خلال صراعات نفسية أو اجتماعية ومحاولة حسمها.

وجدير بالملاحظة أن الغالبية العظمى من الدراسات عن الرقص ودلالته الرمزية تركزت على حركات الراقص الفرد: أي أجزاء من جسده هي التي يحركها، وفي أي

اتجاه، وبأية سرعة.. وهكذا. (انظر على سبيل المثال لوماكس، ١٩٦٨). ولكن إذا كنا نبحث بخاصة عن هذه الرموز ذات الصلة الوثيقة بالهيكل الاجتماعي وبالنظرية الثقافية R/K فإن الواجب يقتضينا النظر في التفاعل بين الراقصين وأدوارهم المختلفة. من الذي يرقص؟ كم عدد الراقصين معا؟ هل يوجد متفرجين سلبيين غير مشاركين أم أن كل فرد يشارك وينضم إلى حلقة الرقص؟ هل يرقص الناس للرقص في ذاته، أم للمجتمع المحلي، أم للإله، أم المتفرجين؟ وهل يظهر الراقصون في تشكيلات معينة أم على نحو عشوائي بين بعضهم البعض؟ هل جميع الأوضاع في تشكيل ما متكافئة (كما هو الحال في الحلقة أو الدائرة) أم أن هناك أدوارا مختلفة (مثال ذلك وجود قائد يتصدر الطابور). وهل ثمة رقصات معينة أو أدوار معينة في إحدى الرقصات يرقصها أشخاص محددون دون سواهم بحكم المكانة الاجتماعية؟ هل حركات الراقصين متأزرة ومنسقة أم مستقلة عن بعضها؟ هل يتلامسون؟ هذه جميعها أسئلة مهمة من أجل الوصول إلى تأويـل للدلالـة الرمزيـة الاجتـماعية لأية رقصة من الرقصات.

وسبق لى أن ذكرت كيف أن أدوار الجنس وهيكل الأسرة ينعكسان فى الرقص (لمزيد من التحليل انظر هانا، ١٩٨٨). وثمة جانب آخر مهم ينعكس فى الرقص، وهو التضامن مقابل الفردية. ذلك أن كل شخص فى مجتمع يتصف بدرجة عالية من التضامن يشارك فى الرقص ويتبع كل منهم الآخر فى حركة متآزرة منسقة. وغالبا ما يلمس كل منهم الآخر، مثال ذلك ما يحدث داخل حلبة الرقص حيث يمسك كل فرد بيد الآخر. والنقيض لذلك هو الرقصة الفردية حيث يرقص الناس على نحو عفوى مع بعضهم البعض دون أى تنسيق ودون أن يلمس أحدهم الآخر إلا بسبب تصادم غير مقصود. وثمة موقف أكثر إمعانا فى الفردية حيث يرقص فرد واحد لفترة زمنية على نحو ما نجد كمثال فى رقصة الطبلة فى جرين لاند.

كذلك يمكن أن نطبق على الرقص نظرية الشفرة code المقيدة مقابل الشفرة المفصلة الحرة، ونجد الشفرة المقيدة شائعة في المجتمعات الريجالية والمجتمعات الوسيطة (الموحدة أو التضامنية) بينما نجد الشفرة المفصلة الحرة أساسا في المجتمعات الكاليبتية. وتعنى الشفرة المقيدة أن الرقصة تنظمها قواعد معينة وبنية

صارمة ولا مجال فيها للارتجال والتباينات الفردية. وأوضح مثال على ذلك هو رقصة المينيويت minuet البطيئة التى كانت مألوفة فى البلاطات الأوروبية قبيل القرن السابع عشر وما بعده بقليل. وتعتبر رقصة المينيويت رقصة معقدة مع خطوات صغيرة دقيقة رشيقة. وكانت هذه الرقصة تقتضى سنوات عديدة لكى يتعلمها المرء، كما تحتاج من الراقص دقة متناهية. وكانت رقصة المينيويت تعتبر درسا فى السلوك القويم الصحيح والانضباط الذاتى أكثر منها متعة للاسترخاء.

واختفت رقصة المينيويت فجأة في منتصف القرن الثامن عشر وحلت محلها "الرقصة المضادة" contradance التي يرقصها الراقصون في أسلوب يغلب عليه طابع الهواية. وارتبط هذا التغير في أسلوب الرقص بضعف الهيمنة الثقافية والسياسية للأرستقراطية وتدنيها لصالح البورجوازية (ساكس، ١٩٦٣). وهذا ما حدث تماما بالنسبة لأسلوب الروكوكو في الفن الذي حل محل أسلوب الباروك في الرسم وفي العمارة. ويمكن لنا أن نلحظ فارقا طبقيا مماثلا في المجتمع الحديث، حيث نجد رقصات الطبقات الدنيا أكثر تجديدا وإبداعا بينما رقصة الطبقة العليا أكثر التزاما ومحافظة. (كوتيل ١٩٦٩)، وروست، ١٩٦٩)

كذلك العلاقة بين الراقصين والمشاهدين مهمة أيضا. مثال ذلك أن المسافة بين راقصى الباليه وبين المتفرجين كانت كبيرة جدا فى حفلات الباليه الكلاسيكية. كان الراقصون خبراء لا يمسسهم أحد ويتحركون فى عالم فائق الرقة والجمال أشبه بعالم حواديت الجان، يتحركون كفراشات تحلق فى خفة ورشاقة بينما الجمهور جالس فى صمت وهدوء بعيدا عنهم مشدودا بالإعجاب بهم. وإن هذا الموقف الاستسلامى المسالم هو فى ذاته موقف ريجالى ويتناقض تماما مع الرقص الفولكلورى حيث يرقص الناس للرقص وللاستمتاع، وحيث يمكن لأى فرد أن ينضم ويشارك مع الراقصين دون أى شروط الخبرة.

وظل الرقص دائما ظاهرة اجتماعية. يرقص الناس مع آخرين أو من أجل آخرين، ولكن نادرا ما يرقص الراقص أو الراقصون وحدهم إلا أثناء التدرب لموقف اجتماعي قادم. ولذلك لا غرابة في أن نشاط الرقص يحتل أسمى مرتبة في المجتمعات

المتلاحمة. والملاحظ أن أكثر المجتمعات إغراقا في الطابع الريجالي أبدلوا قدرا كبيرا من نشاط الرقص بأشكال أخرى لحركات أقل حيوية مثل الاستعراضات والمسيرات العسكرية والطقوس والشعائر الدينية. وعلى الرغم من أن هذه الأشكال الحركية قد تكون إيقاعية إلا أنها لا تدخل ضمن ما اعتدنا أن نسميه رقصا وتخرج عن التعريف المحدد للرقص، وإن تضمن الرقص هذه الأشكال. وإذا كان الرقص كما ذكرنا في السابق وسيلة فعالة للتعليم والتلقين، إلا أن بالإمكان أيضا اعتباره ضربا من العبث والاستهتار، حين تكون ثمة مناسبات جادة تستلزم ضبطا ونظاما صارمين وتحكما في الذات داخل مجتمع ريجالي. وهنا تشتد الحاجة لطقوس وشعائر أشبه بالصلاة الجادة الحزينة مما يشبه إيماءات الخضوع والانصياع عند الحيوانات.

ويوضح الرقص جوانب عديدة للهيكل الاجتماعي لأى مجتمع من المجتمعات: العلاقات الاجتماعية، وأدوار الجنس، وتقسيم العمل... الخ. والملاحظ أن أكثر هذه الجوانب يرتبط بشكل أو بآخر بالمستوى -R/K الثقافي والذي ينعكس لهذا السبب في الرقص. ولكن العامل الأهم فيما يتعلق بالجدول -R/K قد لا يكون نوع الرقص، بل كميته وكثافته، إذ إن هذين كما سبق أن أشرنا يبلغان أسمى مرتبة في الثقافات التضامنية المتلاحمة وتحتل وسط السلم -R/K.

# ١١ – ٦ العمارة

يسير علينا تبين الرابطة بين الأسلوب المعمارى والطابع الريجالى. اعتادت النظم الريجالية دائما إنتاج مبان تتسم بالأبهة والضخامة والعظمة بينما أسلوب البناء في المجتمعات الكاليبتية تحدده أساسا الاعتبارات العملية والاقتصادية أكثر مما تحدده الرغبة في الإبهار والتأثير. (•)

<sup>(•)</sup> اقترح ترويدسون Troedson (١٩٦٤) نظرية تقيد بأن المجتمع يتطور عبر عمليات بورية التوسع والتمركز المتبادلين. وترتبط هذه العمليات بالحركات السياسية والدينية. وتتجلى في العمارة. وعلى الرغم من أوجه التماثل المهمة إلا أن نظريته لا تتسق مع النظرية الثقافية -- R/K لأسباب منها أن ترويدسون يربط اللامركزية (K) بالتوسع (R)

وتتسم المبانى ذات الطابع الريجالى برمزية عالية التطور وغالبا ما تكون واعية وشعورية تماما. وتعتبر الزخرفة هنا، كما هو الحال فى فروع الفنون الأخرى، علامة مميزة للغاية للائتماء إلى الطابع الريجالى، ونستطيع أن نلحظ ثراء مسرفا فى تفاصيل دقيقة مع رمزية واضحة. ونجد فى المبانى المهمة أن كل شىء أكبر حجما مما تتطلبه الاعتبارات العملية: غرف فسيحة ضخمة ذات أسقف عالية وبوابات ضخمة ودرجات سلم مهيبة، وهى أمور تجعل الزائر يشعر بالضعة والضالة.

والمعروف أن الأعمدة فى الأزمنة القديمة كانت عنصرا مميزا المعابد ولغيرها من المبانى الضخمة. وتفيد الأعمدة علاوة على وظيفتها العملية فى إضفاء دلالة رمزية تمثل عقيدة تعدد الآلهة قديما والذى تؤكده بالرسوم الزخرفية المرسومة أو المنقوشة عليها. (هيرسى ١٩٨٨ ، ١٩٨٨)

وكانت مبانى أصحاب النفوذ فى العصور الوسطى لها ملحقات تشتمل على عناصر جديدة مثل الأبراج، والقمم المستدقة، والقباب، ومداخل القصر... الخ. وتتميز جميعها بالضخامة والأبهة الفاخرة التى تتجاوز كثيرا أى غرض عملى وإنما تفيد أولا وأساسا كرموز دالة على السلطة (جرابر Graber)، واستمرت حتى عصر النهضة نزعة بناء الأبراج التى تبدو فى ظاهرها وكأنها تدابير حماية ولكنها فى حقيقتها رموز للدلالة على المكانة الاجتماعية (سامسون Samson).

والملاحظ فى المبانى الإسلامية أنها مغطاة من الداخل ومن الخارج بوحدات هندسية ورسوم من فن الأرابيسك وزخارف وخطوط أو كتابات بخطوط جميلة حتى أن المشاهد لا يكاد يرى أى مساحة خالية من الرسوم والزخارف (جونز، دى،، ١٩٧٨). وغنى عن البيان أن الرسوم الهندسية الدقيقة والمحكمة فى كل هذه الزخارف إن هى إلا تعبير عن العقلانية وعن الانضباط والنظام. والملاحظ هنا غياب الأشكال والرسوم البشرية أو رسوم الحيوانات أو غير ذلك من صور طبيعية. ويعكس هذا قمع المشاعر كما يعبر عن التخييلات (الفانتازيا). كذلك فإن تكرار الأشكال الهندسية المنتظمة إلى ما لا نهاية ليس فقط مجرد قمع رمزى للفوارق الفردية بل وأيضا رمزا للانتظامية ولروح الكد والكدح فى عمل شاق رتيب.

ويمثل الضوء رمزا آخر مهما في العمارة الدينية. إن الضوء رمز العقيدة الدينية الموحدة (جونز، دي،، ١٩٧٨). وشاع كدنك، وعلى نطاق واسع في الكنائس والكاتدرائيات وفي المساجد وغيرها من المباني الممثلة لعقيدة التوحيد، الاستخدام الواعي لتأثيرات الضوء والظل في الرسوم البارزة، واستخدام النوافذ ذات الزجاج المعشق الملون.

ونجد إلى جانب القوى الدينية القوى العلمانية بقصورها، وهذه قصور تتسم بالفخامة والثراء وأبهة الزخارف شأن المبانى الدينية. ولكنها تختلف عنها من حيث توفر مساحات للإسراف فى المتعة وللتسلية كأن نجد حدائق مسرفة الترف بها بحيرات ونافورات. وهذه أمور لا تتسق مع العمارة الدينية التى تلقى فيها مواعظ عن الزهد والاعتدال.

وكثيرا ما كان فن العمارة عرضة للجدل في عصرنا الحديث، ونجد رابطة واضحة بين الخلافات بشأن الأسلوب المعماري والجدل العام الأيديولوجي والديني بعامة في أي مجتمع (كيمبرز، ١٩٨٧؛ كلارك، ١٩٧٦). لقد درس عالم الاجتماع الهولندي برام كيمبرز Bram Kempers الأثار والمباني الرسمية المتسمة بالعظمة والضخامة وغير ذلك من الفنون التذكارية للدولة في أوروبا. ولوحظ أن بناء مثل هذه الآثار ذات العظمة والبهاء بلغ ذروته في العواصم الأوروبية في منتصف القرن التاسع عشر واستمر حتى منتصف القرن العشرين. واشتعلت مقاومة أيديولوجية قوية ضد الإمبريالية عقب الحرب العالمية الثانية أدت تقريبا إلى توقف كامل من جانب الدولة في تشييد مبان أو نُصب تتسم بالفخامة والأبهة. وجدير بالذكر أن الفن الحديث الذي قمعه النازي عاد وازدهر في الستينيات، والذي تجلى فيما يتعلق بالعمارة في أسلوب أكثر بساطة وأميل إلى الطابع الوظيفي. (كيمبرز، ١٩٨٧)

وعلى الرغم من أن المبانى الحكومية والدينية من أبرز الرموز المعمارية الدالة على الطابع الريجالى، إلا أن بالإمكان أن نقرأ الحركات الأيديولوجية فى الأسلوب المعمارى البيوت الخاصة. وقدم المؤرخ الأمريكي كليفورد كلارك دراسة موثقة توضح كيف أن الأفكار والمعايير الدينية والأيديولوجية للأسر وللحياة الخاصة انعكست فى الجدل

المعمارى الأمريكى فى منتصف القرن التاسع عشر. ولحظ أن الأسر الريفية المغرفة فى طابعها الدينى فضلت، من بين أساليب معمارية سائدة، إحياء الأسلوب القوطى مع خطوط صاعدة إلى أعلى وزخارف غنية فوق الجمالونات، وتماثلية كاملة التناظر، بينما سادت المدن الأساليب الأكثر بساطة والأكثر اهتماما بالدلالة الوظيفية.

وأضحت المبانى العامة تدريجيا أكثر ميلا إلى الطابع الفردى بينما أصبح البيت بصفته رمزًا على المكانة تعبيرا عن شخصية صاحبه، وحاول أصحاب الفيلات المتغطرسين المتكبرين أن يبز كل منهم الآخر ويتفوق عليه فى مظاهر الغرابة والندرة وهو ما أفضى إلى ظهور مزيج عشوائى من الأساليب. (كلاركن ١٩٧٦)

## **١١ – ٧ الملابس**

الملابس وزينة الجسد شيء فردى وشخصى يعبر عن الهوية الشخصية أكثر مما يعبر البيت أو أية ممتلكات أخرى على سبيل المثال. إن الملابس من حيث هي فن ووسيلة اتصال يمكن أن تقول الكثير عن لابسها: الانتماء إلى جماعة مثل الأصل العرقي، أو الدين، أو الثقافة الفرعية. وكذلك عن حقائق شخصية مثل الجنس والعمر والحالة الزوجية وعدد الأطفال والمكانة الاجتماعية والثروة... الخ. كذلك يمكن أن يعبر لباس المرء عن أحداث عابرة مثل الحزن أو الاحتفاليات أو فصول السنة. (ديلابورت

ولكن ما يهم بوجه خاص النظرية الثقافية -R/K هو كيف يرمز إلى المكانة الاجتماعية في التراتبية الهرمية للمجتمع عن طريق الملبس. نعرف أن ثقافات كثيرة وتنظيمات عديدة لها قواعدها الرسمية التي تقرر أن أبناء المجتمع من مرتبة اجتماعية بذاتها مخول لهم ارتداء ثياب بذاتها أو وضع علامات بعينها بحيث يستطيع أن يعرف كل ذي عينين إلى أي مرتبة اجتماعية ينتمي هذا الشخص. ولكن ثمة قواعد أخرى غير مكتوبة وشائعة على أوسع نطاق. (جوزيف، ١٩٨٦؛ ديفليز شووار ١٩٧٧)

ويمكن لذوى المكانة العليا والثروة الكبيرة أن يعلنوا عن مكانتهم هذه بما يرتدونه من لباس باهظ الكلفة أو فاخر النوع، وكذلك عن طريق تجديد ملابسهم كثيرا أكثر مما تقتضى الضرورة. ويمكنهم أيضا إثبات أن ليست بهم حاجة إلى أداء عمل شاق وذلك بالحفاظ على ملابسهم نظيفة أنيقة، وبارتداء ملابس غير عملية من شأنها أن تحد من حرية حركة صاحبها، وهو ما يعنى أنها غير ملائمة للعمل اليدوى. وعبر عالم الاقتصاد ثورستن فيبلن Thorsten Veblen عن هذا بمقولته الشهيرة: "استهلاك واضح، إسراف واضح، وفراغ واضح". (فيبلن، ١٩٧٤، الاقتباس من سكواير ١٩٧٤).

والتزين وسيلة من وسائل إعلان المكانة العالية لصاحبه: المجوهرات والأحجار الكريمة والسبائك الذهبية والسلاسل، والإسراف في ثنيات اللباس، والإكثار من أهداب الأزياء، والأكمام الواسعة المزركشة، والذيل الطويل ... الخ. (ديفليز شووار، ۱۹۷۷) سكواير، ۱۹۷٤). ولكن عادة تزيين الملابس لا تفيد فقط كعلامة دالة على الثراء والمكانة العليا، بل تفيد أيضا كعلامة على الهشاشة الرقيقة وفقدان الحيلة لدى النساء وصغار الأطفال. (كايسر، ۱۹۸۵؛ روبرتس، إتش،، ۱۹۷۷). ولهذا نجد ملابس النساء أكثر زينة من ملابس الرجال في مجتمع تشغل فيه النساء مكانة أدنى مرتبة من الرجال، والملاحظ أن النساء اللاتي لا يؤدين عملا يدويا يحاولن الإبانة عن ذلك بارتداء ملابس تقيد من حرية الحركة مثل القرينول، وهي تنورة منشاة، أو الكورسيه (كايسر، ۱۹۸۵؛ وروبرتس، إتش،، ۱۹۷۷). وقد نجد ملابس، غير عملية ومزخرفة على نحو مماثل لدى رجال من ذوى مكانة رفيعة في مجتمعات تكون هذه المكانة موروثة ويقضى أصحابها حياتهم في دعة وكسل واسترخاء.

لذلك لنا أن نستخلص مما سبق أن اللباس المسرف في زخارفه وزينته يوجد في الغالب الأعم في المجتمعات ذات الطابع الملكي وليس بالضرورة لدى أشخاص من أصحاب المكانة الاجتماعية الرفيعة. ولكن الملاحظ أن الثقافات أو الجماعات ذات الطابع الريجالي لا يمكنها جميعها أن تفرض لباسا مسرفا في زينته وثريا في زخارفه: ذلك أن بعض الثقافات أو المنظمات البيوريتانية لها لباسها المميز والذي يتسم بالبساطة قدر المستطاع.

وواضح أن اللباس لا يفصح بشىء عن الشخص فقط، بل وأيضا عن المجتمع الذى يعيش فيه. ذلك أن التيارات الثقافية غالبا ما تنعكس في أزياء الملابس. مثال ذلك التاريخ الأوروبي واللباس: إن أسلوب الماناريزم المعروف بالغرابة في تكلفه وأسلوب الباروك الشكلي وأسلوب الروكوكو المبالغ نوعا في بهجته، والنزعة الكلاسيكية الجديدة العقلانية والرومانسية الملتهبة المشبوبة عاطفة، كل هذه أساليب تعكس نظرة العالم، وتعكس رؤية عن الطبيعة البشرية في عصورها. (سكواير، ١٩٧٤). وجدير بالملاحظة أن المكانة الاجتماعية والجنس كانا وعلى مدى مئات عديدة من السنين هما أهم الرسائل التي يجرى التعبير عنها بالملابس. ولكن منذ الحرب العالمية الثانية فقدت هذه المعايير المعبرة عن الهوية الكثير من أهميتها، وحلت محلها إلى حد كبير تمايزات أخرى، والتي تعتبر علامة على أن المنظومة التراتبية الهرمية فقدت بعض سلطانها على مدى عملية إضفاء الطابع الديمقراطي على المجتمعات. (ديلهاي، ١٩٩١).

ويزعم عالم النفس دين سيمونتون Dean Simonton أن بالإمكان قراءة العمليات السياسية مباشرة من أزياء المرأة. إذ ثمة ميل لأن يكون الخصر أعلى وأوسع فى أزمنة الحروب الدولية، بينما يصبح فى زمن السلم أضيق. وينعكس الوضع إذا كنا فى مرحلة حروب أهلية: إذ هنا يصبح الخصر أضيق مما هو عليه فى زمن السلم. ولم يقدم سيمونتون أى تفسير لهذه الظواهر. (سيمونتون، ١٩٧٧). وتفيد النظرية الثقافية -R/K بأن الحروب الدولية ترتبط بالطابع الريجالي بينما الحروب الداخلية للأمم أو الحروب الأهلية فإنها تعبير عن تمرد أو تمزق اجتماعي نظرا لبداية سيادة الطابع الكاليبتي. وإذا ما التزمنا هذا الخط من التفكير فإننا نقول إن الخصر الضيق سيكون علامة على الطابع الكاليبتي. بيد أن هذا لا يتفق مع زعم أنصار الحركات النسائية وحرية المرأة، إذ يقال إن الخصر المحكم الرباط تعبير عن قهر المرأة. (رويرتس، إتش.، ١٩٧٧).

ويعتبر التماثل والامتثال علامة واضحة على الطابع الريجالي كما تعبر عنه أزياء العسكريين وغيرهم من منظمات مماثلة. وعلاوة على أن الزي الرسمى له أسباب عملية واضحة فإنه أيضا يقمع الفردية. ويمكن اعتبار الانشقاق المتضمن نزعة فردية ضربا من الانحرافات البسيطة عن الزي الرسمي المفروض كما أوضح بالوثائق جوزيف (١٩٨٦).

ونجد على النقيض في الطرف المقابل لأسلوب لباس رجال الأعمال أساليب لباس شخصية وفردية الطابع على نحو ما نرى في ثقافات الشباب المحدثين وبخاصة المسيقيين منهم. إن كل عازف موسيقي في فرقة من فرق الروك يمكن أن يكون له أسلوبه الخاص في اللباس والمختلف عن الآخرين. وغالبا ما يضاعف اللباس من إبراز مواضع البدن، ويكشف كل ما يمكن الكشف عنه من الجسم ليجعل من عازف الموسيقي موضوعا ووثنا جنسيا.

والملاحظ أن العديد من الثقافات الفرعية تعمد في الغالب إلى تطوير أسلوبها الخاص في اللباس وأحيانا أيضا في موسيقاها ورقصها... الخ. ويمكن لهذا التطور في ثقافات شباب الحضر أن يكون سريعا على نحو مذهل لا يصدق وغالبا ما نجد ثقافات كثيرة مختلفة جزئية الطابع ولكل جزء زيه الخاص من اللباس. (ديلابورت، ١٩٨٨؛ وكوسجروف ٢٩٨٨). والملاحظ أن بعض جماعات الشباب هذه هي لشباب كاليبتي الطابع متمرد وضد النزعة العسكرية ـ بينما آخرون ذوى طابع ريجالي وعنصريين. ودرس فريق من علماء النفس الرابطة بين أسلوب اللباس والشخصية بين أبناء وبنات العشرين من العمر الأمريكيين. ووجدوا أن الشباب، الفتيان والفتيات، اللذين يرتدون ما يسمى الأسلوب السخمى أو الجريزر greaser لهم شخصية مفرطة في تماثلها. هذا بينما شباب الهيبيز مفرطون في فرديتهم. ووضح أن الرابطة مهمة وذات دلالة إحصائية واضحة. (جوريل وآخرون، ١٩٧٢)

وغالبا ما يحدث تجديد ثقافى مهم داخل جماعات الشباب من نوى المكانة الاجتماعية الدنيا، وبعد ذلك يأخذ الاتجاه الجديد للأزياء فى الانتشار صاعدا إلى أعلى عبر المستويات الاجتماعية المختلفة. وأكثر الأزياء إغراقا فى الطابع الكاليبتى فى مطلع التسعينيات نجده فى ملابس الجينز المليئة بالثقوب أو المصنوعة من أقمشة تغطيها ألوان متنافرة. واستوحت هذه الأزياء أسلوبها من موجة الابتذال البريطانية وما اشتملت عليه من احتجاجات ضد كل المعايير الجمالية، كما استوحت الطبقات

الدنيا من شباب العشرينيات الأمريكي أبناء الثقافات الفرعية لسكان الصضر في معازل السود.

ولكن انتشار وذيوع اتجاهات الأزياء يمكن أيضا أن يأخذ الاتجاه العكسى، من الشرائح الاجتماعية العليا إلى الشرائح الأدنى خاصة فى العصور التى يسودها الطابع الريجالى. إن أبناء المجتمع المحرومين من الامتيازات ربما يسعون إلى إخفاء مكانتهم الدنيا ومن ثم يعمدون إلى محاكاة أسلوب الطبقة العليا مما يفضى إلى نوع من التضخم فى الأساليب. إن ذيوع زى ما يمكن أن يتجه صاعدا أو هابطا أو أفقيا فى عملية يؤثر خلالها أفراد من أبناء وضع اجتماعى واحد فى بعضهم البعض بحيث ينتهون إلى أسلوب مشترك يتأتى من خلال عملية انتخاب جمعى (كايس، ١٩٨٥).

#### ١١-٨ الفنون الأخرى

أنجزت حتى الآن جولة عبر فروع عديدة للفن، ولكن القائمة لا تزال طويلة يصعب عرضها كاملة. ذلك أن الفن يشتمل على أعمال روائية وحواديت وحكايات عن الجان، ويشتمل على الشعر والمسرح والسينما، وهذه جميعها يمكن أن تتضمن قصة معقدة، ومن ثم تكون قادرة على نقل رسالة أكثر تفصيلا من الموسيقى أو الرقص أو النحت على سبيل المثال. والمعروف أن تأويل الأدب والتمثيل المسرحى غالبا ما يكون مباشرا صريحا. إذ يمكن لهذه الفنون على سبيل المثال أن تمجد ملكا أو تشتمل على معيار أخلاقى سهل الفهم. وقدم لنا مؤرخ الفن روبرت شيلر بعض الأمثلة التوضيحية التى تبين لنا كيف أن الأدب والفن عملا كأداة دعائية تروج للإمبريالية وللحروب الصليبية. وليس بالضرورة أن يكون هذا النشاط الدعائى منظما أو منسقا، بل يمكن أن يتولد ببساطة عن العقلية السياسية والدينية السائدة في عصره، وأن ينبع من ولاء الفنان اسلطانه. (شيلر، ۱۹۸۲)

وغالبا ما يتم انتخاب الأعمال الروائية والأفلام السينمائية بسبب دورها فى الضغط على الزرار الذى يستثير هوى كامنا فى النفوس أكثر مما يكون السبب هو ما تتضمنه من رسائل سياسية أو أخلاقية. وإن زرار الخطر هو الأبرز: سينما الإثارة التى تشتمل على قدر كبير من الصراع والجريمة والكوارث والأبطال الذين يعرفون كيف يتجنبون المصائب. يلى ذلك من حيث الأهمية زرار الجنس، هذا على الرغم من أن المعايير الثقافية تحد من كم الجنس الصريح.

وعلى الرغم من أن المشاهدين يعرفون أن الأفلام والروايات هى أعمال من نسج الخيال، إلا أنها لا تزال تصوغ إدراكهم عن العالم، ويتجلى هذا بخاصة فى المناطق التى لا يكون فيها لأفراد الجمهور خبرة أولى أصلية ومباشرة عن الشقافات الغريبة أو الأعمال البوليسية أو إجراءات المحاكم الجنائية أو الجريمة المنظمة أو الحرب.

# ١١ - اللعب والألعاب والرياضة

#### ١-١٢ اللعب

العب وظيفة مهمة وإن بدا في ظاهره نشاطا عبثيا؛ إذ من خلال اللعب يتعلم الأطفال وينمو مخهم ونرى الأطفال يرددون أصوات المناغاة في مجاولة لتعلم نطق أصوات اللغة، ويهزون الخشخيشة أو يلقون دمياتهم ليتدربوا على الوظائف الحركية، وليفهموا كيف تتحرك الأشياء، وليستكشفوا قانون الجاذبية. ويلعب الأطفال الأكبر سنا ألعابا تقتضى أداء أدوار معينة ويتعلمون كيف يفهمون ويسيطرون على الأيوار التي هي أمور ضرورية في الحياة اليومية الكبار. ويعتبر المؤشر على أهمية اللعب لنمو الأطفال كم الوقت الذي يقضونه في اللعب وكم الطاقة التي ينفقونها (فاجين ragen) وقد يكون الأطفال أجيانا مدركين أن ما يفعلونه لعبا، ومثال ذلك حين يمارس الطفل الإمساك بكرة، ولكن اللعب يمكن أن يكون وظيفيا تماما دون أن يعي الطفل دوره الوظيفي.

ويحدث أحيانا أن ينطوى اللعب على مخاطرة. ويحب الصبية بخاصة الألعاب التى تشتمل على السرعة أو الإثارة أو القتال أو أداء أعمال بهلوانية تقتضى مهارة. وهذه الألعاب الخطرة لها وظيفة مهمة تفوق دور المخاطرة إذ يتعلم الطفل أن يفهم المواقف الخطرة وأن تتوفر له الفرصة لتجربة استجابات بديلة وهكذا يتعلم تقنيات القتال، وتقنيات السقوط المحكوم، وأنشطة المراوغة، والاستراتيجية وغير ذلك من مهارات يمكن أن يكون لها في الحياة بعد ذلك دور مهم حين يواجه مواقف محفوفة بالأخطار. إن القدرة على الاستجابة السريعة عند مواجهة خطر مفاجئ قد تكون مسائلة حياة أو موت. وهنا لا تكفى فقط المعرفة العقلية، ذلك لأنها تقتضى من المرء وقتا طويلا جدا لتنشيطها في الذاكرة، ولكن رد الفعل الفورى لا يتحقق إلا من خلال أفعال منعكسة

تدرب عليها المرء، وهذه الأفعال المنعكسة لا يمكن أن يتعلمها المرء إلا من خلال ألعاب تنطوى على "عنف وجسارة". ويمكن أن يتعلم الأطفال فى مناخ اللعب الوقائى أو الآمن نسبيا كيف يعرفون ويقدرون المواقف الخطرة قبل أن تصبح واقعا حياتيا داهما. وهذا هو ما يسمى "التعلم الوقائى" buffered learning (روبرتس وسوتون ـ سميث، ١٩٦٢؛ سوتون سميث وروبرتس، ١٩٧٠).

واللعب ليس قاصرا على البشر. إن غالبية الثدييات تلعب مثلما تلعب طيور كثيرة (فاجين، ١٩٨١). ومن الشائع بين أغلب أنواع الرئيسيات أن نرى صغار الإناث تلعب دور الأم مع أطفال من النوع نفسه. وتتعلم بذلك كيف تتعامل مع أطفال القردة، وهذه المعارف يمكن أن تكون حيوية حين تكبر وتنجب صغارا أطفالا لها. (لانكستر Lancaster، ١٩٧١) فيربانكس وجولد إل. ١٩٩٢ (١٩٩٢). (٩) وتشير الملاحظات التي نجريها على القردة العليا التي نشأت وكبرت في الأسر إلى أن إناثها التي لم تجد فرصة لتعلم كيف تتعامل مع الأطفال تعجز عن رعاية أطفالها (هارلو وهارلو، ١٩٦٩). وغني عن البيان أن لم يسبق إجراء تجارب من هذا النحو على البشر، ولكن ثمة مبرر يدعونا إلى الاعتقاد بأن لعب الأطفال بدمياتهم، ولعب دور الأم تجاه صغارها هي ألعاب تؤدي هذه الوظيفة الحيوية نفسها (إيبيل إيبسفلت -Eibl

وصاغ كارل جروس Karl Groos 1896، ۱۸۹۹ منذ مائة عام مضت النظرية التى ترى أن اللعب طريقة للتعلم. ولا ريب فى أنه كان معروفا وواضحا قبل ذلك بزمن طويل أن اللعب يمكن أن يكون له دور تربوى وتعليمى. وعلى الرغم من مدى وضوح هذه النظرية عن اللعب والتعلم إلا أنه لا يزال الضلاف دائرا بشانها، ونجد كثيرا من النظريات البديلة التى لا يسمح لنا المكان هنا لمناقشتها (ترافيك ـ سميث -Travick النظريات البديلة التى لا يسمح لنا المكان هنا لمناقشتها (برافيك ـ سميث ١٩٧٦)؛ وريلى Smith & Syddall وبيكوف ١٩٧٦) وريلى

<sup>(●)</sup> يمكن أن يكون للسلوك وظائف أخرى لدى أنواع معينة حسبما يرى تاناكا Tanaka وستانفورد ( • ) .

ويرى جان بياجيه Jean Piaget العالم المختص بعلم نفس نمو الطفل أن اللعب أكثر من مجرد ظاهرة مصاحبة للعمليات المعرفية لدى الطفل (بياجيه، ١٩٤٥) والملاحظ أن بياجيه ينتقد أحيانا، ويمتدح أحيانا أخرى نظرية التعلم عند كارل جروس. ويختفى هذا التناقض وراء مستوى رفيع من التجربة يصل إلى حد أن بعض الكتاب يذكرون اسم بياجيه ضمن أنصار نظرية التعلم، بينما كثيرون آخرون يذكرون العكس. ويعتبر بياجيه تقليديا واحدا من أهم السلطات المرجعية المهمة عن نظرية اللعب، ويعادل جوهان هويزنجا Johan Huizinga مؤرخ الثقافة. ويمكن القول إن هذا الأخير قلب النظرية رأسا على عقب. إذ بينما نرى أغلب الباحثين الآخرين يقولون إن الأطفال يحاكون في لعبهم ثقافة الكبار، يحاول هويزنجا على طول صفحات كتابه أن يبرهن على أن الثقافة تحاكي اللعب. ولهذا يرى أن اللعب أساسي لكل ثقافتنا وله أهمية تكاد تكون ميتافيزيقية (هويزنجا، ١٩٨٨)، ويعتبر تفكيره مثالا للفلسفة واللاهوت المثالين الكلاسيكيين اللذين يعارضان المفهوم العقلاني والميكانيكي عن البشر ويؤكدان الجوانب الإبداعية المستقلة ذاتيا للطبيعة البشرية. (جرونو ١٩٨٧)، ونوربك

والمعروف أن الفلسفة والعلم فى ذاتهما يخضعان أيضا للانتخاب الثقافى، وأن أكثر العلماء أمانة ودقة غير معصوم من تأثير الثقافة التى يعيش فى محيطها. وهذا لا ينطبق فقط على هويزنجا، بل وعلى بياجيه أيضا. إننا حين نقرأ أوصاف بياجيه للاحظاته ومشاهداته التى بنى عليها نظريته يبدو واضحا أنه متأثر بمفهوم سابق يقضى بأن أى شىء لاذ أو مثير للضحك عبث لا جدوى منه ومضيعة للوقت، بينما الأنشطة الجادة هى المفيدة. وهذا المفهوم المسبق نابع من النزعة البيوريتانية - وهى فلسفة ريجالية تقمع دور الفرد فى تحديد ذاته ومصيره لصالح السيطرة الاجتماعية. ونعرف أن إحدى وسائل البيوريتانية لتحقيق ذلك الزعم بأن أى عمل لاذ هو عبث ولا جدوى منه أو خطر، ولذلك يتعين قمع سعى الفرد من أجل اللذة. (وسوف أعود إلى تفسير وظيفة اللذة فيما بعد)

وعلى الرغم من حقيقة أن كتب بياجيه وهويزنجا هى الأعمال الأكثر شهرة وذكرا فيما يتعلق بنظرية اللعب، فإن ثمة رأيا سائدا داخل أوساط علم التربية وعلم النفس والأنثروبولوجيا وعلم السلوك المقارن مفاده أن اللعب له وظيفة تعليمية مهمة. وتدعم هذا الرأى والنظريات دراسات عديدة عن الأطفال كما تدعمها تجارب على الحيوانات. (فايننجر، Weininger، ۱۹۷۸؛ رايلي، ۱۹۷۵؛ روبرتس وسوتون سميث، ۱۹۲۷؛ وسوتون سميث وروبرتس، ۱۹۷۸؛ وروبنسون، ۱۹۷۸؛ وفاجين، ۱۹۸۸؛ وكارو، ۱۹۸۸؛ وكورسارو وتومليتسون، ۱۹۸۸؛ وروزنتييل ۱۹۷۸؛ ولانس، ۱۹۷۷؛ وجافی، وجولومب وكورنيليوس ۱۹۷۸؛ وروزنتييل ۱۹۷۷؛ وسيلفا، ۱۹۷۷؛ وجافی، وجولومب وكورنيليوس ۱۹۷۸؛ وجافی، ۱۹۷۷؛ وفيتيلسون وروس Rosentiel ، ۱۹۷۷؛ ولانس، ۱۹۷۷؛ وفيتيلسون وروس ۱۹۷۸؛ وإيبل ويبسفلت، ۱۹۷۸؛ وفاجن، ۱۹۷۸؛ وبولتون وسميث ۱۹۷۸؛ وفاجن، ۱۹۷۸؛ وأويلي وإيبل وإيبل وإيبل وفاجن، ۱۹۸۸؛

وجدير بالذكر أن عملية التعلم المحكومة جينيا تسمى تعلما مبرمجا (جولدى جى ومارلير Gould, J. & Marler؛ وماير، ١٩٧٤). وتسمى البرامج الجينية برامج مفتوحة أو مغلقة تأسيسا على مرونة عملية التعلم وليسمح لى القارئ أن أفسر هذا الفارق بأمثلة قليلة. نعرف أن البشر يولدون وليس لديهم قدرة على المشى، ولكنهم يولدون ولديهم قدرة على المشى، ولكنهم يولدون ولديهم قدرة على تعلم كيف يمشون. ومن ثم فإن أى طفل سوى سوف يتعلم المشى إن عاجلا أم آجلا وإن البرنامج الجينى لا يهبئ فقط الطفل قدرة على التعلم بل يحدد له، وبشكل دقيق ربما، ما الذي يتعلمه وإن القدرة على تعلم المشى هى برنامج جينى مغلق. وثمة برنامج آخر وهو القدرة على تعلم الكلام، وهو برنامج أكثر انفتاحا أو مرونة، بمعنى أنه ليس مثبتا على لغة واحدة بذاتها وواضح أن الفوارق الثقافية بين لغات الناس أكبر كثيرا من الفوارق بين طرق مشيهم. ولكن المرونة ليست غير محدودة إذ لو أن طفلين تركا لنفسيهما دون أي تنبيه لفظي كاف من قبل الكبار، فإنهما سوف يبتكران لغتهما المشتملة على أسماء وأفعال ... الخ معنى هذا أن وظيفة التوصيل اللغة وظيفة محددة مسبقا إلى درجة كبيرة.

ولنعد ثانية إلى اللعب كعملية تعلم. هل هذه العملية محكومة ويحكمها برنامج مفتوح أم مغلق؟ هناك فوارق مهمة بين أسلوب الأطفال في اللعب في الثقافات المختلفة، ولكن هناك أيضا أوجه تماثل مثيرة. ويمر أطفال الثقافات المختلفة عبر مراحل النمو ذاتها في سلوك اللعب (سياجو Seago) ١٩٧٠). ويشتمل البرنامج على درجات معينة من الحرية، ولكن يشتمل أيضا على قيود معينة. يقلد الأطفال سلوك الكبار في لعبهم، من ثم فإن هذا النشاط سوف يعكس بالضرورة الفوارق الثقافية في السلوك. ولكن هناك موضوعات معينة تتكرر بذاتها في سلوك اللعب عند الأطفال في ثقافات شديدة التباين. كذلك فإن بعض المهارات التي يتعلمها الأطفال عن طريق اللعب تكون هامشية تماما بالنسبة للثقافة التي يعيشون في كنفها. مثال ذلك أن الأطفال يحبون بناء الكهوف على الرغم من مضى آلاف السنين منذ أن كان البشر يسكنون الكهوف. ونجد حتى في أكثر المجتمعات سلاما الأطفال يحبون لعبة الحرب. ونعرف أن لعب الحرب شائعة بينهم على الرغم من عدم حب الآباء والمعلمين لهذه اللعبة. والملاحظ أن الموضوعات الشائعة في ألعاب الأطفال في كل الثقافات حتى أننا نجد ما يبرر الاعتقاد الموضوعات الشائعة في ألعاب الأطفال في كل الثقافات حتى أننا نجد ما يبرر الاعتقاد بأن ثمة غرائز أو برامج جينية وراء هذه الأشكال السلوكية، وأن هذه البرامج تنفذ إلى أعماق سلوك اللعب.

ويعتبر الإنسان العاقل "الهومو سابينس" homo sapiens أكثر الحيوانات مرونة على الأرض، وإن قدرته على التكيف مع البيئات المتباينة ومع أساليب الحياة تمثل عاملا مهما في النجاح الإيكولوجي للبشر. ولكن المرونة تقتضى التعلم إن السلوك الذي تحكمه الجينات فقط سيظل دائما سلوك إنسان آلى "الروبوت" وغير مرن. وكلما كان الحيوان أكثر مرونة كلما احتاج إلى وقت أطول لتعلم السلوكيات الضرورية خلال تنشئته ونموه لذلك يقضى البشر طفولة طويلة غير مألوفة بالمقارنة بالحيوانات الأخرى. وكلما كان المجتمع أكثر تعقدا كلما ازداد عدد المهارات التي يتعين على الطفل تعلمها، وكلما طالت الفترة التي يقضيها في التعلم.

يعيدنا هذا ثانية إلى النظرية الجينية. R/K إن الاستراتيجية الجينية -R هي استراتيجية ينفق فيها المرء أقصى قدر من الموارد على التناسل بأسرع ما يمكن

وإنجاب أكبر عدد من الذرية، ولكنه لا يستخدم أية طاقة في سبيل رعاية وحماية النسل. والاستراتيجية - K على العكس من ذلك تماما، حيث كل فرد ينجب اقل عدد ممكن ولكنه ينفق أقصى قدر من الموارد لكى يهيئ لكل طفل أفضل ظروف ممكنة. وواضح أن استراتيجية التكاثر عند البشر هي نموذج للاستراتيجية .- K ويقتضى طول فترة الطفولة أن ينفق الأبوان قدرا من الطاقة على رعاية الطفل وتعليمه. ولوحظ أن الحيوانات المنتخبة - K يلعبون بوجه عام أكثر من الحيوانات المنتخبة - R، وهو ما يتفق تماما مع النظرية - R/ ( فاجين، ۱۹۸۱).

وتوجد هنا رابطة وثيقة بين البعد الجينى والبعد الثقافى R/K. إن البشر فى الثقافات الريجالية ينجبون عددا أكبر من الأطفال، وينخرط الأبناء فى مجال العمل فى سن مبكرة ، ويصبحون كذلك قادرين على رعاية أنفسهم باكرا. وليس الحال كذلك فى الثقافات الكاليبتية، حيث يندر وجود أسر كبيرة، وحيث الأطفال يحظون برعاية الأبوين لسنوات طويلة. وينعكس هذا الفارق أيضا فى الاتجاهات المختلفة من اللعب.

وقارن آرييل وسيفر Ariel & Sever ( ١٩٨٠) لعب الأطفال بين أطفال البدو وأطفال الكيبوتز في إسرائيل. ولوحظ أن الفارق بين هاتين الثقافتين مهول من حيث معاملة الأطفال. ذلك أن أطفال البدو لا يحصلون على أي شيء من التعليم الرسمي، وينخرطون في العمل في شئون المنزل منذ سن باكرة. وليس لدى الأطفال لعب، كما أن المجتمع لا يرحب بأي نوع من اللعب فضيلا عن ما يلقاه الأطفال من عقاب قاس أحيانا. ونجد على العكس من ذلك أطفال الكيبوتز الذين يقضون اثني عشرة عاما في التعليم المدرسي. ولديهم كميات من اللعب فضيلا عن أن دور الحضانة التي تحتضنهم غنية بتجهيزاتها، ويبدى الكبار قدرا كبيرا من العناية والاهتمام بالأطفال. ومن ثم غرابة في أن يكون لعب أطفال الكيبوتز أكثر تباينا للغاية من نظرائهم أطفال البدو. (أرييل وسيفر، ١٩٨٠). وتتفق هذه الملاحظات تماما مع واقع أن ثقافة البدو يغلب عليها الطابع الريجالي أكثر من ثقافة الكيبوتز. وليس ثمة اختلاف هنا بين تنبؤات النظرية الجينية - R/K والنظرية الثقافية .- R/K ولكن نظرا لأن المجموعتين السكانيتين

مرتبطتين جينيا، فإننا نخلص إلى نتيجة محددة وهي أن الفارق يرجع بالضرورة إلى عوامل ثقافية. (•)

وواضح أن لعب الأطفال يعكس الثقافة الاجتماعية التي يعيشون فيها طالما وأن اللعب في أغلب الأحيان هو محاكاة لعالم الكبار. ودرس دافيد لانسي David Lancy لعب الأطفال في ليبيريا، ووجد أن الأطفال يتعلمون أنماط سلوك الكبار بأربع طرق: بمراقبة عمل الكبار، أو بمحاكاة أنشبطة الكبار في لعبهم، أو بمساعدة الكبار، أو بالتلقين المباشر (لانس، ١٩٧٧). ونخص بالذكر أن الأطفال يحاكون ما لا سبيل لديهم للوصول إليه في عالمهم الواقعي. ويتعلم الأطفال من خلال اللعب القائم على المحاكاة الجوانب الحركية والمعرفية لتلك الأنشطة التي لا يمكنهم الوصول إليها في الواقع. وأوضحت الملاحظات على الثقافات التي تدفع بأبنائها إلى العمل المنزلي في سن باكرة أن هؤلاء الأطفال لا يحاكون أعمال المنزل في لعبهم. إذ ليس هناك من سبب يبرر لعب بور يؤبونه في الحياة الواقعية (ستوري ١٩٧٧، ١٩٧٧)؛ وأربيل وسيرفر، ١٩٨٠). ولكن الأطفال يحاكون ما لا يستطيعون الحصول عليه بسهولة. وثمة لعبة شائعة جدًا بين أطفال البدو في إسرائيل وبين الأطفال في ليبيريا، وهي محاكاة المركبات ذات المحرك. نعرف أن السيارات والدراجات البخارية من الأشياء التي تجذب انتباه الأطفال لأنها تمثل أسلوبا غنيا ومتميزا في الحياة، وهو أسلوب يحظى به عدد قليل جدا من أبناء البدو. (أربيل وسيرفر، ١٩٨٠؛ ولانسى، ١٩٧٧). وجدير بالذكر أن هذه الملاحظات مأخوذة من ثقافات بدائية نسبيا ولها اتصال بثقافة أكثر تقدما تقانيا واقتصاديا مما يجعلها غير صالحة للقياس عليها بسبب التباين الثقافي الجذري.

<sup>(•)</sup> هنا إغفال لعوامل أخرى ، واضح أن العوامل هنا ليست ثقافية فقط ، وإنما اقتصادية وسياسية أيضا ، ولابد من ملاحظة أن العوامل الاقتصادية والسياسية تنتج بالضرورة عوامل ثقافية مطابقة لها ، وحرى بنا هنا أن ندرك أن مجتمع الكيبوتز مجتمع مصنوع هيأ ظروفا ثقافية عن وعى وإدراك ، أما مجتمع البدو فهو مجتمع فقير اقتصاديا وفقير ثقافيا أيضا ، ولكن إذا تغير المجال والسياق سوف يتغير الإنسان أيضا . ( المترجم )

وتقترن الطفولة واللعب فى الغالب بالتخييل (الفانتازيا) فى ثقافتنا. ولكن ليس جميع الأطفال متساوين فى قدراتهم الخيالية. ونجد اللعب القائم على التخييل (الفانتازيا) فى الثقافات التى تعلى من قيمة المرونة والابتكارية والمبادرة الشخصية، ولا نجده فى الثقافات التى يخضع فيها كل شىء لمنظومات ثابتة وقواعد صارمة. (ستورى، ۱۹۷۷؛ وأرييل وسيفر، ۱۹۸۰؛ وفيتلسون ۱۹۷۷، اذلك ثمة ما يبرر افتراض أن وظيفة اللعب القائم على التخييل هى تعلم الابتكارية والمبادرة المستقلة.

وتكشف دراسات تاريخية عن الأطفال الأمريكيين عن حدوث تغيرات مهمة فى أنماط اللعب على مدى القرن العشرين. إذ لوحظ أن الألعاب الجماعية ذات الصبغة الشكلية المحددة والمنظمة تدنت شعبيتها، كما وأن الألعاب الغنائية تكاد تكون اختفت تماما. وظهرت أنشطة جماعية غير ذات صبغة شكلية رسمية، وأصبحت أكثر شيوعا مثل السياحة وصيد السمك والطراد والإبحار بمراكب شراعية أو زوارق، وسباق الدراجات ودراجات التزحلق. ولعل سبب ذلك أن المجتمع أصبح أقل التزاما من حيث التراتبية الاجتماعية ومن حيث التمسك بالشكليات (سوتون وسميث وروزنبرج،

### ١٢-٢ الألعاب

إذا أردت أن تقارن أنماط اللعب فى الثقافات المختلفة، سوف يكون عليك أولا أن تصنف الألعاب فى فئات. وحدد كايلويس Caillois ( ١٩٥٥ ) أربعة موضوعات محركة فى اللهو وفى الألعاب: المنافسة، ألعاب الفرص أو الحظ، المحاكاة، وعنصر السرعة

(•) يمكن القول هنا أن المجتمع بحكم مرحلة= تطوره التاريخي ونشأته سادته ثقافة المنافسة الشرسة والعدوانية ، وكذلك الفردية الأنانية وثقافة أهل الثراء والفراغ التي تنطوي على معنى من معانى القهر الفقراء والملونين . حتى أن صناعة الرياضة تتخذ الملونين لألعاب خطرة مثل الملاكمة والمصارعة كأنهم حيوانات تجارب . هم يعوضون فقرهم ، والأثرياء يتلذنون بمشاهد العدوانية . اللعب هنا ينطوي على عنصر ثقافة العدوان الأناني والقهر ، وهي ثقافة لها جنور تاريخية في مجتمع الرجل الأبيض الأمريكي . (المترجم)

والإثارة على نحو ما نرى في مثال المزلقات الدارجة roller coaster، ورياضة سباق السيارات. وهذه ليست فئات جامعة مانعة، إذ يمكن إضافة موضوعات محركة أخرى مثل الاستكشاف والتجريب والتخييل (الفائتازيا) والإبداع. ويشتمل تصنيف كايلويس على بعد أخر هو تدرج من اللعب العفوى إلى اللعب الارتجالي حتى المنظم واللعب المنتظم ... وهو ما يسمى ألعابا. والألعاب من حيث التنظيم والترتيب المنهجى أيسر من اللعب القائم على الفائتازيا، والمحاكاة أو لعب قائم على الاستكشاف، ولذلك فإنها أيسر لعمل مقارنات فيما بين الثقافات دون سواها من أنواع الألعاب الأخرى.

وقدم جون روبرتس ورفاقه منظومة تصنيفية مميزة للألعاب. يمايز فيها جون روبرتس ورفاقه بين ما إذا كان حصاد اللعبة محددا مسبقا على أساس المهارات البدنية للاعبين أم على أساس الاستراتيجية أم العشوائية الخالصة. وارتبطت هذه البواعث بجوانب مهمة في تعليم الطفل وبمبادئ هيكلية أساسية في المجتمع وفقا لدراسات مقارنة بين الثقافات. ولوحظ أن الألعاب القائمة على أساس المهارة البدنية أكثر شيوعا في المجتمعات التي تولي أهمية للإنجازات الفردية ولضبط النفس والسيطرة على البيئة الفيزيقية. وتمثل ألعاب الاستراتيجية التعقد الاجتماعي والتصنيف الطبقي والطاعة والاستقلال والجزاءات الرمزية والسيطرة النفسية. وأخيرا ألعاب الفرص والحظ، وترتبط بالدين والسحر والإيمان بأن الكائنات الخارقة للطبيعة يمكنها التأثير من خلال الطقوس والشبعائر. وواضح أن أنماط اللعب لدى كل من الأطفال والكبار تعكس الجنس والطبقة والفوارق الثقافية. ويفسر المؤلفون هذه الملاحظات جزئيا بالرجوع إلى النظرية القائلة بأن الألعاب ترمز إلى صراعات باطنية نفسية، وبالرجوع أيضًا من ناحية أخرى إلى افتراض أن الأطفال يتعلمون المهارات الاجتماعية لمستخدم اللعب نموذجا. (روبرتس، أرث وبوش، ١٩٥٩؛ روبرتس وسوتون ـ سميث، ١٩٦٢، ١٩٦٦؛ سوتون سميث، روبرتس وكوزيلكا، ١٩٦٣؛ سوتون ـ سميث وروبرتس، ۱۹۷۰)

وفى نهاية القرن التاسع عشر كان الأطفال الأمريكيون يلعبون ألعابا مختلفة خاصة بالمهارة وبحيث يعاقب الخاسر. وإن الشيء اللافت للنظر أن هذه الألعاب اختفت في المجتمع الحديث وحلت محلها ألعاب تقضى بتكريم الفائز (سوتون سميث وروزنبرج، ١٩٦١). ويعكس هذا المبدأ الأساسى فى المجتمع الرأسمالى الحديث، حيث الجوائز الاقتصادية تذهب للأشخاص المهرة الأكفاء، وباعتبار هذه الوسيلة أهم وسيلة للتحكم والإدارة بدلا من معاقبة الكسول والمقصر . كذلك من المهم أن نلحظ أن البلدان القائمة على التضامن والتلاحم ولا تولى أهمية كبيرة للمنافسة، تسودها ألعاب لا تعنى بإبراز الفائز أو الخاسر، بل الشيء المهم هنا هو العملية ذاتها دون النتيجة. (كالعون، ١٩٨٧، ولمن شاء الاطلاع على أمثلة محددة فإننا نحيله على آجر، ١٩٧٧؛ وروزنتال،

وحظيت النظريات التى تربط بين اللعب والهيكل الاجتماعى باعتراف واسع النطاق (كالعون، ١٩٨٧)، هذا على الرغم مما صادفته من انتقاد. (تاونشند -Town النظاق (كالعون، ١٩٨٧). ولسوء الحظ أن أغلب الدراسات الانثروبولوجية عن اللعب ركزت على الألعاب بون اللعب غير المنظم، وربما يكشف هذا عن انحياز نظرا لأن الألعاب المحكومة بالقواعد تسود فى المجتمعات التى تسيطر عليها قواعد معقدة أكثر مما تسود فى مجتمعات تولى اهتماما وأهمية للمرونة. والملاحظ أن بعض الدراسات لا تمايز بين ألعاب الأطفال وألعاب الكبار، هذا على الرغم من أن ألعاب الكبار يمكن أيضا لألعاب متماثلة أن تكون لها وظائف مختلفة أن تكون لها وظائف مختلفة بالختلاف المجتمعات. (لوشين، ١٩٧٠)

#### ١٢ - ٣ الرياضة

الرياضة شكل من أشكال اللعب، يلعبها الأطفال والكبار على السواء، حيث يتدرب من خلالها اللاعبون على مهارات بدنية. ولعل أفضل تفسير لتوزع الرياضات المختلفة في البلدان المختلفة هو تفسير نظرية مراكز الثقافة التي ظهرت وانتشرت منها الظواهر الجديدة وشاعت في بلدان أخرى.

نعرف أن بريطانيا كانت في منتصف القرن التاسع عشر الدولة الرائدة في عالم التصنيع والاستعمار. كذلك كانت بريطانيا مركزا ثقافيا للرياضة. إذ من هنا تطورت

الرياضات إلى شكلها الحديث مع تداعياتها وقواعدها ومنافساتها. إن كرة القدم أو لعبة كرة القدم والتى كانت أكثر الأشكال شعبية فى بريطانيا انتشرت فى أواخر القرن التاسع عشر إلى بلدان أخرى عديدة، ثم تبعتها ألعاب الكريكيت والهوكى والتنس والرجبى والجولف والتراك وألعاب القوى. (ستوكفيس Stokvis)

والمعروف أن الألعاب الرياضية في ألمانيا كانت تشكل جزءا من نظام تعليمي منظم على نحو جيد، وعمدت الدولة إلى تطويره والنهوض به بهدف تعزيز الصحة البدنية والعقلية للسكان، لما سيعود به ذلك من فائدة على التطوير الصناعي. وانتشرت الألعاب الرياضية "الجيمنزيوم" إلى كل البلدان التي كانت داخلة ضمن النفوذ الألماني خاصة هولندا وبلدان إسكندينافيا وشرق أوروبا.

ومضت الرياضة في الولايات المتحدة الأمريكية في مسار تطور خاص بها خلال القرن التاسع عشر وعلى نحو مستقل إلى حد كبير عن أوروبا. والمعروف أن لعبتى البيسبول والكريكيت في أربعينات القرن التاسع عشر، وكانتا لعبتين شعبيتين على قدم المساواة، حظيتا باهتمام الروابط الرياضية التي عنيت بوضع قواعد اللعبتين. ولكن المناخ المناهض لبريطانيا والبريطانيين والمرتبط بالحرب الأهلية جعل لعبة الكريكيت أقل شعبية، إذ كان الناس ينظرون إليها باعتبارها لعبة إنجليزية. ولكن رياضة البيسبول التي كان ينظر إليها باعتبارها لعبة أمريكية خالصة ومميزة سرعان ما أصبحت هي الرياضة الأكثر شعبية في الولايات المتحدة الأمريكية، وفي أواخر سبعينيات القرن التاسع عشر دخلت إلى الميدان كرة القدم الأمريكية كنوع جديد من لعبة الرجبي الإنجليزية. وكان للجامعات ذات المكانة الرفيعة من مثل جامعة ييل وجامعة هارفارد دور مهم في انتشار هذه اللعبة. وبرزت إلى الوجود لعبتا كرة السلة والكرة الطائرة نظرا للحاجة إلى المزيد من الأنشطة المثيرة وإضافتها إلى الألعاب والكرة الطائرة نظرا للحاجة إلى المزيد من الأنشطة المثيرة وإضافتها إلى الألعاب الرياضية الموجودة. وظهرت لعبة كرة اليد للسبب ذاته في ألمانيا (ستوكفيس، ١٩٨٩).

والملاحظ أنه من هذه المراكز الثقافية المحدودة، بدأت منذ ذلك التاريخ ألعاب رياضية مختلفة في الانتشار إلى بلدان بعيدة وعلى نطاق واسع مع الاختلاف الشديد لثقافات هذه البلدان عن بعضها. وانتشرت الألعاب الرياضية البريطانية إلى مسافات

بعيدة حتى وصلت وذاعت فى أفريقيا وفى أمريكا الجنوبية، بينما انتشرت الألعاب الرياضية لأمريكا الشمالية ووصلت إلى اليابان وفرنسا وأستراليا. (ستوكفيس، ١٩٨٩).

واقترح علماء النفس عديدا من النظريات السيكولوجية المتباينة لتفسير الاختلاف بين تفضيلات الناس للألعاب الرياضية في بلدان مختلفة، ويذهب كل من أرينز (١٩٧٨) وبوثي (١٩٨٠) إلى أن تقسيم العمل بشكل واضح ومميز في كرة القدم الأمريكية يعكس النظام الصناعي، هذا بينما يشير كالعون (١٩٨٧) إلى عنصر الحرب الإقليمية في هذه اللعبة، إذ يراها رمزا للاستيلاء على أمريكا. ويذهب بعض الباحثين إلى أن كرة القدم رياضة حضرية نمطية بينما تنتمي لعبة البيسبول للأحياء الريفية (جوتمان ١٩٧٨) وفاجنر، ١٩٨٨). ويعيب مثل هذه النظريات ضعف واضح يتمثل في أنها تعجز عن تفسير لماذا لعبة مثل كرة القدم هي الرياضة الأكثر شيوعا في الثقافات المختلفة في بلدان متباينة في أوروبا وأفريقيا وأمريكا الجنوبية، بينما لعبة البيسبول أكثر شعبية في أمريكا واليابان.

ويوضح التاريخ أن توزيع الألعاب الرياضية يعتمد على هياكل ومجالات نفوذ السلطة السياسية أكثر مما يعتمد على التفضيلات النفسية والثقافية. لقد انتشرت لعبة كرة القدم بسبب نفوذ بريطانيا كقوة استعمارية رائدة. وانتشرت لعبة البيسبول بسبب النزعة الوطنية الأمريكية، وانتشرت كرة القدم الأمريكية لأن الجامعات الأمريكية ذات الشهرة والمكانة شجعت على لعبها. ويبدو أن الانتشار أهم من الانتخاب تأثيرا لتوزيع الألعاب الرياضية. وأشار علماء اجتماع عديدون إلى أن الرياضة ظاهرة مستقلة ذاتيا، ومستقلة عن الفن أو الدين أو الاقتصاد أو غير ذلك من الظواهر الثقافية (روبنز ومستقلة عن الفن أو الدين أو الاقتصاد أو غير ذلك من الظواهر الثقافية (روبنز 19۸۲، بورديو ۱۹۸۲). (•)

<sup>(•)</sup> يبدو واضحا أن اجتهاد المؤلف الصوغ نظرية جديدة ، وهو شيء محمود في ذاته ، لا يزال في بدايته يحبو متعثرا في في محاولة لتفسير ظواهر عديدة من زاوية ما سماه نظرية جديدة -ر/ك . ويتجلى هذا في عجزه عن تفسير ظاهرة الرياضة وعائية انتخاب لعبة بذاتها دون ألعاب أخرى مع اختلاف النظم - P/K . وإن كان هذا لا يقلل من طوح المؤلف إذ يطرق مساحة تكاد تكون جددة تماما لصوغ نظرية فيها . (المترجم)

ومع هذا لن أزعم بأن الانتخاب ليس له مجال هنا. إننا إذا قارنا بين الألعاب الرياضية الأمريكية سنرى بسهولة أن الألعاب الرياضية لم تنتشر جميعها على نحو فعال متكافئ. ذلك أن اليابانيين على سبيل المثال قبلوا لعبة البيسبول دون لعبة كرة القدم الأمريكية. واستقبل الأوروبيون لعبتي كرة السلة والكرة الطائرة استقبالا حسنا، بينما نجد لعبة البيسبول أقل شعبية في أوروبا، بل ونادرا ما نجد مباريات لكرة القدم الأمريكية هنا. وثمة تفسيران محتملان لماذا لا يلعب اليابانيون والأمريكيون كرة القدم الأمريكية. أحد الاحتمالين أن هذه اللعبة لم يقع عليها الاختيار ومن ثم لم تنتخب بسبب ما فيها من عنف شديد (ستوكفيس، ١٩٨٩). والاحتمال الثاني أن هذه اللعبة معقدة بحيث يصعب تعلمها وتستلزم تجهيزات خاصة يصعب الحصول عليها مما يصنع حاجزا يحول دون انتشارها. وإذا كان فرض الحاجز الحائل دون الانتشار فرضا صحيحا، إذن فإن الأوروبيين سوف يستمرون في لعب كرة القدم الأمريكية لو أنهم تعلموها. ولكن إذا كان للانتخاب النفسى دور هنا، إذن فإن الأوروبيين سوف يفقدون الاهتمام بكرة القدم الأمريكية حتى بعد أن يتعلموها. ترى أي الآليتين المحتملتين أكثر نفوذا وتأثيرا هنا؟ هذا ما لا يمكن تحديده بناء على الأساس القائم. ولكن الآليتين لا تنفى إحداهما الأخرى.

وإذا افترضنا أن الرياضة، شأن أنواع الألعاب الأخرى، تعمل كنموذج لظواهر اجتماعية أو لنشاطات اجتماعية يومية، إذن سيكون بالإمكان الكشف عن روابط بين التفضيلات الرياضية والهيكل الاجتماعى. ودرس كثيرون من علماء الاجتماع هذا النوع من الارتباطات. وناقش لوشين (١٩٦٧) العلاقة بين الرياضة والدين، ولحسن حظ لوشين أن الاهتمام بالألعاب الرياضية أعلى بين البروتستانت منها بين الكاثوليك، خاصة حين يتعلق الأمر بالألعاب الرياضية الفردية (والغرابة أنه لم يذكر شيئا عن انخفاض النشاط الرياضى في البلدان الإسلامية) « المترجم ». ويفسر لوشين هذا الفارق في ضوئكم الاهتمام الذي توليه الثقافات المختلفة للإنجازات الفردية. ويكشف عن أن الرياضة القائمة على المنافسة أكثر شيوعا وتفضيلا في المجتمعات التي تعتمد فيها المكانة الاجتماعية على الأداء الفردي (لوشين، ١٩٦٧).

وهذا ما أكدته دراسات تاريخية. إذ الملاحظ في المجتمعات البدائية في الماضى التمارين البدنية أخذت شكل الطقوس والشعائر، وغالبا ما أضفى المجتمع عليها دلالة دينية. وتحول هذا في المجتمع الحديث إلى رياضة علمانية حيث تحظى المنافسة والتقدير الكمي والتسجيلات القياسية بأهمية بارزة (جوتمان، ١٩٧٨؛ وانظر أيضا إبراهيم، ١٩٧٦). ويزعم من ينتقدون هذه الخاصية أن الأزمنة القديمة عرفت أيضا أمثلة للتقديرات الكمية وللمنافسة، علاوة على أنه لا تزال توجد الآن طقوس وشعائر في الرياضة الحديثة (كارتر وكروجر Carter & Kroger، وإيكبرج ١٩٨٦، قمن الواضح أن التطور الثقافي له تأثير مهم على الرياضة. ويكفى أن نفكر في ما يعنيه الواضح أن التطور الثقافي له تأثير مهم على الرياضة المطاط بالكبريت ليكون أكثر صملادة)، بالنسبة لصناعة الكرات والعجلات، أو ما تعنيه الاتصالات العامة الحديثة لمشاهدي الرياضة وصحافة الرياضة (بيتس Betts).

وعرف القرن السابع عشر لعب نوع من الرياضة شديد التهذيب والرهافة، إذ كانت الدقة الهندسية والتشكيلات المحكمة الدقيقة قسمة مشتركة في ألعاب الفروسية والمبارزة. وكان هذا الأسلوب شديد الأرستقراطية موازيا لرقصة المينيويت البطيئة في مجال الرقص، ولأسلوب الباروك في مجال الفن (إيشبرج، ١٩٨٦).

وقد يبدو طبيعيا أن نقارن رياضة المنافسة مع الحرب. والملاحظ أننا أثناء المناقشات المتعلقة بالرياضة نسمع أحيانا افتراضا مؤداه أن الرياضة تهيئ متنفسا للعدوانيات المتراكمة والتي يمكن بدون ذلك أن تعبر عن نفسها في صورة من صور العنف أو الحرب. ونجد على نقيض هذه النظرية التي تقول بالتنفيس أو التفريغ افتراضا أخر يقول إن السلوك العدواني مكتسب يتعلمه المرء، ولذلك فإن الألعاب الرياضية المشابهة للحرب نجدها على أرجح تقدير في المجتمعات العسكرية. وحاول ريتشارد سايبس أن يحسم هذا الجدل النظري، وعمد لذلك إلى تحليل غلبة وشيوع الحرب والألعاب الرياضية في المجتمعات المختلفة. وكشف عن معامل ارتباط إيجابي بين الحرب والألعاب الرياضية المماثلة للحرب. ورفض، بناء على هذا، نظرية التفريغ النفسي ١٩٧٧؛ ١٩٧٥؛

وهييتانان Hietanan). ولنا أن نتوقع، تأسيسا على هذه النظرية، أن تكون الألعاب الرياضية القائمة على المنافسة أكثر غلبة وشيوعا فى الثقافات الريجالية عنها فى الثقافات الكاليبتية. ولكن من الصعب أن نجد دعما لهذا الزعم فى المجتمعات الحديثة. ولكن على العكس من ذلك من السهل أن نجد أمثلة لمجتمعات كاليبتية تروج فيها الألعاب الرياضية القائمة على المنافسة، وأن نجد مجتمعات ريجالية ليست بها هذه الألعاب. لذلك ثمة أسباب تبرر افتراض أن الألعاب الرياضية التنافسية لا تفيد فقط كنموذج للحرب، بل وتفيد أيضا كنموذج للمنافسة الاقتصادية. وقد يكون سبب التناقض مع إحصاءات سايبيس هو أن دراساته ارتكزت على المجتمعات البدائية حيث لم تكن المنافسة الاقتصادية مهمة أو غير موجودة.

وإذا كان من الصعب الكشف عن روابط نوعية محددة بين الرياضة والهيكل الاجتماعي، إلا أن من الأيسر لنا أن نتبين رابطة بين المكانة الاجتماعية للشخص وتفضيلاته في مجال لعب الرياضة. مثال ذلك أن ألعاب الجولف والتنس هي نموذج للألعاب الرياضية للطبقة الراقية. ولوحظ بوجه عام أن الألعاب الرياضية التي تساعد اللاعب على أن يزيد من قدراته ومن المدى الذي يبلغه عن طريق الاستعانة بأدوات ما هي الألعاب المفضلة أكثر لدى أبناء الطبقات الاجتماعية الراقية الذين اعتادوا السيطرة على تدفقات كبيرة من الموارد دون جهد بدني، ونجد على العكس من هذا أن ألعاب الاتصال المباشر والتلامس وألعاب الفريق أكثر شيوعا بين أبناء الطبقة العاملة (ميثيني، ١٩٦٨) وبورديو، ١٩٧٨) وساك، ١٩٨٨) ولوشين، ١٩٦٩ وسايبلي، ١٩٨٨).

وجدير بالذكر أننا حين نتحدث عن وظيفة ودور الرياضة يتعين علينا أن نذكر أيضا الاستخدام الواعى للرياضة لأغراض سياسية والمعروف أن الرياضة حظيت بدعم كبير فى أغلب الحالات بهدف الارتفاع بالمكانة الدولية للبلد، أو بهدف تحسين الوضع الصحى السكان، أو التحكم والتنشئة الاجتماعية أو لخلق تضامن اجتماعيا وهوية اجتماعية، أو بغية خلق تفاهم دولى (ريوردان Riordan) ١٩٧٤؛ وميراكل

۱۹۸۰ ، ۱۹۸۸؛ وإیکبسرج، ۱۹۷۳؛ وبروم Brohm، ۱۹۷۸؛ وهیستسانین، ۱۹۸۲؛ وهویتسون ۱۹۸۵ ، ۱۹۸۵).

# ١٢-٤ مقارنة مع ظواهر ثقافية أخرى

سبق أن ذكرت أن اللعب وغيره من آليات التعلم ضرورية لتوفر المرونة والقدرة على التكيف للجنس البشرى. إذ حينما يقلد طفل أثناء اللعب أحد الكبار، فإنه يتعلم سلوك الشخص الكبير، ويمكن أن نقول إنه قد حدث انتقال ثقافى، ويمكن كذلك أن يكون اللعب بمثابة عملية تجريب واستكشاف. وهنا لا يتعلم الطفل من الآخرين، بل يتعلم أن يعرف بنفسه بيئته الطبيعية. ويمكن أيضا أن يكون اللعب نوعا من التمرين والتدريب حيث يتعلم الطفل كيف يتحكم في بدنه. وهكذا فإن بعض أنشطة اللعب عند الطفل تمثل فقط جزءا من عملية النقل الثقافي.

ويمثل الدين والفن، كما أوضحنا في الفصول السابقة، قنوات نقل مسهمة للمعلومات الثقافية. وإذا قارنا بين اللعب والفن كوسائط نقل ثقافي سوف نجد بعض الاختلافات الأساسية الجديرة بالذكر ولفت الأنظار. إذ نلاحظ في مجالات الموسيقي والرقص والفن التصويري ... إلخ، أن مرسل الرسالة يؤدي دورا أنشط وربما يجلس المتلقى في حالة سلبية يرقب ويشاهد وينصت، أو ربما يشارك في الرقص أو في الغناء داخل إطار تبادلي للمعلومات الثقافية. لكن المتلقى للمعلومات في اللعب القائم على المبادرة يكون دائما هو العنصر الأكثر نشاطا. إذ ليس على الكبير أن يؤدي أي عمل بذاته لكي يحاكيه الطفل، بل إن الطفل ربما يعمد إلى مراقبة الكبير دون أن يلحظ الكبير منه ذلك، وربما يكرر الطفل ما شاهده أثناء لعبه. ويحدث أحيانا أن يكون الكبير جاهلا تماما بالذي تعلمه الطفل منه. لذلك يمكن القول إن اللعب القائم على المبادرة له طابع التمثل والاستيعاب أكثر من طابع الاتصال. وثمة فارق آخر بين الفن واللعب، طابع التمثل والاستيعاب أكثر من طابع الاتصال. وثمة فارق آخر بين الفن واللعب، الشفرة الجينية. ولكن التعلم من خلال المشاهدة والمراقبة والمحاكاة ليس فيه حامل المعلومات منفصل.

والمعروف أن الرسالة المنقولة عبر الفن هي عادة رسالة عن الهياكل الاجتماعية وأنماط التفاعل. ولكن اللعب يشتمل على طيف أوسع كثيرا من المعارف المكتسبة والتي تشمل مهارات فردية واجتماعية على السواء. لذلك فإن الفن والموسيقي والرقص... إلخ، هي في الغالب الأعم ظواهر اجتماعية، بينما اللعب ليس كذلك دائما.

ونعود إلى مناقشة التعلم المبرمج ودرجاته من الانفتاح. هنا يمكن القول إن اللعب له درجة مهمة من الحرية، بمعنى أن الطفل يمكنه من خلال اللعب أن يتعلم نطاقا واسعا من المهارات. ونجد من ناحية أخرى أن اللعب ليس شديد المرونة حين يتعلق الأمر بالفوارق الثقافية. هناك أوجه تماثل مهمة بين لعب الأطفال في الثقافات المختلفة، وغالبا ما يتعلم الطفل مهارات ليس بحاجة إليها في الثقافة التي يعيشها. ويمثل التدريب البدني أو الرياضة في هذا الشئن بخاصة برنامجا مغلقا نسبيا. والملاحظ بين الظواهر الثقافية التي درسناها هنا أن الرياضة هي الظاهرة التي تعتمد بأقل قدر من غيرها على الهيكل الاجتماعي. وإن أغلب الألعاب الرياضية مقبولة عقلا على نحو مباشر ويرضى بها أي امرئ دون اعتبار للخلفية الثقافية. وهذا هو السبب في أن للألعاب الرياضية مثل هذه الميزة المهمة كوسيلة فعالة لخلق تفاهم وتعاون على الصعيد الدولي، وكذا القدرة على خلق جمهور مندمج ودوحد على الرغم من عدم تجانسه.

وعلى خلاف اللعب والرياضة يقف الفن كقناة اتصال مميزة للهيكل الاجتماعى ولأنماط التفاعل. إن الفن غير ملائم لنقل أى شيء خلاف المعلومات الثقافية. ولكن للفن حدود واسعة من حيث الهياكل الاجتماعية الممكنة. ولذلك يعتمد الفن على الثقافة أكثر مما تعتمد الرياضة. ويصدق هذا أيضا على الشعائر الدينية والعقائد الجامدة والأساطير.

|  | 4 |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

# ١٣ - مناقشة ونتيجة

لنبدأ بتلخيص نموذج الانتخاب الثقافي. نظرية الانتخاب الثقافي شانها شأن نظرية داروين عن التطور البيولوجي تماما، مؤلفة من ثلاثة عناصر: الابتكار، والتكاثر، والانتخاب.

ويعنى الابتكار أى سمة أو فكرة ثقافية جديدة سواء ظهرت نتيجة مصادفة عشوائية أو أخطاء أو لعب أو تجريب، أو تفسير دينى للأحلام ... الخ، أو نتيجة حل مشكلة عقلية أو تخطيط عقلانى.

والتكاثر أو النقل عملية يكتسب عن طريقها الناس السمات الثقافية التى لدى أخرين. ويقوم التكاثر الثقافي على أليات محتملة من بينها المحاكاة والتنشئة الاجتماعية والتعليم. وليس ضروريا أن يكون الوالدان مصدر التعليم للأطفال، إذ يسمح النموذج بأن يكون أى شخص، علاوة عليهما، سببا فى تكاثر سلوك وأفكار لدى أى شخص أخر.

ويمثل الانتخاب العنصر الثالث الأساسى. وهذا هو العنصر الأهم من بين العناصر الثلاثة موضوع الدراسة، ذلك لأن الانتخاب هو الذى يحدد اتجاه التطور الثقافي.

وتنشط فى أى مجتمعات آليات انتخاب كثيرة ومختلفة. وإن الشكل الأكثر مباشرة للانتخاب هو الاختيار الواعى من جانب أى وكل شخص لأنماط السلوك التى يريد اكتسابها. وقد يحدث الانتخاب الواعى أيضا عند المستويات العليا حيث يختار قائد المجتمع ما يراه لرعاياه.

وعلاوة على الاختيارات الذكية بدرجة كبيرة أو صغيرة التى يمارسها البشر، هناك أيضا كم كبير من آليات الانتخاب "التلقائية" والتى لا يكون المرء واعيا بها أو عاجزا عن التأثير فيها والسيطرة عليها. وليسمح لى القارئ أن أذكر هنا بعض أهم هذه الآليات:

- شعوب لديها أساليب حياة بعينها أو مواقف واتجاهات بذاتها تشجع على إنجاب أطفال أكثر من غيرهم في المتوسط، وإذا حدث وانتقات أساليب الحياة والاتجاهات هذه إلى الأطفال، فإنهم على الأرجح سوف ينتشرون أكثر من الأشكال الأخرى.
- مجتمعات تؤمن بعقائد دينية معينة لديها فرص لكسب الحروب والاستيلاء على أراض جديدة أكثر من فرص غيرها، ومن ثم فإن هذه الأديان لديها على الأرجح فرص للانتشار.
- شعوب تؤمن بأفكار مميزة أو تتمتع بأنماط سلوكية ولديها فرصا أكثر من شعوب أخرى لتتولى القيادة أو لتكون هي القوة المعلِّمة أو الأوثان، ومن ثم ينقلون أنماط سلوكهم إلى عدد كبير من الأصول الثقافية.
- شعوب تكشف عن نجاح أو علو قدر ومكانة، فإنها تحظى بتقليد الآخرين لها ويصدق هذا أيضا على السمات التي لا تسهم في نجاحها أو في علو قدرها.
- أشكال المنافسة الاقتصادية وغيرها قد يكون لها أثار جانبية غير مستهدفة ولا مقصودة.
- تجرى فى العقل اللاشعورى للبشر عمليات اختيار وقرارات اختيار كثيرة جدا. بعض هذه الاختيارات هى ما وصفتها بقولى اختيارات بديلة. مثال ذلك ظاهرة ميل الناس إلى قيام حكومة تسلطية ذات قبضة قوية حين يواجه المجتمع أو الجماعة خطرا يتهددها.
- هناك قصص أو خطابات بعينها تحظى بأكبر نصيب لتكرارها والحياة على مدى أطول نظرا لأنها تستهوى مشاعر بذاتها أو لأنها ملائمة للتأثير في صراعات

نفسية أو لأنها تفيد كنماذج سالبة أو موجبة للاندماج اجتماعيا، أو لأن خطابات بديلة تعوقها محارم ثقافية أو تتضارب وتتنافر مع مفاهيم مسبقة. وهذا الانتخاب مستقل عما إذا كان القصص صادقا أم غير ذلك.

وجدير بالذكر أن آليات الانتخاب اللاشعورية أو "التلقائية" مهمة جدا للدراسة، لأنها غير مخططة ولا متعمدة ونتائجها غير مقصودة عن وعى ولا موضوع تنبؤ وإن دراسة مثل هذه الآليات يمكن أن تلقى ضوءا على كثير من الظواهر المجتمعية التى ظلت ردحا من الزمان مستعصية على التفسير.

#### 1-1۳ الانتخاب الثقافي -R/K

الغالبية العظمى من النماذج المنشورة قبل ذلك عن الانتخاب الثقافى ركزت على الأليات. ولسوء الحظ أننا كنا فى وقت واحد فى أغلب الأحيان أمام آليات كثيرة جدا ومختلفة أشد الاختلاف وتعمل فى تواتر مع الكثير جدا من المحددات المجهولة التى يستحيل معها صوغ نموذج رياضى مفيد. لذلك عمدت إلى التركيز على نهج آخر ألا وهو معايير الانتخاب الثقافى. وإذا كان بالإمكان تحديد مقياس للصلاحية العامة أو معيار انتخابى لنظرية ثقافية بعينها فسوف يكون بالإمكان حينذاك أن نحدد اتجاه التطور الثقافى (وليس سرعته) حتى وإن لم نعرف تفصيليا آليات الانتخاب. وهذا هو المبرر لنموذج جديد للانتخاب الثقافى، وهو النموذج الذى عرضته وسميت هذا النموذج الانتخاب الثقافى ولك بسبب أوجه تماثل نظرية محددة بينه وبين نموذج الانتخاب البيولوجى -R/K والذى يعتمد أيضا على مقاييس الصلاحية دون الآليات.

ومن الأهمية بمكان للنظرية الثقافية -R/K الموازنة بين الصراعات الداخلية والخارجية داخل جماعة أو مجتمع محدد جيدا. إن أى مجتمع يتميز بوجود صراعات خارجية ضارية سيضطر إلى أن يبدد القسط الأكبر من موارده على دعم وتعزيز موقعه في هذه الصراعات. وأن أى مجتمع عاجز عن هذا سوف يخسر الحرب لصالح

المجتمعات المجاورة، ومن ثم يخرج من الانتخاب، بمعنى أنه لن يكون قمينا بالانتخاب، وسوف تختفي خصائصه الثقافية.

وحددت معنى المجتمع الريجالى بأنه مجتمع يخصص قسطا كبيرا من موارده لإنفاقها على دعم موقعه فى الصراعات الخارجية. ويولى المجتمع الريجالى الأولوية القصوى لاهتماماته بالمجموع دون اهتماماته بالفرد. ولذلك تتميز سياسته بالحكم المركزى التراتبي الهرمي وبالضبط والنظام الصارمين وبالتماثل مع ارتفاع نسبة المواليد. كذلك فإن الأيديولوجيا والدين والأخلاقيات والشعائر والطقوس والفنون في المجتمع الريجالي تتطور في اتجاه يدعم هذه السياسة وهذا الشكل من التنظيم.

والنقيض لذلك هو المجتمع الكاليبتى، حيث الصراعات الخارجية عند أدنى حد، وغير ذات أهمية، وحيث يتجه أكبر قدر من الاهتمام نحو حل الصراعات الداخلية وكفالة السعادة لأفراده. والمثال الواضح عن هذا صورة مجتمع مقام فوق جزيرة معزولة، إذ إن رفاه أبنائه له أهمية أكثر من أمن المجتمع حيث لا خطر خارجى ولن يقبل الناس أن يفرض المجتمع مطالبا بنسبة كبيرة تستنفد الموارد أو مطالب تحد من حرية الأفراد كما هو الحال عند نشوب حرب أو التهديد بحرب. ويتميز المجتمع الكاليبتى بالتسامح والنزعة الفردية والحرية وانخفاض نسبة المواليد وربما تكون صفرا. كذلك فإن المعتقدات والطقوس والفنون ... إلخ، في المجتمع الكاليبتى سوف تتطور في اتجاه يدعم هذه القيم.

وتقول النظرية إن مجتمعا ما سوف يتطور في الاتجاه الريجالي إذا توفرت لديه إمكانية الاستيلاء على أراضٍ من مجتمع مجاور أضعف، أو إذا كان بصدد المخاطرة بفقدان أرضٍ اصالح مجتمع عسكرى مجاور. ولكن على العكس من ذلك التطور في اتجاه المجتمع الكاليبتي، إذ يحدث هذا التطور إذا كان التصور أن الحروب أو الهجرات الجماعية غير محتملة.

ولنا أن نتخيل مقياسا مدرجا متصلا -R/K حيث الثقافات الأكثر إمعانا فى الطابع الريجالى قائمة عند أحد طرفى الجدول، بينما الثقافات الأكثر إمعانا فى الطابع الكاليبتى عند الطرف المقابل، ويمكن استخدام هذا الجدول لتصنيف جميع الثقافات

والثقافات الفرعية والعناصر المفردة للثقافة، مثل الأيديولوجيا أو عملا فنيا. ولكن ثمة ما يبرر لنا أن نحذر من أن هذا الجدول ليس سوى افتراضا مجردا، وأن من العسير أن نعزو أرقاما مطلقة لنقاط تقسيم الجدول. مثال ذلك أن ليس من المعقول أبدا أن نقارن القيمة -R/K لثقافة بدائية تعتمد على القنص وجمع الثمار بثقافة حضرية حديثة. ولكن المعقول أكثر أن نقارن المكانة -R/K لمنظومتين سياسيتين مختلفتين على سبيل المثال، وديانتين أو أسلوبين فنيين.

وجدير بالإشارة أن الثقافات التى تحتل الموقع المتوسط فى الجدول الثقافى -R/K يمكن أن نسميها ثقافات تضامنية أو موحدة .solidaric والملاحظ أن المجتمع التضامني يولى أكبر قدر من الاهتمام التعاون والترابط الجمعى. ولكن التعاون هنا يرتكز على الطوعية الإرادية والنفع المتبادل أكثر مما يعتمد على القسر والحكم المركزى. وطبيعى أننا نقع فى التبسيط المخل إذا زعمنا أن التضامن دائما يحتل مكانة أعلى فى السلم من منتصف الجدول .-R/K وإذا شئنا وصفا أكثر دقة وتحديدا فإننا نستطيع أن نحدد معنى التضامن مقابل النزعة الفردية بأنه بعد ثقافى مستقل.

وليس الجدول الثقافي -R/K مقياسا كونيا شاملا للتطور الثقافي، وإنما هو مجرد مقياس يبين أبعادا كثيرة يشتمل عليها الهيكل الاجتماعي ومحكوم بالانتخاب الثقافي. ولنا أن نختار دراسة أبعاد أخرى، مثل الموطن الإيكولوجي الملائم، والمرونة مقابل التكيف النوعي المحدد، والنزعة المحافظة مقابل النزعة الابتكارية المجددة وحجم الوحدات السياسية والتعقد الثقافي والهيكل الاقتصادي، وتقسيم العمل والعلاقة بين الجنسين ... إلخ. واخترت أن أركز على البعد -R/K لأن هذا العامل ينفذ، فيما يبدو، إلى كل جوانب الحياة الثقافية تقريبا. وهذا يجعل بالإمكان أن نكشف عن الترابطات بين الظواهر الاجتماعية المختلفة التي اعتدنا حتى الآن أن نعتبرها مستقلة عن بعضها. وتفيد النظرية الثقافية -R/K أيضا في تفسير ظواهر كثيرة داخل مجال السياسية والأيديولوجيا والدين والفن والسلوك الجنسي بما في ذلك الظواهر التي استعصت على التفكير قبل ذلك. ومن المكن أيضا الاستفادة من النظرية للتنبؤ بالتطورات السياسية المستقبلية أو لتوجيه التطور الاجتماعي في اتجاه معين. (سنعرض المزيد من هذا الرأي في الباب ١٤)

ودرست من بين الظواهر الثقافية ظاهرة الرياضة، وهي ظاهرة تعتمد بأقل قدر ممكن على العوامل .-R/K ودرست كذلك الظواهر التي تعكس بوضوح القيم الريجالية أو الكاليبتية في مجتمع ما، والتي تتمثل في أشكال الفن مثل الموسيقي والفن التصويري. وسبق أن عرضنا في الجدول ٢ عددا من الخصائص المميزة للظواهر الثقافية والكاليبتية.

# ٢-١٣ وسائط (ميديا) النقل الثقافي

سبق لى أن أوضحت لماذا التطور الثقافى أسرع كثيرا من التطور الجينى، وكيف أن الآلية الثقافية تيسر تطور هياكل شديدة التعقد بأكثر مما يستطيع التطور الجينى وحده أن يحققه. لذلك فإن السبعة البشرية للثقافة تمثل تكيفا أعلى أو تكيفا حاكما أقوى فعالية: أى سمة تيسر تطور السمات الأخرى. إن الميزة التطورية التى جناها الجنس البشرى وتفوَّق بها على الحيوانات، بفضل ما توفر لديه من تكيف حاكم، هى ميزة مهولة بحيث أنها أكثر من كونها تعويضا عن الكم الكبير من الموارد التى ينفقها لتأسيس آلية نقل ثقافى فعال أو بمعنى أصح العديد من آليات النقل الثقافي. وتنتقل السمات الثقافية، كما أوضحنا في الفصول السابقة، عبر قنوات عديدة متوازية تشتمل فيما بينها على المحاكاة واللعب والتنشئة الاجتماعية والتربية والتعليم والطقوس والشعائر الدينية، ثم، وهو ما يدعو للدهشة أكثر، الفن.

وافترضت أن الفن وسيط اتصال التعاليم الاجتماعية، وأن هذا الاتصال هو في الأساس اتصال لاشعوري موجه إلى كل من المرسل والمتلقى على السواء. وهذه هي الوظيفة الأهم الفن، وهي السبب النهائي الذي جعل البشر يطورون لديهم نزوعا لإنتاج واستهلاك الفن. وذهبت في تحديدي لمعنى الفن إلى أنه يشتمل على الموسيقي والأغاني والرقص والحكايات والمسرح والصور والرسوم والعمارة وزينة الجسد ... إلخ وقد يحدث أحيانا أن يكون من العسير التمييز بين الفن والشعائر والطقوس الدينية. بيد أن هذا التمييز ليس مهما هنا طالما وأن هاتين الظاهرتين الثقافيتين غالبا ما تؤديان الوظيفة نفسها.

إن الفن ظاهرة اجتماعية متميزة، كما وأن التعاليم المنقولة عبر الفن هى أولا وقبل كل شيء تعاليم عن الهيكل الاجتماعي. ولا ريب في أو وضع المجتمع على جدول -R/K يمثل معلومة شديدة الأهمية في هذا الصدد، ولذلك نرى هذه المعلومة تنعكس واضحة في كل فروع الفن تقريبا.

إن المهم حيويا لبقاء فريق اجتماعي في إطار المنافسة مع الفرق الاجتماعية المجاورة والمحيطة به أن يكون قادرا على أن يكيف نفسه مع الحد الأقصى للقيمة -R/K بأسرع ما يمكن. لذلك يغدو ضروريا توفر ألية تيسر تحديد وبيان الحد الأقصى والأمثل للقسمة -R/K ، ولكي ينقل هذه القيمة إلى جميع أبناء المجتمع. إن الحد الأقصى والأمثل للقيمة -R/K لا يمكن إقراره عن طريق الزعيم أو القائد وحده، ذلك لأنه بحكم وضعه سيكون صاحب مصلحة أنانية في جعل الفريق أو المجتمع أكثر خضوعا وتبعية واندماجا. ومن ثم فإن المطلوب هنا هو نوع أشبه بعملية تفاوض التماسا لحل وسط حيث كل عضو من أبناء المجتمع يسهم بنصيب من جهده وفكره وعمله. وذهبت في اقتراحي إلى القول بأن تبادل الفن هو في الحقيقة عملية تمثل عملية التفاوض المنشودة، وأن كل فرد، رجلا أو امرأة، يعبر عن رأيه إزاء الهيكل الاجتماعي من خلال التذوق الجمالي الشخصي. إن الغناء الجماعي والرقص الجماعي ... إلخ، لدى القبيلة البدائية يشكل نوعا من توافق الرأى أو الحل الوسط بين الأذواق الجمالية للأفراد من أبناء المجتمع، ومن ثم فإنه يمثل أفضل تقييم ممكن للهيكل الاجتماعي الأمثل. وجدير بالذكر أن القيمة -R/K ربما تكون واحدة من بين أبعاد كثيرة للهيكل الاجتماعي التي يمكن تحديدها بهذه الطريقة. وبمكن مقارنة آلية التفاوض هذه بعملية اتخاذ القرار التي لحظها كومار لدي جماعة قردة البابون حين "تتناقش" عن طريق الحركات لتحديد المكان الذي تقصده في رحلتها بحثا عن الطعام.

والسبب في أننى أعقد مقارنة مع القردة العليا هنا هو أننى أرى آلية الفن هذه آلية تطورية قديمة جدا من حيث التاريخ التطوري. إنها على أقل تقدير أقدم من اللغة المنطوقة. إن قردة الشمبانزي وغيرها من الحيوانات تقوم بمشاهد راقصة أو شبه راقصة وتصدر عنها أصوات أشبه بقرع الطبول حين تضرب بيدها على

بطونها أو تقرع بأشياء أخرى. وتشير ملاحظات العلماء على قردة البابون إلى أن لديها آلية لتنظيم هيكلها الاجتماعى بهدف التكيف مع الظروف والأوضاع الإيكولوجية المتغيرة. ويمكن القول إن آليات مشابهة لدى البشر ربما تطورت في البدء كوسائل للتكيف مع البعد الجيني -R/K، ومع محددات أخرى مهمة للهيكل الاجتماعي. ولنا أن نقول إن هذه الآلية تطورت بعد ذلك إلى مدى أبعد بحيث تعمل على تنظيم وضبط البعد الثقافي -R/K

وقدمت علوم متباينة نظريات عن روح الجماعة أو الطابع القومى أو الضمير الجمعى أو اللاشعور الجمعى أو غير ذلك من تعبيرات تعنى أن أبناء أى مجتمع لديهم هياكل ذهنية مشتركة. وتعنى هذه الظواهر النفسية الجمعية ضمنا وجود وسيط نقل يمكنه توصيل الهياكل أو التكوينات الذهنية من إنسان إلى آخر. وإذا رفضنا القول بأن الجينات وحدها يمكنها أن تكون مسئولة عن عملية النقل هذه، (\*) إذن يصبح لدينا المبرر لافتراض أن الفن والطقوس والشعار تسهم في إنفاذ مثل هذا النقل الثقافي.

#### ٣-١٣ مبدأ اللذة

بعد أن عزونا إلى الفن وظيفة اجتماعية، نشير كذلك إلى أن ثم تفسيرا إيثولوجيا، أى قائما على علم السلوك المقارن، للنوق الجماعي عند البشر. إن أى إنسان يمارس عملية التذوق الجمالي سواء عن طريق الإنتاج الفني أو الاختيار بين قطع فنية بديلة معروضة أمامه، فإنه بذلك يعبر لاشعوريا عن رسالة بشأن الهيكل الاجتماعي كما يراه الآن أو كما يريد له أن يكون. وتمثل هذه القدرة الفطرية جزءا من الطاقة البشرية للثقافة.

<sup>(•)</sup> افترض سى . جى . يونج ، عالم التحليل النفسى ، فى نظريته عن اللاشعور الجمعى ، أن عملية النقل هذه فطرية. ( يونج ، ١٩٦٩)

والمعروف أن من خصائص الدوافع أو الغرائز أن تعبر عن نفسها عن طريق اللذة والألم. ويمكن القول إن مشاعر اللذة المتباينة هي التجليات النفسية أو القوى الدافعة الجينات أو الغرائز. وتجد الغرائز المختلفة تعبيرا عن نفسها في مختلف أنواع مشاعر اللذة التي أطلقنا عليها أسماء مختلفة. إن لذة أكل شيء مغذ نعبر عنها بقولنا: "إنها جيدة أو حلوة المذاق". وانعدام اللذة عند أكل شيء فاسد أو سام نسميه: "إنها سيئة الطعم" أو "فاسدة المذاق"، ونعبر عن الألم الناجم عن إصابة في الجسد: "إنه مؤلم"، ونسمى لذة الجنس "حبا" أو "نشوة". والقلق أو الضيق الذي نشعر به عند فقد صحبة اجتماعية نسميه "وحدة". وتجد رغبة الأطفال في اللعب تعبيرا يقول: "إنه دعابة أو مزاح أو تسلية" ... إلخ. وإن الكثير من الأحداث اليومية تحكمها رغبة داخيلية أو مشاعر اللذة التي ترغمنا على إتيان هذه الأفعال تحديدا.

وتشير الأبحاث الحديثة إلى أن التفضيل الجمالي لدى البشر للمشاهد الجميلة له أيضا تفسير بيولوجي تطوري. إن هذه المشاهد والمناظر الطبيعية التي ندركها ونرى أنها الأجمل قاطبة إنما هي تحديدا تلك المناطق الأكثر ملاءمة كموبئل للإنسان الأول أوريانز Orians وهيرواجن Heerwagen، ١٩٩٢؛ وكلابلان، إس. ١٩٩٢). إن الجمال ليس خاصية موضوعية للشيء، بل يكمن في عين الرائي. أو لنقل ما يقوله علماء النفس التطوريون: الجمال يكمن في تكيف المشاهد. وهذا هو عين ما يحدث عندما يصف المرء شريكا جنسيا محتملا أو مقطوعة موسيقية يسمعها بأن أيا منهما جميل. معنى هذا أن إدراك الجمال هو شعور بلذة يمثل تفضيلا غريزيا، والذي يمكن أن لا نكون واعين بالوظيفة الأمثل له.

#### ١٣-٤ هل نحن عبيد الثقافة؟

وصف بعض علماء البيولوجيا الجينات وصفا ينطوى على إثارة إذ قالوا إنها أشبه بكائنات أنانية هدفها الوحيد التكاثر، وأن الجسم أشبه بآلة دورها الوحيد أن تكون وسيلة لتكاثر جينات الجسم (داوكنز Dawkins). ويمكن تأسيسا على

حجة مماثلة أن نعتبر الظواهر الثقافية أو حوامل معلوماتها (الميمات) بمثابة كائنات طفيلية أو فيروسات تستخدم البشر كأدوات لا حول لها ولا طول من أجل تكاثرها وصادفت هذه الصورة المجازية نقدا مبنيا على حجة مفادها أن البشر يتحكمون في التطور الثقافي عن طريق الممارسة العقلانية لإرادتهم الحرة ولكنني أرى، وكما أوضحت في كل صفحات هذا الكتاب، إن أيا من هذين الموقفين المتقابلين لا يعبر عن الحقيقة كاملة وإن الشيء المهم أن هاتين العبارتين المتقابلتين إذا ما أخضعناهما لتقدير رياضي تفضيان إلى معادلة واحدة. وواقع الأمر أنها ظاهرة واحدة منظور إليها من زاويتين مختلفتين: زاوية نظر بيولوجية اختزالية، وزاوية مثالية محورية بشرية، أي ترى الإنسان وعلى نحو مثالي هو المحور والغاية المثلي. والمعروف أن الكثيرين من الناس لديهم رفض وممانعة نفسية ضد النظر إلى الظاهرة البشرية من زاوية بيولوجية وينظر هؤلاء إلى العالم نظرة مفادها أن البشر كائنات سامية تمارس حرية الإرادة وليسوا آلات "روبوت" تحكمها عمليات بيولوجية وتأثيرات خارجية عشوائية.

وليس من شك فى أن البشر غالبا ما يجرون اختيارات ذكية ونافعة، كما وأن تقدم العلوم جعل من إمكانيات الاختيارات الذكية أكبر وأوفر حظا بكثير. ورأينا من ناحية أخرى أمثلة كثيرة على انتخابات تجرى على نحو لاشعورى وتفضى إلى نتائج غير مقصودة. والملاحظ أن الاختيارات اللاشعورية غالبا ما تضفى عليها صفة عقلانية بحيث يعتقد الناس أنها اختيارات عقلانية (فيسار 1998، 1998).

إن البشر مهيأون تماما لتلقى المعارف ولديهم قدرة واضحة على استدخال عقيدة 
ينية أو أيديولوجيا دون وعى بالاختيارات التى يجرونها أو بالنتائج المترتبة عليها بعد 
ذلك. إنك إذا سئلت شخصا متدينا عميق الإيمان بدينه لماذا يؤمن بالعقيدة الدينية (أ) 
دون العقيدة (ب) يقول لأن أبويه علماه أو لقناه تلك العقيدة. وليس من المحتمل أبدا أن 
تأتيك إجابة تقول إن (أ) هى الدين الأفضل تكيفا مع الظروف المحيطة التى يعيش 
فيها. ومن ثم فإن انتخاب العقيدة الدينية نادرا ما ينبنى على تقييم واع بالنتائج 
المترتبة على هذا الانتخاب بالنسبة للفرد أو للمجتمع ككل.

إن آراءنا السياسية والأخلاقية والدينية تحكمها إلى درجة كبيرة عوامل نحن غير واعين بها. وإن أحد هذه العوامل، الذى يتصف بأهمية خاصة النظرية -R/K هو ظاهرة أن الناس يصبحون تسلطيين يقبلون إخضاع الفرد ورغباته للإرادة العليا الحاكمة عندما يواجه مجتمعهم أزمة. وعرفنا فيما سبق كيف أن الظاهرة المعروفة فى تاريخ العصور الوسطى باسم "مطاردة السحرة" إنما كانت إحدى ابرز النتائج اللاعقلانية المترتبة على النزعة التسلطية. وليس المهم مدى لا معقولية ظاهرة مطاردة السحرة، إذ ربما لا تزال تؤدى وظيفتها، بمعنى أنها تسهم فى الحفاظ على بقاء الهيكل الاجتماعى. ولكن معرفة ما إذا كان هذا الهيكل هو أيضا الهيكل الأمثل الناس لا تزال مسألة دون إجابة. ولا ريب فى أن ظاهرة مطاردة السحرة كانت باهظة الكلفة لا تزال مسألة دون إجابة. ولا ريب فى أن ظاهرة مطاردة السحرة كانت باهظة الكلفة السحرة استمرت حتى مطلع تاريخ أوروبا الحديث، وامتدت الظاهرة قرونا عدة. ولا تزال ظواهر مماثلة واضحة للعيان اليوم (على نحو ما ذكرنا عن المكارثية فى الولايات المتحدة الأمريكية). معنى هذا أن البشر ليسوا دائما فى سلوكياتهم واختياراتهم عقلانيين كما يعتقدون هم عن أنفسهم.

وأكثر من هذا أن الاختيار الواعى تماما وعلى نحو كامل ربما تكون له نتائج سلبية. ولنتأمل على سبيل المثال ما يحدث حينما يؤدى الخوف من اشتعال حرب بين بلدين إلى سباق تسلح يستنزف موارد كلا البلدين ويهددهما بدمار كامل. ومع أن البلدين يفهمان الآلية الكامنة وراء سباق التسلح بينهما، والنتائج السلبية المترتبة عليه، إلا أنهما عاجزان عن وقف السياق طالما استحالت عليهما عملية بناء الثقة.

مثال آخر هو إدمان العقاقير المخدرة. وهذا مثال معروف يوضح لنا كيف أن ظاهرة طفيلية يمكن أن تنتشر على نطاق واسع ويتعذر وقفها على الرغم من الجهود الذكية المضنية.

وطبيعى أن هذه أمثلة شديدة التطرف، ونعرف أن البشر بعامة يتحسن وضعهم أكثر فأكثر إزاء اتخاذ اختيارات ذكية. بيد أننا لا نزال أبعد كثيرا عن العقلانية التي

نعتقدها فى أنفسنا، ولا تزال الاختيارات اللاعقلانية أو اللاشعورية هى الموضوع الأهم للدراسة بسبب ما تترتب عليهما من نتائج غير مقصودة أو غير متعمدة. وها هنا مناط الفائدة الأهم لنظرية الانتخاب الثقافى، نظرا لقدرتها على أن تلقى ضوءا على ظواهر غير متعمدة ولم يخطط لها الناس ولا تزال عصية على التفسير.

## ١٣-٥ قابلية الاختبار ومصادر الخطأ

اقترحت في هذا الكتاب نظريات وفروضا عدة، ولكن إلى أي حد يمكن الدفاع عنها والاحتفاظ بها؟ هل يمكن التحقق من صدقها؟

النظرية الأساسية هى أن التطور الثقافى يتضمن عمليات إبداع وتكاثر وانتخاب. وليس ثمة مشكلات بالنسبة لهذه الصياغة: إذ أنها واضحة، وهذا معروف منذ أكثر من مائة عام، وتمت دراسته وتفحصه والتحقق منه فى ضوء أمثلة كثيرة على مدى هذا التاريخ. ربما تكون هناك أسئلة بشأن الأهمية النسبية لمختلف أشكال الانتخاب، ولكن الشيء الذى لا يدانيه ريب هو أن الانتخاب حدث واقع وواقعى.

وعلينا ثانيا أن نقيم نظرية الانتخاب الثقافى -R/K، أى الزعم بأن الصراعات الخارجية يمكن أن تؤثر فى التنظيم الاجتماعى وفى الأيديولوجيا والعقيدة الدينية ... إلخ لمجتمع ما، ويدفع التأثير فى اتجاه بذاته سميته الاتجاه الريجالى، وإن غياب هذه الصراعات أو التهديدات من شأنه أن يجعل التطور يمضى فى الاتجاه المقابل الذى عرفته بكلمة كاليبتى. ولكن إمكانية إثبات مثل هذه النظرية تحد منها صعوبات مثل تعذر إجراء تجارب على البشر، ولن تكفى التجارب على الأفراد، إننا نتكلم عن جماعات تضم مئات أو آلاف البشر، ويتعين أن تمتد التجارب على مدى أجيال عديدة لإثبات صدق النظرية الثقافية . -R/K وطبيعى أن مثل هذه التجربة العملاقة والمهولة يستحيل إجراؤها، ليس فقط لأسباب عملية واقتصادية، بل وأيضا وكما هو واضح لأسباب أخلاقية. إن التجارب على الحيوانات أمر ممكن، ولكن الحيوانات التى قد تكون ملائمة، مثل قردة البابون على سبيل المثال، لها ثقافة على درجة متدنية بحيث إن النتائج لن تفصح لنا إلا عن شيء غير ذى بال بالنسبة للتطور الثقافي عند البشر.

إن الإمكانية الواقعية الوحيدة لدعم النظرية الثقافية -R/K هي ـ والوضع كذلك ـ التجارب الطبيعية، أعنى دراسة الأحداث التى وقعت بالفعل أو التى تقع سواء ندرسها أم لا ندرسها . ونعرف أن التاريخ البشرى يشتمل على مصدر غنى مهول من الأحداث الملائمة لهذا الغرض. وسبق أن ذكرت العديد من المسارات التاريخية لأحداث تؤكد النظرية -R/K وثمة أحداث وعصور تاريخية أخرى عديدة يمكن اختيارها والاستشهاد بها وبحثها لتقييم النظرية. ونعرض هنا قدرا كافيا من جهد فريق من المؤرخين شغلتهم هذه القضية سنوات كثيرة. وإن أضخم مشكلة بالنسبة التجارب الطبيعية هو أننا نواجه دائما عوامل تثير الارتباك والحيرة ويتعنر تصحيحها . وهذه مشكلة عامة تواجهها أى نظرية اجتماعية . ولكن الملاحظ في حالتنا هنا أن معاملات ارتباط قوية أفضل كثيرا من نظريات اجتماعية أخرى عديدة . ويمكن القارئ أن يستعيد في ذهنه من معارفه التاريخية والاجتماعية الكثير من الأمثلة وثيقة الصلة . ونذكر طريقة أخرى من معارفه التاريخية والاجتماعية الكثير من الأمثلة وثيقة الصلة . ونذكر طريقة أخرى ونرى ما إذا كانت التنبؤات تصدق أم لا . وواقع الأمر أن جاذبية هذه النظرية تكمن بالدقة والتحديد في جدواها لوضع التنبؤات.

ومع أن النظرية الثقافية -R/K ترتكز على أسس جيدة وقابلة للاختبار، إلا أننا نواجه مزيدا من المشكلات الجادة تتعلق بالجانب الأكثر جسارة فى النظرية: الزعم بأن الفن له وظيفة اجتماعية، وهى وظيفة لا شعورية بالنسبة الغالبية العظمى من الناس. وليس بالإمكان، كما هو واضح، توفير برهان حاسم يؤيد أو يفند وجود ظاهرة تحدث فى اللاشعور، والتى من المفترض أنها ظهرت بفعل التطور البيولوجى منذ ملايين السنين، والتى أمكن اليوم تجاوزها أو التغلب عليها جزئيا بفضل مزيد من الآليات الفعالة. ومن ثم علينا أن نقنع بالمؤشرات الإحصائية، وأن ندع الفروض قائمة إلى أن يأتى إلينا أخر بفروض أفضل منها.

وهناك حجة تتكرر دائما فى بحوث السلوك المقارن وتقضى بأنه إذا كانت هناك ظاهرة قائمة فإنها، حسب النظرية الداروينية، لابد وأن تكون لها وظيفة تكيفية. ولكن نقطة ضعف هذه الحجة هى أن ثمة خصائص غير تكيفية تظهر دائما، ولكن بمعدل

تكرارى بطىء، وأن خصائص محايدة للصلاحية يمكن أن تظهر لأسباب عشوائية خالصة، وأن تطور السمات التكيفية قد تكون له آثار جانبية فى صورة ظواهر مصاحبة غير ذات وظيفة، وأن السمات التي كانت فى السابق على مدى التاريخ التطورى سمات تكيفية يمكن أن تبقى لزمن طويل جدا على الرغم من تغير الظروف التي كانت سببا فى ظهورها وكانت لها وظيفة تؤديها خلالها. إن الظاهرة كلما بدت أكثر تفصيلا وإحكاما وتعقدا، وكلما زادت الموارد التي تستلزمها وتعتمد عليها كلما زادت صعوبة تفسيرها باعتبارها اختلالا أو قصورا وظيفيا عشوائيا، وكلما زاد احتمال تفسير ظهورها على أساس أن الظاهرة تولدت بفعل عملية الانتخاب.

وهذا هو على وجه الدقة والتحديد الحال بالنسبة للإنتاج البشرى للموسيقي والرقص وغير ذلك من أشكال الفن. ولذلك نرى أن الزعم الفلسفى بأن الفن يمارسه البشير من أجل ذاته زعم ليس له أي معنى تطوري. وسبيب قولنا هذا أن الوجدان البشري المميز نحو الفن ما كان له أن يتطور أو كان لابد وأن تسقطه عمليات الانتخاب منذ زمن طويل لو أنه كان لا يعنى شيئا وليس سوى تبديدا للموارد لغير ما وظيفة يؤديها. إن الأشكال المختلفة للفن شديدة التفصيل والإحكام، وعالية التطور، وتستلزم نسبة عالية من وقت البشر وطاقتهم كما هو واضح في جميع المجتمعات. ولهذا لم يكن بالإمكان رفضها باعتبار الفن ظاهرة مصاحبة غير ذات وظيفة. وبناء عليه لابد أن كان للفن بالضرورة وظيفة تكيفية. وواضح إن هذه الوظيفة لها علاقة بالاتصال. ويتفق أغلب الباحثين في الرأي من حيث أن الفن صورة من صور الاتصال. ولكن الاتفاق يتواري إلى حد ما بشأن نوع وموضوع الرسالة التي يجرى توصيلها. كذلك فإن الزعم بأن الفن يشتمل على معلومات عن الهيكل الاجتماعي، زعم مبنى على دراسات تحليلية إحصائية لمعامل الارتباط بين الهيكل الاجتماعي والأسلوب الفني. وتثبت هذه الإحصاءات، دون أدنى ريب، وجود رابطة بين الفن والهيكل الاجتماعي. ولكن الإحصاءات تعجز عن التمييز بين السبب والنتيجة. لذلك فإننا من حيث المدأ لا نستطيع أن نعرف ما إذا كان الفن هو الذي يؤثر في المجتمع أم أن المجتمع هو الذي يحدد شكل الفن. ولعل الأرجح أن كلا من العاملين يؤثر أحدهما في الآخر بدرجة ما. بيد أن الفرض الذي أطرحه هو أن الفن ريما عمل كوسيط للمساومة

والتفاوض بشأن الهيكل الاجتماعي فرض لا يمكن التحقق منه تأسيسا على هذه الأنواع من الإحصاءات. وغنى عن البيان أن المقارنة مع أسلوب قردة البابون في التفاوض بشأن الجهة التي تقصدها بحثا عن الطعام مقارنة تثبت فقط أن مثل هذه الوظيفة ممكنة بيولوجيا، وليس أنها قائمة وموجودة لدى البشر.

وسبق لى أن عرضت مبدأ اللذة الذى يقول إن أى شعور باللذة أو الألم مرتبط بغريزة أو بوظيفة تحددت جينيا. ونظرا لأن الفن يفضى إلى ظهور أو تولد لذة جمالية، فلابد ـ وحسب منطق هذا المبدأ ـ أن يكون موجها، ولو جزئيا على أقل تقدير، وفق ميول تحددت جينيا. ولكن يجب أن نحذر الوقوع هنا في محاجاة دورية: إذ على الرغم من أن الرابطة بين اللذة والغريزة معروفة جيدا، إلا أنه ما كان لى أن أصوغها هنا على نحو صريح ومطلق لو لم أكن أومن بأن الفن واللعب وغير ذلك من أنشطة لاذة هي أنشطة تؤدى وظائف لازمة ومطلوبة

وهناك مشكلة نقدية أخرى وهى مسألة العمر التطورى النوعى للفن. لقد افترضت أن أشكالا أساسية من الفن، خاصة الموسيقى والرقص - أقدم كثيرا من اللغة المنطوقة. أو لنقل بعبارة أخرى إن الفن شكل أكثر بدائية من الاتصال، والذى بقى وامتدت به الحياة إلى جانب اللغة المكتوبة، وطبيعى أن مثل هذه النظرية يصعب جدا إثباتها والبرهنة عليها. إذ ربما رقص أسلافنا مع أدوات إيقاعية بدائية خشبية مصنوعة منذ ملايين السنين، ولم يخلفوا لنا آثارا أركيولوجية دالة على ذلك. وتنبنى النظرية على المقارنة مع أشكال الاتصال لدى الحيوانات الأخرى، وعلى حقيقة مفادها استحالة القول بأن شكل الاتصال البدائي الذي يتألف من الفن ظهر إلى الوجود بينما اللغة المنطوقة. ويبدو واضحا من ناحية أخرى أن الفن تطور أكثر وأكثر ولا يزال يتطور، ويفسر هذا التطور الجديد المطرد مقترنا بقدر ضئيل من التغيرات البيولوجية أو بدون تغيرات بيولوجية على الإطلاق. وهذا لا يتعارض مع افتراض أن الفن هو في الأساس امتداد باق منذ مرحلة تطورية أكثر بدائية. ويمكن للمرء أن يناقش ما إذا كان الفن زائدة متميزة فقدت تماما وظيفتها أو لا تزال له أهمية في المجتمع الحديث. ولا ريب ذي أن كثير من المحدثين يولون أهمية كبرى للفن، ونحن حين نفكر في كم

الموارد التي ينفقها الإنسان الحديث على فنون الموسيقى والرقص والسينما والمسرح والرسم والآثار والعمارة وتزيين الجسد .. إلخ ... إلخ، فإننا لن نشك كثيرا في أن الفن لا يزال شكلا مهما من أشكال الاتصال وإن استلزم طاقة لا تتناسب مع المطلوب.

ولو شئنا وصفا أكثر تحديدا لما يجرى توصيله عبر قطعة فن خاصة، فإننا نجد أنفسنا فوق أرض رخوة، لأن القسط الأكبر من الاتصال لاشعورى بالنسبة للراسل والمتلقى على السواء. إن دراسة الظواهر اللاشعورية هو مجال التحليل النفسى الذي غالبا، كعلم، ما يلجأ إلى الحدس والتخمين. وطبعى أن الاختبار الصارم الدقيق مستحيل في هذا المجال. ولذلك أغفل المحللون النفسيون تماما الحاجة إلى اختبار نظرياتهم، الأمر الذي أساء كثيرا لعلم التحليل النفسي في إجماله. وعندى أن هذه المشكلة لم تأخذها مدرسة التحليل النفسي بجدية كافية، وهذا هو السبب في أنني، وكلى أسف، لم أسهم في هذا الكتاب بحديث عن التخمين الحدسي. ونظرا لأن علم التحليل النفسي لم يستحدث أي مناهج عامة وموثقة للتحقق، فقد لجأت إلى مباحث علمية أخرى - أهمها التحليل الإحصائي للرابطة بين الهيكل الاجتماعي والأسلوب الفني.

وإن الوضع -R/K الثقافة ما له تأثيره على مجالات كثيرة الحياة الاجتماعية والخاصة بما في ذلك الدين والأيديولوجيا والفن والسلوك الجنسي ... إلخ، وتنعكس أحيانا التغيرات الطارئة على الوضع -R/K لجتمع ما على هـنه المجالات بأسرع مما يتوقع المرء من آليات الانتخاب الواضحة المباشرة. لذلك افترضت وجود آليات انتخاب بديلة ذات طبيعة نفسية. وتتمثل آثار هذه الآليات النفسية في أن الشخص الذي يتصور موقفه الحياتي، وموقف جماعته بخاصة، بأنه مهدد وغير آمن سيتولد لديه ميل الخضوع إلى قائد قوى ولقواعد وقوانين حياة صارمة. أو أنه، بعبارة أخرى، سوف يطور ما يسميه علماء النفس الاجتماعيين شخصية تسلطية. وتقضى نظريتي بأن هذا الوضع النفسي لا يؤثر فقط في الموقف السياسي الشخص، بل ويؤثر أيضا في تفضيلاته بشأن الفن وأخلاقياته الجنسية. وإن بالإمكان أن نصل إلى إحصاءات تكشف عن وجود رابطة بين الموقف السياسي الذي يحياه الناس ونوقهم الجامالي أو سلوكهم الجنسي .. إلخ ولكن على الرغم من أن مثل هذا الإحصاء يمكن أن يشكل

برهانا على وجود رابطة، إلا أنه لا يستطيع الإفصاح عن أى شىء بالنسبة للآليات الكامنة وراء هذه الرابطة. وطبيعى أن أى برهان إحصائى شكلى سوف يستلزم إجراء تجربة تعمية مزدوجة محكومة controlled double-blind experiment على النحو الشائع فى البحوث الطبية. بيد أن مثل هذه التجربة مستحيلة، بطبيعة الحال، فى هذا الصدد مثلما هي مستحيلة في المجالات الأخرى لعلم النفس الاجتماعي.

### مصادر الخطأ

أود أن ألفت الانتباه إلى بعض المزالق ومصادر الخطأ بالنسبة لأولئك الذين قد تراودهم رغبة في المضى بعيدا بالنظرية الثقافية .-R/K إننا حين نستخدم مصادر أركيولوجية وتاريخية فنية يتولد انحياز نسقى من المهم أن نكون على وعى به: تنتج الثقافات الريجالية بعامة مصنوعات فنية تتسم بالأبهة والضخامة والفخامة ومصنوعة من مواد قابلة للدوام؛ هذا بينما تنتج الثقافات الكاليبتية عادة مصنوعات فنية تتسم بصغر الحجم والبساطة ومصنوعة من مواد قابلة للفناء. وهذا هو السبب في أن الثقافات الريجالية جذبت دائما أكبر قدر من الاهتمام التاريخي بينما منتجات الثقافات الكاليبتية مالها إما الفناء أو تجاوزها.

ونحن حين نقيم المستوى -R/K الثقافة ما لابد وأن نتجنب الاعتماد على مؤشر وحيد. ذلك لأن التقييم الموثوق به يستلزم اختبار عوامل عديدة مثل الدين والمنظومات السياسية والعسكرية والشرائح الطبقية الاجتماعية والقانون الجنائي وحقوق الإنسان والنمو السكاني والتعليم والفن والأخلاقيات الجنسية، وإحصاءات الانتحار ... إلخ. والملاحظ في حالة الالتباس أو عدم الاتفاق بين هذه العوامل يتعين إجراء فحص أوثق صلة بالموضوع. وغنى عن البيان أن أيا من هذه العوامل ربما تكون له مصادر خطأ عند استعماله كمؤشرات -R/K.

ويحدث أحيانا، في حالة الدين، أن نكون إزاء بلدين يدينان شكليا بعقيدة دينية واحدة بينما الناس في أحد البلدين أكثر حرفية وتزمتا من أهل البلد الآخر. ويمكن أن

يكون النظام السياسى غير متوافق مع ذهنية الناس إذا ما كان هذا النظام مفروضا عليهم من خارج. وأذكر كمثال هنا دولة تشيكوسلوفاكيا التى تخضع لنظام سياسى ريجالى بكل معنى الكلمة فرضه عليها الاتحاد السوفييتى السابق، بينما أثبت الناس أنهم من تحت السطح الظاهر ذووا طابع كاليبتى خالص.

وجدير بالذكر أن الهيكل العسكرى والتقسيم الطبقى الاجتماعى والقانون الجنائى وحقوق الإنسان لا تعتمد فقط على المستوى -R/K للمجتمع، بل تعتمد أيضا على مستويات تطورها العام التقانى والاقتصادى والسياسى وقد يحدث أن يكون نمو السكان في بلد ما أكبر كثيرا من المتوقع تأسيسا على المستوى -R/K لهذا البلد إذا ما كانت المواقف السياسية والاجتماعية مشوشة تشوشا كاملا أو إذا كانت العوامل الاقتصادية تحفز على إنجاب كثير من الأطفال.

وإذا استخدمنا الفن كمؤشر -R/K، فلابد وأن نعتبر بإمكانية وجود تباين واضح بين الثقافة العليا الرسمية والمدعومة من الدولة التي يعرضها البلد بزهو وكبرياء على العالم الخارجي، ولكنها في حقيقة أمرها ثقافة غرستها نخبة قليلة العدد من الأدعياء، وبين، من ناحية أخرى، الموسيقي الشعبية والسينما الجماهيرية التي تفضلها غالبية السكان. وطبيعي أن تقييم المعلومات -R/Kعن قطعة فنية محددة سيخضع دائما لحكم ذاتى، وأن ثمة إمكانات كثيرة لسوء التفسير أو المبالغة في التفسير. وحيث أن حديثنا عن الفن، فإننا نشير إلى وجود حالة من اللاتماثلية بين الثقافتين الريجالية والكاليبتية وهي حالة يتعين لفت الأنظار إليها: الثقافة الكاليبتية متسامحة مع الفن الريجالي، بينما الثقافات الريجالية غير متسامحة مع الفن الكاليبتي. لذلك يمكن أن نجد الفن الريجالي بين الثقافات الكاليبتية بسبب ما فيه من جمود وافتقار إلى القدرة الإبداعية أو بسبب مصالح تاريخية وإثنوجرافية أو أن يأتي التعبير عن الفن الريجالي في أساليب ساخرة كاريكاتورية بحيث إن هذه السخرية تخلق مسافة تباعد بين أسلوب أهذا الفن وبين احتمال محاكاته.

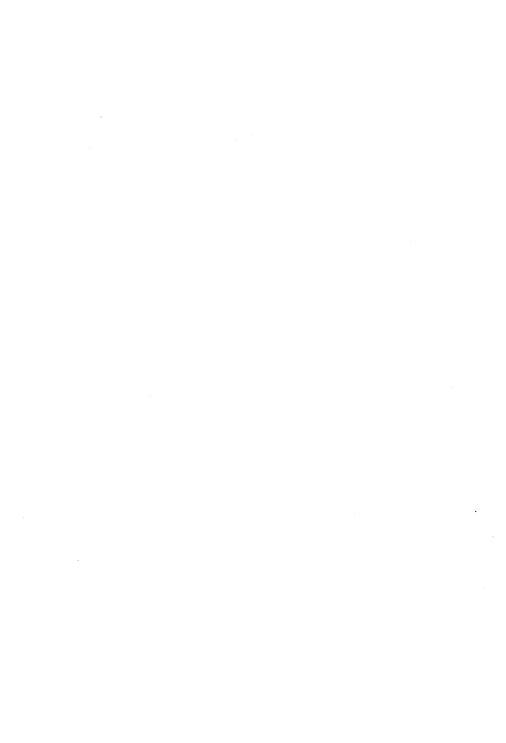
ويمكن أن تكون المعايير الأخلاقية الجنسية مؤشرا -R/K مفيدا، إذ يمكن قياسها على نحو أدق من قياس الفن كمثال ولكن جدير بالذكر أن التشريع الجنسي في

بلد ما ليس مقياسا موثوقا به لقياس الأخلاقيات المفروضة عمليا. إذا غالبا ما يجرى تطبيق هذا التشريع على نحو تعسفى، أو لا يلتزم به أحد على الإطلاق. ويصدق هذا بوجه خاص فى المستعمرات الأوروبية السابقة حيث قوانين هذه المناطق ما هى إلا بقايا من الحكم الاستعمارى.

#### ١٣ - ١ القدرة التفسيرية

مع التسليم بوجود مظاهر للنظرية الثقافية -R/K يصعب التحقق منها، إلا أن ثمة جانبا يجعل النظرية شديدة الجاذبية. وأعنى بها قدرتها التفسيرية الرائعة. وسبق لى أن أوضحت كيف أن النظرية -R/K يمكن تطبيقها على مجالات مختلفة وشديدة التباين للعلوم الاجتماعية وللبحوث التاريخية. وتستطيع هذه النظرية أن تفسر ظواهر متباينة مثل سقوط الإمبراطورية الرومانية وظاهرة مطاردة السحرة في عصر النهضة، وظاهرة موسيقى الروك في أواخر عهد الاتحاد السوفييتي، والمقاومة ضد الأدب الإباحي في الولايات المتحدة.

وأتوقع أنه سيكون من المفيد تطبيق النظرية داخل نطاق واسع لعديد من فروع العلم المختلفة بما في ذلك البيولوجيا الاجتماعية والأنثروبولوجيا والأركيولوجيا والتاريخ السياسي وتاريخ الفن وسوسيولوجيا الثقافة وسوسيولوجيا الدين وعلم النفس الاجتماعي وعلم الجنس "سكسولوجي" وبحوث الصراع والسلم، وعلم المستقبليات، وواضح أن من المستحيل أن أنهض وحدى بكل الجهد اللازم في جميع هذه المجالات وأن أختبر إمكانية تطبيق النظرية الثقافية .-R/K هذا علوة على أنني لا أملك الخبرة المعرفية اللازمة، لذلك أمل أن يكون هذه الكتاب مصدر إلهام لعلماء تدربوا في بعض هذه المباحث العلمية على اختبار إمكانية تطبيق نظرية الانتخاب الثقافي داخل نطاق خبرتهم في مجال بحوثهم الخاصة. لقد صغت إطارا عاما يبين كيف يمكن إنجاز ذلك، وها أنذا الآن أدعو الآخرين إلى العمل وفق نموذج إرشادي جديد.



#### 18 - المستقبل

يبدو واضحا تماما أن نظرية الانتخاب الثقافي ونظرية -R/K ينطويان على إمكانيات لتطبيقهما ليس فقط من أجل تفسير تطور الثقافة والتنبؤ بمسار هذا التطور، بل وأيضا لتوجيه مسار التطور في اتجاه معين. وإن لهذا الاعتراف نتائج سياسية بعيدة المدى علينا أن نناقشها. ولكنني رغبة منى في تجنب المساومة على الموضوعية العلمية حصرت المناقشة السياسية في هذا الباب الأخير.

وأقول بوجه عام إن علينا أن نحلل القوى الانتخابية التى تشكّل المجتمع وتقرر أى القوى تقود فى اتجاه منشود ومستصوب وأيها يستلزم تدخلا لتجنب حدوث أى تطورات خطرة. وإليك بعض الأمثلة:

يدفع أنصار الليبرالية الاقتصادية بأن المنافسة الحرة هي أفضل ضمان لانخفاض الأسعار والجودة المرتفعة لجميع السلع. وأنا أتفق مع هذا الرأي إلى الدرجة التي تتوفر فيها للمستهلكين المعلومات الضرورية لإجراء اختيارات رشيدة ولا يكونون ضحايا عمليات غسيل مغ من جانب الإعلانات. ولكن لسوء الحظ أن ترك كل شيء لهيمنة وسلطة قوى السوق الحرة لا يضمن الرفاه ولا السعادة البشرية. والملاحظ أن هناك اعتبارات كثيرة مهمة خاصة بالخير العام متروكة دون أن تسيطر عليها القوى الانتخابية لاقتصاد سوق حرة. ومن ثم نرى أن التدخل والتنظيم ضروريان لحماية تلك الاعتبارات التي لا تحكمها تلقائيا القوى الحرة للسوق.

وتوجد مشكلة مماثلة تتعلق بالديمقراطية. نعم الانتخابات الحرة هي أفضل ضمان ضد الطغيان وعدم الاستقرار السياسي، ولكن شريطة أن يتوفر للناخبين حق الوصول الحر غير المقيد إلى معلومات موثوق بها عن القضايا الاجتماعية والسياسية، وهذا هو السبب في أننا نعتبر الصحافة الحرة مهمة جدا في المجتمع الديمقراطي. ولكن لسوء

الحظ الصحافة ليست حرة، إنها تخضع لسيطرة القوى الانتخابية التى لا ترحم السوق الحرة، وكما سبق أن أوضحنا فى الباب التاسع أن المنافسة من أجل القراء والمعلنين تفضل التسلية والترويح والقصص المثيرة للغرائز، فهذه عندها أفضل من الصدق والالتزام بالموضوع والتحليلات التفصيلية للقضايا الخلافية. وهذا فشل للديمقراطية كما نعرفها!! ومن ثم فإن نوعا ما من التدخل مطلوب يقينا.

ويناقش هذا الباب بعض المجالات المهمة التي يلزم فيها التدخل لتوجيه الانتخاب إلى اتجاه ملائم.

### ١-١٤ سياسة الأمن

المجتمع الكاليبتى له مزايا واضحة بالمقارنة بالمجتمع الريجالى، أولا إنه يهيئ للفرد قدرا أكبر من الحرية والأمن. ولكن المجتمع الكاليبتى النموذجى بالكامل يكاد يكون غير موجود طالما أحاطت به بلدان ذات طابع ريجالى. إن السلم والحرية لا يبقيان ويدومان إلا إذا كانت جميع البلدان آخذة فى التطور فى اتجاه كاليبتى. وقد يبدو هذا كلاما طوباويا، ولكن الحقيقة هى أن هذه العملية آخذة فى التحقق الآن. لقد انتهت عصور الاستعمار. وبلغت القوى العظمى أقصى حدود التوسع، وهى الآن على الطريق إلى عملية التحول إلى مجتمعات كاليبتية. ونحن ربما يراودنا خوف من ظهور إمبراطوريات ريجالية جديدة على نحو ما حدث من قبل فى التاريخ، وقد تكرر ظهورها إلى مرات لا حصر لها. ولكن لدينا الآن إمكانية غير مسبوقة لوقف مثل هذه التوجهات مرات لا حصر لها. ولكن لدينا الآن إمكانية غير مسبوقة لوقف مثل هذه التوجهات العدوانية. وأعنى بذلك جهود الأمم المتحدة وغيرها من منظمات دولية تعمل جميعها من أجل الحفاظ على السلم ووقف أى محاولات تستهدف إرساء قواعد للإمبريالية والعدوان. وكلما زادت كفاءة جهود الحفاظ على السلم كلما قلت احتمالات نشوب حروب جديدة. وحين ينتفى خطر الحرب سيتجه كل بلد على الأرجح إلى التطور على الطريق نحو الطابع الكاليبتي.

وإن من الأهمية بمكان أن ندرك أن جهود حفظ السلم لن تثمر إلا إذا خضعت السيطرة منظمة دولية. وليس بإمكان قوة عظمى ولا حكومة عالمية أن تفى بهذا الدور

دون حدوث عمليات انتخاب ضارة تعرض للخطر استقرار البيئة العالمية. ولهذا نرى أن المنظمة الدولية هي وحدها القادرة على ضمان السلم والاستقرار للحدود القومية.

ومثل هذه المنظمة يجب أن تتوفر لها، بحكم الضرورة، موارد عسكرية تسهم بها وتيسر لها البلدان الأعضاء. ويشكل الطابع الريجالى لهذه "السياسة العالمية" معضلة. إذ لو أنها مسرفة في طابعها الكاليبتي فإنه ستكون غير فعالة، وإذا كانت مسرفة في طابعها الريجالي فإنها ستثير تمردات وثورات أو تفضى إلى إضفاء طابع ريجالي على البلدان التي تتدخل فيها. وحتى نتجنب تصعيد الطابع الريجالي سيكون غالبا من الملائم أكثر أن نطبق جزاءات وعقوبات اقتصادية وليست عسكرية ضد المعتدى. وثبت أن مثل هذه العقوبات والجزاءات الاقتصادية فعالة جدا في عدد من الحالات.

وإن الطابع الريجالى للقوات المسلحة يمكن أن يكون معضلة على المستوى القومى. إن الدولة الكاليبتية لكى تكون قادرة على الدفاع عن نفسها ضد معتدين يغلب عليهم الطابع الريجالى لابد وأن تتوفر لها قوة دفع عسكرية أكثر ريجالية من البلد بعامة. وربما يؤدى هذا إلى ظهور صراعات متباينة. ذلك أن العسكريين الذين تلقوا تنشئة كاليبتية قد يواجهون مشكلة تقبل الأيديولوجية الريجالية والنظام الصارم الريجالي وهو ما تستلزمه فعالية النظام العسكرى. علاوة على هذا، فقد يظهر نوع من الشقاق أو الخلاف بين الجيش والحكومة، وهو ما قد يؤدى في أسوأ الحالات إلى خطر قيام انقلاب عسكرى.

ولعل ضمان استقرار الحدود بين الأمم هو الوسيلة الأكثر فعالية فى اتجاه إضفاء طابع كاليبتى كوكبى ولكن هناك أيضا إمكانات أخرى التأثير على بلد فى الاتجاه الكاليبتى وهنا تمثل حركة حقوق الإنسان أمرا بالغ الأهمية. ذلك أن أيديولوجيا حقوق الإنسان من أهم الأسلحة مضاء وقوة فى يد النزعة الكاليبتية. إن الديمقراطية وحرية التعبير، وحرية الفكر والضمير، وحرية الاجتماع وتكوين الأحزاب، والحرية الفنية، والمحاكمة النزيهة ... الخ، هى مبادئ تحد وبصورة فعالة من احتمالات قيام نظم حكم ذات طابع ريجالى ولها السيطرة على الناس. وتدل الخبرة العملية على أن حقوق الإنسان تحظى بأكبر قدر من الأمان حين توجهها منظمات دولية مثل اللجنة

الأوروبية لحقوق الإنسان، ومنظمة العفو الدولية، دون أن تخضع لسيطرة الأجهزة القومية. وجدير بالذكر أن المحكمة القومية ستظل دائما أقل موضوعية من أى منظمة دولية حين تتعرض المبادئ التشريعية البلد المعنى النقد. ويشهد التاريخ بأن المحاكم القومية غالبا ما ساومت لأسباب نفسية حين يتعلق الأمر بحالات تتناول ظاهرة مثل الذعر الأخلاقي أو مطاردة السحرة. وغير خاف أن من الخصائص المهمة الذعر الأخلاقي أن المتورطين فيه إلى آذانهم يعجزون عن رؤيته.

# ٢-١٤ السياسة السكانية

الأرض تكتظ بسكانها، والنمو الأسنى للسكان هو الخطر الأعظم الذى يتهدد السلم العالمى والاستقرار الإيكولوجى. لذلك أصبح ضروريا ضرورة مطلقة بذل الجهد للتحكم فى النمو السكانى فى تلك البلدان التى زاد فيها معدل النمو إلى أقصاه. وواضح أن ضبط النسل إجباريا، على نحو ما نرى فى الصين، إمكانية نظرية قائمة، ولكن سيكون من العسير إلى أقصى درجات العسر تنفيذه فى حالات كثيرة. لذلك علينا أن نبحث عن إمكانات أخرى للحد من معدل زيادة المواليد.

وجدير بالذكر أن إضفاء الطابع الكاليبتى من شأنه أن يؤدى تلقائيا إلى نقص معدل المواليد، ولهذا فإنه نهج مستصوب فى هذه الحالة أيضا. وسبق أن تحدثنا عن وجود آلية أخرى يمكن أن تحد من نمو السكان، وهى الآلية التى سميناها موارد إضفاء المكانة والهيبة. ويمثل التعليم أحد هذه الموارد. وإذا سلمنا بأن التعليم هو الطريق إلى تحقيق المكانة والهيبة فإن الأبوين سينزعان إلى أن ينجبا عددا قليلا من الأطفال وتوفير فرص تعليم جيد لأطفالهم بدلا من تربية وتنشئة أطفال كثيرين لا يملكون القدرة على تعليمهم تعليما جيدا ولفترة تعليمية طويلة. علاوة على هذا، سوف ينجب الأبوان أطفالهما وهما في سن متقدمة نسبيا إذا ما كانت الأولوية الأولى لتعليمهما ولمستقبلهما العملى. وهذا أيضا يقلل من النمو السكاني. ولذلك فإن أية سياسة توفر التعليم وتجعله هدفا جذابا لكل أبناء المجتمع سوف تحد كثيرا من النمو السكاني.

كذلك تؤثر الحوافز الاقتصادية في قرار إنجاب الأطفال. إذ الملاحظ في المجتمعات التي تدفع أطفالها إلى العمل في سن باكرة تغدو كثرة الإنجاب عاملا جذابا اقتصاديا. لذلك يكون ضروريا إضافة قيود ضد تشغيل الأطفال بهدف خفض معدل المواليد. ونجد من الضروري بالمثل أن يكفل المجتمع الأمن الاجتماعي والاقتصادي للمسنين والمرضى لتجنب الحاجة إلى إنجاب أطفال يكفلون لهم العيش في شيخوختهم.

ويمكن الفقر في حد ذاته أن يزيد من معدل النمو السكاني. إذ الملاحظ أن الأثرياء يتجهون على الأرجح إلى الحد من عدد أطفالهم لتجنب تفتيت ثرواتهم. ولكن المعدمين، والفقراء المدقعين لا يملكون ثروات يخشون تفتيتها، ومن ثم قد يكونون أميل إلى اختيار الاستراتيجية -R، أو بعبارة أخرى أنهم سينجبون أطفالا كثيرين حتى وإن عجزوا عن إعالتهم. ونعرف النتيجة مقدما: بيوت من أكواخ وعشش الصفيح، ومجاعة ونسبة عالية من وفيات الأطفال. وعلى الرغم من أن البلدان النامية الفقيرة ليست من بين أكثر بلدان العالم من حيث الطابع الريجالي، إلا أننا لا نستطيع تجاهل خطر الحرب الناجمة عن الزيادة السكانية الكبيرة. وعلينا، لكى نتجنب هذا الخطر، بذل جهد كبير ومضن لوضع سياسة سكانية فعالة وسياسة اجتماعية وسياسة تعليمية ناجحة لتطبيقها في هذه البلدان.

ومن الواضع أنه فى حالات المجاعة أو الحرب، لا يضع الناس فى الحسبان الاعتبارات الإيكولوجية بعيدة المدى. وإذا تركنا الأمر للحرب والمجاعة والأوبئة لكى تكون لها السيطرة والتحكم فى الزيادة السكانية فى العالم فسوف تستنفد الموارد الإيكولوجية وسيكون من المستحيل الحد من التلوث. لذلك فإن السياسة السكانية الكاليبتية ضرورية لأسباب إيكولوجية.

# ١٤-٣ سياسة الهجرة

تأتى الهجرة فى المرتبة الثانية بعد الحرب. ذلك أن الهجرة من الثقافات الريجالية وهى أكبر خطر يتهدد الطابع الكاليبتى المجتمع. إن الهجرة الجماعية المكثفة ذات

التكوين المتجانس ستفضى على الأرجح إلى تكوين تشكيلات انعزالية أو معازل (جيتو) وإلى إضفاء طابع ريجالى. هذا على عكس الهجرة المحدودة وغير المتجانسة، إذ يمكن أن تفضى إلى إضفاء طابع كاليبتى (انظر الباب الخامس. وربما يكون عسيرا على بلد ذى طابع كاليبتى أن يرفض اللاجئين إليه من منطقة ريجالية دمرتها الحرب. ولا ريب فى أن كرم الضيافة خاصية طبيعية تتسم بها ذهنية المجتمع الكاليبتى وإن المصير البائس الفرد اللاجئ يحدث انطباعا نفسيا يفوق الاعتبار التجريدى لثقافة البلد المضيف. ولكن المتوقع على المدى البعيد أن تؤدى سياسة الهجرة الليبرالية إلى غلبة مشاعر كراهية الأجانب وإلى غلبة الطابع الريجالي المجتمع على نحو ما نرى وبكل وضوح في أوروبا الآن.

إن البلدان ذات الطابع الكاليبتى ليست بحاجة إلى اتباع سياسة هجرة ليبرالية، وإنما هي بحاجة إلى التدخل في الصراعات المتسببة في المشكلات التي يعاني منها المهاجر، ومن ثم تساعد اللاجئين على أن يظلوا قدر الإمكان على علاقة وبطنهم.

## ١٤-٤ السياسة الاقتصادية

تستطيع البلدان الصناعية عالية التقدم أن تهيئ لنفسها بنية عسكرية أكثر تقدما من البلدان النامية. لهذا يصبح ضروريا أن نكون واعين وحذرين تماما من نشوء آليات تحول المجتمعات المتقدمة إلى مجتمعات ذات طابع ريجالى، ويأتى الركود الاقتصادى في مرتبة تالية لخطر الهجرة، إذ يمثل الركود الاقتصادى عاملا مهما يسهم في تحول المجتمع إلى طابع ريجالى، وأوضحت بحوث عديدة أن هناك رابطة وثيقة بين الأزمات الاقتصادية والنزعة التسلطية في الحكم (انظر الباب الرابع). إن هناك من يرى أن الأزمة الاقتصادية في ثلاثينات القرن العشرين كانت أحد أهم عوامل اشتعال الحرب العالمية الثانية. (بادجت وجورجنسون ۱۹۸۲) وسيلز، ۱۹۷۳).

ولا ريب في أن ارتفاع نسبة البطالة في فترات الركود الاقتصادي يمكن أن يؤدي إلى نتائج ذات طابع ريجالي. ولكن إذا ما ظل المجتمع مستقرا فسوف يكون بالإمكان تخفيف الآثار النفسية، وذلك عن طريق توفير ضمان اجتماعي واقتصادي للعاطلين. ذلك لأن الأخطار التي تتهدد المجتمع لا الفرد هي علة قيام نظام حكم تسلطي. ومن ثم يصبح ضروريا وضع سياسة اقتصادية توفر للمجتمع قدرة على مقاومة تقلبات الأوضاع الاقتصادية. ومعروف أن رد الفعل التقليدي عند السياسيين إزاء حالات الركود الاقتصادي هو محاولة تحقيق نمو اقتصادي والتكهن بأن تقدما اقتصاديا دوليا سوف يحدث وشيكا ويحل جميع المشكلات. ولقد حظى اقتصاد المجتمع الغربي بمرحلة نمو طويلة الأمد هيأت له إمكانية إقامة هياكل اقتصادية تعتمد على النمو كأساس للعمل وأداء دور محلي وعالمي. ويبدو أن السياسيين والاقتصاديين هم الوجيدون العاجزون عن إدراك أن للنم و حدودا. ولهذا نحن بحاجة إلى تفكير اقتصادي جديد يسهم في خلق نظام لا يعتمد على النمو كضمان للاستقرار ولتحقيق أمن اجتماعي.

# ١٤-٥ السياسة الإعلامية

آلاف المنظمات تحاول جذب انتباهنا كل يوم. نذكر من هؤلاء المعلنون التجاريون والمتنافسون السياسيون في حملاتهم، والحركات الدينية والمنظمات الإنسانية والصحف ومحطات التليفزيون. إن حياة أو موت شركة مياه غازية أو مؤسسة دينية رهن قدرتها على جذب انتباهنا إليها. وإن هؤلاء الفائزين في تلك المنافسة الشرسة التي لا ترحم من أجل لفت الأنظار هم الأقدر على استثارة كوامن نفوسنا ونوازعنا النفسية. والملاحظ أن الصحيفة القادرة على خلق حالة نعر أخلاقي بشأن منظمة للجريمة لا وجود لها سوف تتفوق في المنافسة مع صحيفة أخرى تكتب تقارير عن انخفاض معدلات الجريمة. وليس المهم هنا ما إذا كانت قصص الأخبار صحيحة أو ذات صلة بالموضوع، وإنما المهم في المنافسة ما إذا كانت قصص الأخبار مثيرة أم لا، بمعنى هل تحرك أكثر الأزرار حساسية لمشاعرنا ونوازعنا أم لا. وما أحوجنا الآن إلى مزيد

من البحوث عن النتائج المجتمعية لهذه المنافسة المحمومة من أجل جذب الأنظار والاستحواذ على اهتمام الناس.

وغنى عن البيان أن وسائط الإعلام الجماهيرية (الميديا) تملك الآن قوى مهولة فى المجتمع الحديث. إنها قناة الاتصال الرئيسية، والسلطة الرابعة التى تشكل عصب الديمقراطية. ولكن وسائط الإعلام الجماهيرية (الميديا) على خلاف الفروع الأخرى للحكومة ومؤسسات السلطة لا تزال عمليا حرة من أى سيطرة خارجية، ولذلك فهى قادرة على إساءة استخدام سلطاتها. (أريكسون وأخرون، ١٩٨٩).

وسبق أن أوضحنا فى الباب التاسع كيف أن ميديا الأخبار لها نفوذ قوى على انتخاب السياسيين فى المجتمع الديمقراطى الحديث. وأصبحت مهارات الميديا أهم من المهارات السياسية فى الحملات الانتخابية. ويجرى انتخاب ميديا الأخبار على أساس صراعها من أجل البقاء من خلال عملية منافسة اقتصادية ضارية. إنها لكى تحصل على الإعلانات وعلى مصادر تمويل تعمل جاهدة على جذب أكبر عدد ممكن من القراء أو المشاهدين. وجدير بالملاحظة أن الكثير من الصحف والمجلات ومحطات التلفزيون وضعت لنفسها استراتيجية فعالة تستهوى وتأسر الانفعالات البدائية لجمهورها. وإن هذه الوسائط الإعلامية (الميديا) التى تعمد إلى التطفل على الحياة الخاصة لمشاهير الناس والاهتمام بمسائل الترويح وألعاب الحظ واليانصيب، وأخبار الجنس والرعب، أصبحت عناصر لا غنى عنها فى الاستراتيجيات التى تهدف إلى جذب القراء والمشاهدين ومن ثم أموال الإعلانات.

والنتيجة المترتبة على ذلك هي أن ميديا الأخبار هي التي تتحكم في السياسيين. ويتحكم المعلنون في الميديا، ولا يعبأ المعلنون بالخطط السياسية. وحصاد هذا كله أن أهم عمليات الانتخاب في المجتمع الديمقراطي الحديث باتت خارج السيطرة.

ت وتعتبر أحداث الجريمة والكوارث من أهم الموضوعات التى تستثير كوامن النفس وتثير اهتمام الناس، ولذا تستخدمها الميديا سلاحا لها فى المنافسة. وجدير بالذكر أن كم الجرائم التى تعرضها الميديا تكاد ألا يكون لها أية علاقة بالمعدلات الفعلية للجريمة،

كما وأن أنماط الجرائم المعروضة ليست هي الجرائم الممثلة للنوع السائد منها. معنى هذا أن الناس يحصلون على صورة شائهة ومبالغ فيها عن الجريمة مما يولد في النفوس خوفا ونزوعا نحو قيام نظام تسلطى. وتحرص الميديا على عرض أخبار الجريمة في إطار قصص شخص وليس في إطار مناقشة للموضوعات. ويعتبر العرض الانفعالي لمعاناة الضحايا من الموضوعات الأكثر إثارة واستهواء من عرض إحصاءات عن الجريمة أو عرض تفسيرات اجتماعية معقدة. ويخلق هذا صورة شائهة عن أسباب الجريمة. ويقع اللوم هنا على مظاهر القصور الأخلاقي عند الفرد المجرم وليس على أسباب اجتماعية وهيكلية مثل الحديث عن الفرص المنعدمة والسبل المسدودة أمام الأفراد. ويفضى هذا مرة أخرى إلى وضع استراتيجيات قاصرة بل وربما فاشلة الجريمة. (إلياس، آر. ١٩٩٣)

وإن النتيجة الشاملة للتركيز المبالغ فيه من جانب وسائط الإعلام (الميديا) على الجريمة والكوارث هو النزوع نحو الطابع الريجالي في المجتمع وهذه النتيجة في واقع الأمر ربما كانت من أهم عوامل إضفاء الطابع الريجالي في بلدان مثل الولايات المتحدة الأمريكية اليوم حيث المنافسة الشرسة بين وسائط الإعلام وانخفاض مستوى القدرة على التنظيم والتحكم.

وشمة وسائل ممكنة للعلاج نذكر من بينها توفر مصادر بديلة لتمويل الميديا، وفرض قيود على الإعلان وبرامج الرعاية المالية. (جونت ١٩٩٠، Gaunt؛ وباجديكيان المهرة الإعلان وبرامج الرعاية المالية. (جونت ١٩٩٠). وحيث إن التقانات الجديدة تجعل الاتصال الجماهيرى أرخص كلفة، فإن بدائل الميديا القائمة على الإعلان ستكون أكثر جدوى. وخير مثال على ذلك شبكة الإنترنت، ذلك أن هذه التقانة هيأت ولأول مرة في التاريخ حرية التعبير التي أضحت متاحة للجميع بثمن زهيد يتحمله الإنسان العادى. ولهذا علينا إذا أردنا للديمقراطية النجاح والسيادة في المستقبل أن نحافظ على حرية الميديا الإلكترونية وأن تظل بعيدة عن الرقابة وغيرها من مصادر النفوذ غير ذات الصلة.

### ١٤-٦ مضار الوضع الكاليبتي

وصولا إلى هذه النقطة ربما تكون لدى القارئ انطباع بأن كل شيء ينتمى إلى الوضع الكاليبتى جيد وخير وكل ما ينتمى للطابع الريجالى فهو سيء وشر. ولكن هل لنا أن نكون على يقين من أن عالما يسوده الطابع الكاليبتى سيجعل الناس أكثر سعادة؟ لا بكل أسف. الأمور ليست هكذا بسيطة جدا. إن الأمن غير السعادة. ومن ثم كيف لنا أن نقيس السعادة ونوعية الحياة؟ وكيف لنا أن نحدد ما إذا كان الناس أكثر سعادة في مجتمع ما دون الآخر؟

طبيعى أن هناك بؤسا فى غالبية المجتمعات الريجالية: حرب وكثافة سكانية زائدة، وفقر ومجاعة وأوبئة وعمل شاق وعبودية ونظام صارم وعدم تسامح وتعصب وظلم ... إلخ. وطبيعى أيضا أن لا أحد سوف يفضل طوعيا مثل هذه الحياة. ومع هذا فإن المجتمع الريجالى له ميزة نفسية مهمة: إذ هناك دائما شيء تكافح من أجله. كفاح من أجل دعم الأسرة والحفاظ عليها، أو دعم الوطن والحفاظ عليه، وهى أمور تعطى الحياة معنى. إذن ثمة دائما سبب للحياة.

وليس الحال كذلك فى غالبية الثقافات الكاليبتية حيث يمكن أن يشعر فيها البعض بأن لا شىء هناك يعيشون من أجله. كل امرئ مكتف بذاته، ولا أحد يريد منك العون والمساعدة، وإذا لم تشعر بأن الحياة جديرة بأن يحياها المرء، فلن تطمع فى مزيد دون أن يراودك شعور بالذنب تجاه الآخرين. وإن هذا الشعور بالخواء وافتقاد التضامن ينعكس فى صورة أحداث مأساوية مظهرها العزوف عن الحياة فى البلدان ذات الثقافة الكاليبية.

والمعروف أن جميع المجتمعات بها، لسبب أو لآخر، سكان يشعرون بعدم الأمان أو لديهم مشكلات تؤرق حياتهم. وعادة ما يرتبط مثل هؤلاء الناس بحركات أو مؤسسات ذات ثقافة ريجالية يمكنها أن تحقق قدرا من السكينة لعقولهم وتخفف عنهم شعورهم بالمسئولية تجاه حياتهم. ونجد هذا في مؤسسات مثل الأديرة والطوائف الدينية والمنظمات السياسية والتجمعات الشبابية ومنظمات الجريمة وفي الوظائف التي

تطلب شروطا قاسية وعملا دؤوبا أو وظائف خطرة، أو منظمات عسكرية أو شبه عسكرية ... إلخ وسوف توجد دائما منظمات مختلفة ذات مستويات ـ ر/ك متباينة كل منها تسد فراغا في الموطن الملائم وتوفر هذه المنظمات ذات الثقافة الريجالية، بدرجة أو بأخرى، ميزة مباشرة لمن تستهويهم تلك المنظمات ويلتحقون بها: مثل النظام والضبط والربط والتضامن وتنظيما محدد المعالم والهدف مما يعطى معنى للحياة ويؤنس النفس غير الآمنة ويمنح السكينة والهدوء لمن يعانون من عدم الاستقرار. ويمكن لهذه المنظمات أن تحمى الشخصيات الضعيفة من إدمان خطر أو جريمة أو بؤس اجتماعي.

ولهذا السبب يمكن أن تظهر دائما حاجة إلى مؤسسات ذات طابع ثقافى ريجالى بدرجة أو بأخرى حتى داخل المجتمعات ذات الثقافة الكاليبتية. مثال ذلك أن علاج مدمنى المخدرات يستلزم توفر درجة عالية من الثقافة الريجالية أكثر مما يمكن للمجتمع أن يتقبله فى مجالات أخرى، وذلك لأن إدمان المخدرات يمكن اعتباره فى ذاته أمرا ذا طابع ريجالى، بمعنى انه يحرم المدمن من السيطرة الذاتية. وتعتبر القوات المسلحة، كما سبق أن أشرنا، مجالا آخر يستلزم درجة معينة من الطابع الثقافى الريجالى.

ولكن إلى أى حد يمكن أن يتسامح مجتمع كاليبتى تجاه المنظمات الريجالية؟ هذا أمر رهن اعتبارات متباينة. إن المنظمة الريجالية ربما تتخذ لنفسها هدف مثاليا أو غرضا مفيدا اجتماعيا، ومن ثم تستفيد من الحاجة النفسية لدى بعض الناس والتى تستوجب قدرا من الثقافة الريجالية. وثمة منظمات أخرى يقتصر نشاطها على الداخل فقط يمكن ألا تكون مفيدة ولا ضارة للمجتمع المحيط بها. ولكن المنظمات الريجالية يمكن أيضا أن تكون ضارة بالمجتمع. وقد يحدث هذا على سبيل المثال بسبب عملية التعبئة العدوانية لأعضاء جدد، أو بسبب الاستقلال الاقتصادى للأعضاء، أو بسبب نزوع لارتكاب الجريمة ومن ثم تؤثر، بحكم كونها كذلك، على المجتمع المحيط بها وتدفعه في اتجاه مزيد من الطباع الثقافي الريجالي.

## ۱٤-٧ مخاطر ومحاذير تتعلق بتطبيق نظرية -R/K

النظرية الثقافية ـ ر/ك أكثر ملاءمة لمقارنة ثقافات مختلفة عن تحليل ثقافة منفردة. وإن تطبيق النظرية في مجال الحياة العملية ينطوى على كثير من مصادر الأخطاء على نحو ما أوضحنا في الباب الثالث عشر. مثال ذلك أن تحليل قطعة فنية واحدة يمكن أن ينطوى على مشكلات مهمة. كذلك فإن سوء التأويل والمبالغة المفرطة في تأويل الأعمال الأدبية والأساطير ... إلخ مشكلة معروفة ومشهورة، وأيضا تتزايد مخاطر التأويلات الخاطئة مع تزايد الحاجة إلى النظرية ـ ر/ك للتأويل.

وحيث إن تحليل نظرية ما ليس له من أهمية سوى أهمية أكاديمية فسوف تكون هناك فرصة للمناقشة ولاختلاف الآراء دون ضرر أو ضرار. ولكن النظرية عند وضعها موضع التطبيق، وحيث تكون النظرية ـ ر/ك ملائمة إلى حد كبير، فإن النتائج المترتبة على الأخطاء النظرية قد تكون شـديدة الخـطر. ونسـاً ماذا على سـبيل المثال لو استخدمنا النظرية في مجال بذل الجهد لتحقيق سلم دولي، بينما تنطوى النظرية على خطأ ما؟ إننا نستطيع، من ناحية أخرى، أن نقول إن مخاطر القرارات غير الملائمة والمؤسفة ستكون في حالة عدم توافر نظرية أعلى كثيرا مما لو كنا نعمل في ضوء النظرية.

وثمة سؤال طبيعى وهو ما إذا كان بإمكان حاكم مستبد طاغية أن يستخدم نظرية ـ ر/ك لتعزيز سلطته السياسية؟ وأود أن أجيب على هذا السؤال قائلا إن تلك الوسائل التى ذكرتها نظرية الانتخاب الريجالى سبق أن عرفها وطبقها حكام ديكتاتوريون عديدون على مدى آلاف السنين. إذ تهيئ النظرية فرصا أفضل للرؤية عبر الوسائل الريجالية بدلا من ابتكار وسائل جديدة. وتهيئ النظرية من ناحية أخرى فرصا جديدة لتلك الحكومات التى تريد دعم السلم والديمقراطية.

وكم هو يسير أن نتخيل شخصا ما سوف يحاول التأثير في مستوى - رك لمجتمع ما عن طريق التحكم في الإنتاج الفني لهذا المجتمع وأن تقديم العون المادي لأنواع بذاتها من الفن وقمع أنواع أخرى هي وسيلة سياسية معروفة في البلدان

الريجالية ولكنها تكاد تكون بغير فعالية أو تأثير في المجتمع الكاليبتي. وتوجد قنوات اتصال مختلفة وكثيرة جدا، فنية وشفاهية، بحيث أن أي رسالة مطلوب توصيلها لأسباب نفسية ستجد دائما سبيلا لها. وهذا هو ما نشهده اليوم في بلدان ديمقراطية كثيرة: مثال ذلك أن الثقافة العليا ذات الطابع الريجالي نسبيا والتي تدعمها الدولة أو الطبقة العليا في المجتمع لا تمنع الثقافة الشعبية، ثقافة البوب، ذات الطابع الكاليبتي الغالب، من الانتشار والازدهار.

# ١٥ - توضيح معانى المصطلحات

توضح القائمة التالية معنى المصطلحات المستخدمة فى هذا الكتاب، خاصة حيث يكون المعنى المقصود غير ظاهر، والهدف من هذه التوضيحات مساعدة القارئ فقط وليس لأن تكون تعريفات جامعة مانعة.

## عنصر اجتماعي فاعل Actor, Socio actor

هذا التعبير مستمد من استخدام المسرح كصورة مجازية عن الحياة الاجتماعية. والعنصر الاجتماعي الفاعل هو أى شخص يشارك فى الحياة الاجتماعية، خاصة من يؤدى شيئا ذا دلالة وأهمية.

#### تكيفي Adaptive

السمة التى تزيد من صلاحية الكائن. ويمكن أن يشير المصطلح إلى أى مقياس لتقدير الصلاحية.

### تحديد جدول الأعمال Agenda setting

تقرير أية موضوعات ستكون موضوع المناقشة والحديث (ماك كومبس، ١٩٩٣).

# الألبلات Alleles

أشكال بدبلة للجينة

#### الفن Art

عمل فنى يلقى تقييما لأسباب جمالية أو ثقافية وليس بالضرورة لأسباب نفع عملى. ويشتمل على الغناء والموسيقى والرقص والحكايات والمسرح والسينما والصور وأعمال النحت والآثار والعمارة وتزيين الجسد.

# النزعة التسلطية Authoritarianism

خاصية نفسية اشخص يدعم النظام الصارم ويجد الأمن في الخضوع ازعيم قوى.

### العلاج السلوكي Behavior therapy

علاج نفسى قائم على نظرية التعلم بهدف تغيير سلوك المريض

## الزرار النفسى Button, psychological

ميمات كثيرة تكتسب صلاحياتها من الضغط على الأزرار الصحيحة في نفوسنا، أي تستثير في النفس ما تهوى، وكلمة زرار هي مجاز للدلالة على الآليات النفسية التي تجعلنا نولى اهتماما خالصا لموضوعات بذاتها مثل الجنس، والفرص التي تيسر كسب المال، أو تشكل أخطارا على الأطفال. ووصفنا في الباب الثاني بعض الأزرار الأكثر إثارة وفاعلية. والملاحظ أن أسلوب استثارة الأزرار النفسية منتشر في الإعلانات التجارية وفي الحملات السياسية.

# القياس المقطعي (موسيقي) Cantometrics

التشخيص المنظومي والكمي لأسلوب الغناء

#### التطور المشترك Coevolution

المزاوجة بين عمليتين تطوريتين أو أكثر مع التأثير المتبادل بينهما، مثال: بين التطور الجينى والتطور الثقافي.

# العلاج المعرفي Cognitive therapy

تقنية علاج نفسى هدفها تغيير المفاهيم لدى المريض، وترتكز على النظرية القائلة إن معتقدات لا عقلانية يؤمن بها المريض وتسبب له أعراضا غير مطلوبة، وإن نظرة المعالج إلى العالم أصدق من نظرة المريض.

# مفهوم Concept

فكرة أو رأى عام

# تصور ـ فهم Conception

طريقة تفكير أو فهم شيء ما. صورة معرفية (يلاحظ القارئ أنني لم أستخدم كلمتي مفهوم وتصور هنا بنفس المعنى المستخدم في المصطلحات المركبة مثل سوء فهم، أو فهم مسبق.

### پشوش Confounding

المشكلة في التحليل الإحصائي حيث نتيجة عامل يتعذر تمييزها عن نتيجة عامل أخر بسبب تغيرهما معا في وقت واحد.

### النزعة المحافظة conservatism

الثقافة المحافظة ثقافة لا تتسامح مع أفكار أو أساليب حياة جديدة أو خارجة عن التقليد. والثقافة المحافظة أكثر استقرارا من الثقافة التجريدية حال بقاء الظروف الخارجية ساكنة ثابتة.

#### بناء Construction

البناء الاجتماعي ظاهرة موضوع تصور معرفي مشترك بين أبناء ثقافة واحدة. والنزعة البنائية الاجتماعية هي الدراسة السوسيولوجية للظواهر تأسيسا على أسلوب تحديد معناها وتصورها من جانب أبناء ثقافة ما موضوع الدراسة بغض النظر عما إذا كانت هذه التصورات ذات معنى أو مفهومة لدى ثقافة العالم الباحث.

#### ثقافة Culture

نمط متسق ومترابط من الرموز والتقاليد والأفكار والقيم والمعايير والمعانى ينتقل ويتكاثر عن طريق وراثى غير جينى شأن السلوكيات وتشكيل الأعمال الفنية (انظر كرويبر وبارسونز، ١٩٥٨)

### التطوير Development

تغير نسق ما في الزمان. وتشير الكلمة غالبا إلى مفهوم مفاده أن التغيرات سنتبع مسارا محددا من قبل. ولكن هذا المعنى غير مقصود هنا حيث الكلمة مستخدمة كمرادف لكلمة التطور.

### انحراف، نشوز Deviance, Deviation

يستخدم هذا المصطلح بالمعنى البنائي كاسم لأشخاص أو موضوعات أو أفعال والتي يعتبرها المجتمع جانحة منحرفة غير مطلوبة أو خطرة.

### التحريف Deviantization

عملية تعريف شيء ما أو شخص ما بأنه منحرف.

# اختلال وظیفی / قصور وظیفی Dysfunctional

ليس له وظيفة أو قاصر عن الوفاء بالوظيفة المطلوبة.

# الإيتولوجيا - علم السلوك المقارن Ethology

البيولوجيا السلوكية - الدراسة البيولوجية للسلوك.

#### تطور Evolution

تغير منظومة ما في الزمان، والذي يحدث عادة نتيجة عملية انتخاب. وتفيد الكلمة غالبا تصور أن التغيرات سوف تتبع اتجاها محددا نسميه تقدما. ويتعارض مثل هذا الفهم مع النظرية التي يطرحها كتابنا هذا.

## قوة تفسيرية Explanatory power

النظرية أو النموذج تكون له قدرة تفسيرية إذا كان يفسر الملاحظات تفسيرا جيدا وإذا كانت التنبؤات المبنية على أساس النموذج دقيقة على الأرجح

### صلاحية Fitness

قيمة انتخابية. القدرة النسبية لفرد ما أو جماعة ما أو سمة ما على البقاء والتكاثر عن طريق الوراثة الجينية أو الثقافية في ظروف بعينها.

# التأطير Framing

تحدید مسالة ما داخل نموذج إرشادی أو إطار تفسیری معین، ومن ثم ینقل بعض جوانب مسالة بوضوح أكبر من غیره مما یدعم ویعزز تعریفا محددا لمشكلة ما، أو تأویلا سببیا لها، أو تقییما أخلاقیا أو توصیة بعلاج معین. (بان وكوسیكی & Pan الاسبیا لها، وإنتمان ۱۹۹۳، ۱۹۹۳).

# وظيفة Function

وظيفة سمة أو ظاهرة ما هي النتيجة المترتبة عليها والتي تسهم في تحقيق صلاحيتها الذاتية أو صلاحية الكائن الحي الحامل لها. وتشكل هذه النتيجة الأساس لعملية الانتخاب المسئولة عن تطور وبقاء السمة أو الظاهرة. وليس بالضرورة أن يتعرف الأفراد موضوع النتيجة على الوظيفة.

## الوظيفية Functionalism

إحدى مدارس الأنثروبولوجيا الثقافية والتي تركز على دراسة وظيفة المؤسسات الاجتماعية.

# جماعة . فريق Group

تجمع من أفراد يربطهم ببعضهم إدراك لهوية اجتماعية مشتركة، مثال ذلك القبيلة أو الأمة.

### الانتخاب الجماعي Group selection

انتخاب جينى أو ثقافي يؤثر على الجماعات دون الأفراد وحدهم.

## متماثل ـ متناظر Homologous

عن الأعضاء التي لها أصل أو منشأ تطوري مشترك.

# الرهاب التماثلي - القوبيا التماثلية Homophobia

خوف لاعقلاني من الجنسية المثلية.

#### المضيف - العائل Host

الشخص الحامل للميمة.

# الدراسة الفردية Idiographic

تشير إلى منهج البحث العلمى الذى يعتبر أى حدث شيئا فريدا ولا يحاول صوغ منظومة نسقية أو الكشف عن مظاهر الاطراد.

## نكاح المحارم Incest

اتصال جنسى غيرى بين شخصين تربط بينهما علاقة دم مثل الأخ والأخت.

## ابتکار ۔ تجدید Innovation

ظاهرة ثقافية حديثة الظهور مثال ذلك فكرة دينية أو زى جديد أو أسلوب حياة جديد. وقد يكون نتيجة تخطيط عقلانى.

# النزعة التجديدية Innovatism

لوصف الثقافة المتسامحة مع ظهور أفكار جديدة وتكشف عن اهتمام وإعجاب بكل ما هو جديد. وتتصف الثقافة التجديدية بالقدرة على التكيف مع التغيرات الطارئة على الظروف الخارجية بأسرع مما تقدر الثقافة المحافظة.

### غريزة Instinct

نمط إرجاعى ومحكوم بدرجة كبيرة بالجينات أكثر من التعلم. وصادف هذا المفهوم انتقادات كثيرة، واقترح الباحثون مصطلحات بديلة. والمشكلة الأساسية بالنسبة لكلمة "غريزة" أنها يمكن أن تفيد معنى وجود سلوك ثابت وغير مشروط وشبيه

بالة الروبوت وخارج عن نطاق السيطرة الواعية. وهذا المعنى غير وارد هنا. ولن أزعم بأن ثمة جين محدد ويمكن التعرف عليه يكمن وراء كل نمط سلوكى غريزى محتمل، أو أن مثل هذا النمط لا يتأثر بالفوارق الثقافية. وإن كل ما أقوله هو أن الجينات لها تأثير مهم على تفضيل الناس السلوك على نحو معين في ظروف بعينها.

### مؤسسة Institution

ممارسة اجتماعية تتكرر بانتظام وتجد الدعم والتأييد من قبل المعايير الاجتماعية ولها أهمية أساسية في الهيكل الاجتماعي.

## استدخال Internaligation

عملية تعلم يتحول عن طريقها مفهوم خارجى إلى جزء دائم من البنية الذهنية للفرد. ويعتبر المجتمع أى معيار تم استدخاله أمرا طبيعيا. ومن ثم فهو يمتنع على النقد.

#### كاليبتي Kalyptic

نقيض مصطلح ريجالى .Regal والثقافة الكاليبتية هى تلك التى لا تهيمن عليها الصراعات والنزاعات الخارجية وتنفق موارد كثيرة لإشباع الفرد دون تعزيز ودعم الجماعة، وتولى أهمية للحرية الفردية، وجدير بنا استعمال الكلمتين ريجالى وكاليبتى على أساس الاختلاف النسبى من حيث الدرجة وليس باعتبارهما نمطين مثاليين مطلقين. ولعل الأنسب القول بأن الثقافة س أكثر ريجالية من الثقافة ب، بدلا من وصف أيهما وصفا مطلقا.

# سياسة حرية العمل Laissez-faire policy

سياسة عدم التدخل

#### لاماركي Lamarckian

العملية اللاماركية هي ألية تطورية حيث يمكن وراثة السمات المكتسبة.

### اللاماركية Lamarckism

نظرية تقول بإمكانية وراثة السمات المكتسبة.

#### المحل الهندسي Locus

مكان محدد على الكروموزوم به الشفرة الجينية الخاصة بسمة محددة.

#### التطبيب Medicalization

عملية إعلان أن مشكلة محددة حالة مرضية وتعهد إلى الطب بمسئولية وسلطة المناقشة ومكافحتها.

### الميمة Meme

وحدة معلومات ثقافية مناظرة للجينة. ومشكلة هذا المفهوم أنه يمكن أن يفيد ضمنا الاعتقاد بأن الثقافة تحكمها وحدات متمايزة وغير قابلة للانقسام.

#### المركب الميمي Meme Complex

حزمة من الميمات يجرى انتخابها معا كمجموعة واحدة.

# التكيف الأعلى ـ التكيف الحاكم Metaadaptation

سمة متطورة تكمن قيمتها التكيفية الرئيسية في واقع أنها تيسر تطور سمات أخرى. (تسمى أحيانا التكيف المسبق Pre-adaptation، ولكن المصطلح الأول هو الأفضل لأن السمة التكيفية العليا سوف تتطور على الأرجح في تطور مشترك مع سمة واحدة على الأقل من بين السمات التي تيسسر تطورها، ولا تأتى سابقة عليها في الزمن).

#### الذعر المعنوى Moral Panic

خوف جماعى مسرف الغاية من خطر حقيقى أو متوهم يغشى المجتمع ويسود اعتقاد بأنه يتهدد النظام الاجتماعى السائد. ويتضمن الذعر المعنوى ردود أفعال انفعالية قوية وإجراءات مفاجئة لمكافحة الخطر موضوع الإدراك الاجتماعى، ويسمى الذعر المعنوى المنظم "مطاردة السحرة".

### الانتخاب الطبيعي Natural selection

عملیة تطور بسیطة تمضی حسب نموذج داروین وترتکز علی طفرات عشوائیة وأسباب بقاء فارقة.

## الجدارة الإخبارية Newsworthiness

معيار الانتخاب الذى يطبقه الصحافيون عند الحكم على مدى الأهمية التى يوليها القراء، حسب رأيهم، لما ينشرونه من قصص بذاتها.

## نسقی ۔ تقنینی Nomothetic

منهج البحث العلمى الذى يحاول وضع صبياغة نسقية والكشف عن مظاهر الانتظام دون النظر إلى كل حدث باعتباره حدثا متفردا عكس "دراسة فردية" Idiographic

### التطور الفردى Ontogeny

تطور الكائن الحي الفرد.

# تأويل مفرط Over-interpretation

الزعم بأن نظاما ينطوى على رسائل خافية أكثر مما هو فيه حقيقة. وأن نعزو إلى التفاصيل معنى غير وارد فيها. أو أن نقر أو نرى في النص أكثر مما يشتمل عليه واقعيا.

# نموذج إرشادى - إطار فكرى Paradigm

تقليد نظرى أو نظرة جامعة إلى العالم تخص مدرسة فكرية بذاتها أو بدهيات أو تعريفات أو رموز أو مناهج وطريقة تفكير تتضمنها منظومة متطابقة منطقيا. (انظر أيضا الكون المعنوى الرمزى Symbolic-moral Universe)

# التطور الوراثى النوعي Phylogenetic

التاريخ التطوري الجيني للنوع.

## اللعب ـ اللهو Play

اللعب نشاط ينخرط فيه المرء قصد الاستمتاع دون أية أهداف أو غايات مباشرة. ويتمثل هذا بوجه خاص في النشاط التلقائي للأطفال ولصغار الحيوانات. ويكاد يكون مستحيلا تقديم تعريف محدد ودقيق دون الرجوع إلى وظيفة التعلم المفترضة أو الشعور غير المحدد للهو والمزاح.

## استباق Priming

طريقة تأطير مسالة ما عند ذكرها لأول مرة. ويؤثر هذا على طريقة المستمع في التفكير في هذه المسائلة مستقبلا.

### بدائی Primitive

أصلى، يشبه صورة الإنسان الأول.

### إسقاط Projection

آلية دفاع نفسى ضد دوافع باطنية مرفوضة مما يجعل المرء يعزو هذه الدوافع إلى شخص آخر أو جماعة أخرى.

# الانتخاب الثقافي ـ ر/ك R/K- selection, cultural

يحدث عندما تتوفر لجماعة ما فرص موضوعية التوسع السياسى والثقافى أى لهزيمة جماعات أخرى وفرض أيديولوجيتها أو ثقافتها على المهزومين، ولكنها تواجه فى الوقت نفسه مخاطر السقوط ضحية لتوسع جماعات أخرى. أو بعبارة أخرى إن الجماعة هنا تهيمن عليها الصراعات والحروب الخارجية. ويؤدى الانتخاب الثقافى ـ ر/ك إلى تخصيص نسبة عالية من موارد الجماعة لمواجهة الحروب أو النزاعات الخارجية أو أى أخطار جمعية أخرى، وإن الجماعة التى تمتلك أقوى قوة عسكرية وأفضل إستراتيجية سوف تفوز وتنتصر فى عملية الانتخاب الجماعى الثقافى. أو بعبارة أخرى إن الانتخاب ـ ريفضى إلى التسلح التقانى والأيديولوجي.

## الانتخاب الجينى ـ ر/ك

يدخل هذا في تصنيف العمليات التطورية، حيث نشير إلى عمليتين: الانتخاب ـ ر والانتخاب ـ ك. إذ كان نوع ما من الكائنات الحية يعيش في ظروف وفرة من الموارد بحيث تتهيأ له فرص جيدة التوسع مع وجود أخطار كبيرة مثل حيوانات مفترسة، فإن هذا النوع سوف يستهلك أقصى ما يمكن من الموارد على التناسل بأسرع ما يمكن وهذا هو ما يسمى الانتخاب ـ ر. وحرف ال ( c = R ) هو الرمز الرياضى الدال على معدل التكاثر.

والعكس هـ والانتخاب ـ ك. وهذا هو ما يحدث عندما يعيش أفراد نوع فى بيئة مكتظة والموارد المتاحة محدودة. ومن ثم فإن العوامل التى تحد من السكان هى الموارد وليست احتمالات أخطار الافتراس. ويشير حرف الكاف K إلى الرمز الرياضى الدال على طاقة أو سعة الحمل، أى أقصى عدد من الأفراد يمكن أن تدعمهم موارد الموبل.

### ترشید ـ تبریر عقلانی Rationalization

آلية نفسية تضفى سببا عقلانيا افتراضيا على تصرف أو عمل ما يبرر العمل فى نظر الفاعل ويخفى الباعث الحقيقى. ولا يكون المرء واعيا بأنه يخدع نفسه فكريا.

## الاختزالية Reductionism

محاولة تفسير جميع الظواهر بالرجوع إلى إطار فكرى واحد محدد دون الإقرار بالإمكانات التفسيرية للأطر الفكرية الأخرى. ويتضع هذا بوجه خاص بشأن محاولات تفسير منظومة مركبة عن طريق تحليل مكوناتها الجزئية في استقلال عن بعضها. مثال ذلك عند محاولة تفسير ظواهر جماعية بالرجوع إلى علم النفس الفردي.

### ريجالي Regal

مفهوم ريجالي أو طابع ثقافي ريجالي يمكن تحديده كما يلي

- الانتخاب الريجالى عملية انتخاب ثقافية تهيمن عليها الصراعات داخل
   الجماعة أو أى أخطار جمعية أخرى.
  - ٢- الثقافة الريجالية هي نتاج مثل هذا الانتخاب؛ أو
  - ٣ الثقافة التي تنفق نسبة عالية من مواردها على التوسع أو الدفاع؛ أو
- ٤ الثقافة التى تقيد حرية الفرد من أبناء المجتمع وتفرض متطلبات كثيرة وكبيرة على موارد الفرد بغرض دعم الجماعة.
- ه المنتج الثقافى الريجالى ظاهرة ثقافية تشكل جزءا من استراتيجية ثقافية
   ريجالية، أو أنها منتج نمطى لثقافة ريجالية

#### دین Religion

جزء من ثقافة المجتمع يتعلق بالمقدس أو يضفى عليه المجتمع سببا قدسيا.

#### کبت Repression

آلية دفاع نفسى تفضى إلى تحول دافع غير مقبول إلى أن يصبح كامنا فى اللاشعور.

### شعيرة Ritual

فعل نمطى ذو معنى رمزى.

#### المقدس Sacred

أستخدم هنا تعريفا سوسيولوجيا للقداسة، وهو أوسع من التعريف اللاهوتى. ويشير المقدس إلى أى شيء ينتمى في تصور الناس إلى عالم متعال مفارق وغيبى، أو إلى قوى وكائنات غيبية مفارقة للطبيعة، أو إلى كائنات ينظر إليها المجتمع باعتبارها محارم وقد تكون الكائنات المقدسة خيرة (الله - الملائكة) أو شريرة (الشيطان)، أو كائنات متكافئة الضدين، أي جامعة لثنائية نقيضية وتوجى بالرهبة (الأرواح وقوى الطبيعة).

### مخطوطة Script

المعرفة المكتسبة اجتماعيا عن طريق التعلم وتولد الفعل. والمخطوطة الاجتماعية لا تصف فقط الأدوار والأفعال، بل تصف أيضا الحوافز والمشاعر التي من المفترض أنها لدى العناصر الفاعلة.

### الانحراف الثانوي Secondary Deviation

السلوك المنحرف والهوية المنحرفة سببها رد فعل من الشخص إزاء العزلة الاجتماعية وما يعزوه إليه المجتمع من وصمات ومايسببه له من قهر ويظهر كنتيجة تأثير انحراف أصلى (أولى). ويسمى أيضا تضاعف الانحراف.

#### انتخاب Selection

١ - البقاء الفارق أو التكاثر الفارق.

٢ - عملية تطورية تتضمن عملية انتخاب.

### معيار الانتخاب Selection Criterion

سمة لها تأثير رئيسي على الصلاحية.

### الجنسانية Sexuality

۱ – من وحى التراث الفرويدى ذهبت فى تعريف مفهوم الجنسانية إلى وضع تعريف فضفاض للغاية، ويشتمل على أى هوى أو جاذبية انفعالية بين الناس وأى تعبير شعائرى ناتج عن ذلك، من مثل السلام باليدين مع هزهما، والعناق. وإنه لمن المستحيل وضع حد فاصل دقيق يمايز بين الجنسانية وغيرها من مشاعر لاذة.

٢ - علاوة على ذلك استخدمت الكلمة بالمعنى الذى يقصده أصحاب المذهب البنيوى كاسم لأى شىء يراه المجتمع جنسيا، بمعنى أى شىء يعزوه المجتمع إلى الفئة التى يشير إليها هذا المفهوم مثل فعل التكاثر.

# البيولوجيا الاجتماعية Sociobiology

الدراسة البيولوجية للسلوك الاجتماعي.

#### اللواط Sodomy

مفهوم دينى فى العصر الوسيط يتضمن أى فعل جنسى يراه المجتمع منافيا للطبيعة أو خطيئة. ويشتمل على الجنسية المثلية، الاتصال الجنسى بالحيوانات، والتماس اللذة الجنسية عن طريق الفم أو الدبر. ولا تزال الكلمة مستخدمة بمعان متباينة فى بعض التشريعات على الرغم من أنه لم يوضع لها تعريف محدد متفق عليه.

### الوصم Stigmatization

التشهير. عملية اجتماعية يوصم بها فرد أو جماعة بالانحراف أو فقدان الاعتبار.

#### التسامي Sublimation

الية دفاع نفسى تؤدى إلى إعادة توجيه هدف غريزى مقموع أو مكبوت بحيث يجد متنفسا مقبولا اجتماعيا.

# الكون الأخلاقي الرمزي Symbolic-moral Universe

نظرة إلى العالم أو أسلوب تفكير يدمج الرموز والمعانى والقيم والنوافع والأسباب في منظومة متسقة منطقيا، دورها إضفاء شرعية على نظام أخلاقي. (بن يهودا، ١٩٩٠).

وهذا المصطلح مناظر لمصطلح النموذج الإرشادى أو الإطار الفكرى بارادايم مع فارق محدد وهو أن مصطلح النموذج الإرشادى (بارادايم) يستخدم أساسا فى الخطابات العلمية بينما مصطلح الكون الأخلاقى الرمزى مستخدم فى الخطابات اليومية الأخلاقية والسياسية.

### محرم ـ تابو Taboo

تحريم يضفى عليه المجتمع سببا مقدسا.

# المتعالى ـ المفارق Transcendent

مقدس أو خارق للطبيعة. موجود منفصل عن عالم الشهادة المادى.

### تباین Variation

- ١ حالة تنوع بين السكان
- ٢ تقلب الظاهرة مع الزمان
- ٣ تستخدم الكلمة أحيانا كمرادف للتجديد أو الطفرة.

#### الانتخاب البديل Vicarious selection

آلية انتخاب جديدة تحل جزئيا محل آلية انتخاب أقدم أو أبطأ أو أقل كفاءة. والآلية البديلة هي من خلق وإنتاج الآلية الأقدم وتفضى إلى السير في الاتجاه نفسه تقريبا الذي تسير فيه الآلية القديمة.

#### مطاردة السحرة Witch-hunt

انظر الذعر المعنوى.



# المراجع

Adams, Henry E., et. al. (1996): Is Homophobia Associated With Homosexual Arousal? Journal of Abnormal Psychology, vol. 105, no. 3, p. 440.

Adams, Richard N. (1991): Social Evolution and Social Reproduction. New Literary History, vol. 22, no. 4, p. 857-876.

Adler, Freda (1983): Nations Not Obsessed with Crime. Littleton, Colorado: Fred B. Rothman & Co.

Adorno, T.W.; Frenkel-Brunswik, E.; Levinson, D.J.; Sanford, R.N. (1950): *The Authoritarian Personality*. New York: Harper and Brothers.

Ager, Lynn Price (1977): The Reflection of Cultural Values in Eskimo Children's Games. in: Lancy, David F.; Tindall, B. A. (eds.): The Study of Play: Problems and Prospects. New York: Leisure Press, p. 92-98.

Aldrich, Howard E. (1979): Organizations and Environments. New Jersey: Prentice-Hall.

Allen, G., et.al. (1992): Twinning and the r/K Reproductive Strategy: A Critique of Rushton's Theory. Acta Geneticae Medicae et Gemellogiae, vol. 41, no. 1, p. 73.

Allison, Paul D. (1992): Cultural Relatedness Under Oblique and Horizontal Transmission Rules. Ethology and Sociobiology, vol. 13, no. 3, p. 153-169.

Almeida, José-Maria G, Jr.; et.al. (1984): Commentary on Charles J. Lumsden and Edward O. Wilson (1982) Précis of Genes, Mind, and Culture. The Behavioral and Brain Sciences, vol. 7, no. 4, p. 738-744.

American Civil Liberties Union (1991 a): Artistic Freedom. Briefing Paper. New York.

American Civil Liberties Union (1991 b): Arts Censorship Project Newsletter, vol. 1, no. 1. New York.

Anderson, Connie M. (1989): The Spread of Exclusive Mating in a Chacma Baboon Population. American Journal of Physical Anthropology, vol. 78, no. 3, p. 355.

Aoki, Kenichi; Shida, Mitsuo; Shigesada, Nanako (1996): Travelling Wave Solutions for the Spread of Farmers into a Region Occupied by Hunter-Gatherers. Theoretical Population Biology, vol. 50, no. 1, p. 1.

Arens, William (1978): Games societies play. New Scientist, vol. 78, no. 1108, p. 836-838.

Arens, W. (1979): The man-eating myth: Anthropology and anthropophagy. New York: Oxford University Press.

Ariel, Shlomo; Sever, Irene (1980): Play in the Desert and Play in the Town: On Play Activities of Bedouin Arab Children. in: Schwartzman, Helen B. (ed.): Play and Culture. New York: Leisure Press, p. 164-175.

Ariès, Philippe (1960): L'enfant et la vie familiale sous l'Ancien Régime. Paris: Editions Plon. English translation: Centuries of childhood. Harmondsworth: Penguin Books, 1973.

Bäck, Thomas; Hammel, Ulrich, Schwefel, Hans-Paul (1997): Evolutionary Computation: Comments on the History and Current State. IEEE Transactions on Evolutionary Computation, vol. 1, no. 1, p. 3-17.

Badinter, Elisabeth (1980): l'amour en plus: Histoire de l'amour maternel (XVII-XX siècle). Paris: Flammarion. English translation: Mother love: myth and reality: motherhood in modern history. New York: Macmillan, 1981.

Bagdikian, Ben H. (1983): The Media Monopoly. Boston: Beacon Press.

Bagehot, Walter (1867): *The Pre-Economic Age.* The Fortnightly, Nov. 1. reprinted In Bagehot (1872) and (1974) with the title *The Preliminary Age.* 

Bagehot, Walter (1868): The Age of Conflict. The Fortnightly, Apr. 1. reprinted in Bagehot (1872) and (1974) with the title The Use of Conflict.

Bagehot, Walter (1869): Nation-Making. The Fortnightly, Jul. 1. reprinted in Bagehot (1872) and (1974).

Bagehot, Walter (1871): Nation-Making. The Fortnightly, Dec. 1. reprinted in Bagehot (1872) and (1974) with the title Nation-Making (continued).

Bagehot, Walter (1872): Physics and Politics. London: Henry S. King.

Bagehot, Walter (1974): The Collected Works of Walter Bagehot edited by Norman St. John-Stevas. Volume VII. London: The Economist.

Bajema, Carl Jay (1972): Transmission of Information about the Environment in the Human Species: A Cybernetic View of Genetic and Cultural Evolution. Social Biology, vol. 19, no. 3, p. 224-226.

Ball, John A. (1984): *Memes as Replicators*. Ethology and Sociobiology, vol. 5, no. 3, p. 145.

Bannister, Robert C. (1979): Social Darwinism. Science and Myth in Anglo-American Social Thought. Philadelphia: Temple University Press.

Barker-Benfield, Ben (1972): The Spermatic Economy: A Nineteenth-Century View of Sexuality. Feminist Studies, vol. 1, no. 1

Barkow, Jerome H. (1989): The Elastic between Genes and Culture. Ethology and Sociobiology, vol. 10, no. 1-3, p. 111.

Barkow, Jerome H.; Cosmides, Leda; Tooby, John (eds.) (1992): The Adapted Mind: Evolutionary Psychology and the Generation of Culture. New York: Oxford University Press.

Beckett, Katherine (1994): Setting the Public Agenda: "Street Crime" and Drug Use in American Politics. Social Problems, vol. 41, no. 3, p. 425.

Bekoff, Marc (1976): Animal Play: Problems and Perspectives. in: Bateson, P.P.G.; Klopfer, P.H. (eds.): Perspectives in Ethology. vol. 2. New York: Plenum, p. 165-188.

Ben-Yehuda, Nachman (1980): The European Witch Craze of the 14th to 17th Centuries: A Sociologist's Perspective. American Journal of Sociology, vol. 86, no. 1, p. 1-31.

Ben-Yehuda, Nachman (1990): The Politics and Morality of Deviance: Moral Panics, Drug Abuse, Deviant Science, and Reversed Stigmatization. Albany: State University of New York Press.

Benzon, William (1996): Culture as an Evolutionary Arena. Journal of Social and Evolutionary Systems, vol. 19, no. 4, p. 321.

Bergesen, Albert J (1977): Political Witch Hunts: The Sacred and the Subversive in Cross-National Perspective. American Sociological Review, vol. 42, p. 220-233.

Bergesen, Albert J (1978): A Durkheimian Theory of "Witch- Hunts" with the Chinese Cultural Revolution of 1966-1969 as an Example. Journal for the Scientific Study of Religion, vol. 17, no. 1, p. 19-29.

Bergesen, Albert J (1979): Spirituals, Jázz, Blues, and Soul Music: The Role of Elaborated and Restricted Codes in the Maintenance of Social Solidarity. in: Robert Wuthnow (ed.): The Religious Dimension: New Directions in Quantitative Research. New York: Academic Press. p. 333-350.

Bergesen, Albert J (1984): The Semantic Equation: A Theory of the Social Origins of Art Styles. Sociological Theory, no. 2, p. 187-221.

Berghe, Pierre L. van den (1990): Why Most Sociologists Don't (and Won't) Think Evolutionarily. Sociological Forum, vol. 5, no. 2, p. 173-185.

Bernstein, Basil (1975): Class, Codes and Control. New York: Schocken.

Best, Joel (1990): Threatened Children: Rhetoric and Concern about Child-Victims. University of Chicago Press.

Betts, John Richards (1953): Sport in Comparative Perspective. Mississippi Valley Historical Review, vol. 40, p. 231-256. Reprinted in: Loy, John W. Jr.; Kenyon, Gerald S. (eds.): Sport, culture and society. Toronto: Macmillan, 1969, p. 145-166.

Billings, Dorothy K. (1987): Expressive style and culture: Individualism and group orientation contrasted. Language in Society, vol. 16, no. 4, p. 475-497.

Bixler, Ray H (1983): The Multiple Meanings of "Incest". Journal of Sex Research, vol. 19, p. 197.

Blumer, Herbert (1969): Fashion: From Class Differentiation to Collective Selection. Sociological Quarterly, vol. 10, no. 3, p. 275-291.

Blute, Marion (1987): Biologists on Sociocultural Evolution: A Critical Analysis. Sociological Theory vol. 5, no. 2, p. 185.

Blüher, Hans (1920): Die Rolle der Erotik in der männlichen Gesellschaft. Jena: Diederichs.

Boas, Franz (1898): The Mythology of the Bella Coola Indians. Publications of the Jesup North Pacific Expedition, 1.

Bock, Kenneth E. (1963): *Evolution, Function, and Change.* American Sociological Review, vol. 28 no. 2 p 229-237.

Boehm, Christopher (1978): Rational Preselection from Hamadryas to Homo Sapiens. The Place of Decisions in Adaptive Process. American Anthropologist, vol. 80, no. 2, p. 265-296.

- Bonner, John Tyler (1980): *The Evolution of Culture in Animals*. New Jersey: Princeton University Press.
- Boorman, S.A.; Levitt, P.R. (1980): The Genetics of Altruism. New York: Academic Press.
- Boswell, John (1980): Christianity, Social Tolerance and Homosexuality. University of Chicago Press.
- Boulton, Michael J.; Smith, Peter K. (1992): The Social Nature of Play Fighting and Play Chasing: Mechanisms and Strategies Underlying Cooperation and Compromise. in Barkow, Jerome H.; Cosmides, Leda; Tooby, John (eds.): The Adapted Mind: Evolutionary Psychology and the Generation of Culture. New York: Oxford University Press, p. 429-444.
- Bourdieu, Pierre (1978): Sport and Social Class. Social Science Information, vol. 17, no. 6, p. 819-840.
- Bourdieu, Pierre (1979): La distinction: Critique sociale du jugement. Paris: Editions de Minuit. English translation: Distinction. A Social Critique of the Judgement of Taste London: Routledge & Kegan Paul, 1984.
- Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude (1970): La reproduction. Paris: Minuit. English translation: Reproduction In Education, Society and Culture. London: Sage 1977.
- Boyce, Mark S. (1984): Restitution of r- and K-Selection as a Model of Density-dependent Natural Selection. Annual Review of Ecology and Systematics, vol. 15, p. 427.
- Boyd, Robert; Richerson, Peter J. (1976): A simple dual inheritance model of the conflict between social and biological evolution. Zygon, vol. 11, no. 3, p. 254.
- Boyd, Robert; Richerson, Peter J. (1978): A dual inheritance model of the human evolutionary process. I: basic postulates and a simple model. Journal of Social and Biological Structure, vol. 1, no. 2, p. 127.
- Boyd, Robert; Richerson, Peter J. (1982): Cultural Transmission and the Evolution of Cooperative Behavior. Human Ecology, vol. 10, no. 3, p. 325.
- Boyd, Robert; Richerson, Peter J. (1985): Culture and the Evolutionary Process. Chicago: University of Chicago Press.
- Brednich, Rolf Wilhelm (1993): Das Huhn mit dem Gipsbein: Neueste sagenhafte Geschichten von heute. München: Verlag C.H. Beck.

- Brodie, Richard (1996): Virus of the Mind: The new Science of the Meme. Seattle: Integral Press.
- Brohm, Jean-Marie (1976): Sociologie politique du sport. Paris: Jean-Pierre Delarge.
- Bromley, David G. (1991): The Satanic Cult Scare. Society, vol. 28, no. 4, p. 55-66.
- Brown, Donald E. (1991): Human Universals. Philadelphia: Temple University Press.
- Brownstein, Henry H. (1991): The Media and the Construction of Random Drug Violence. Social Justice, vol. 18, no. 4, p. 85.
- Brunetière, Ferdinand (1890): L'Évolution des Genres dans l'Histoire de la Littérature. Tome I. Paris: Librairie Hachette. (See note 2, p. 20).
- Bullcugh, Vern L. (1974): Heresy, Witchcraft, and Sexuality. Journal of Homosexuality, vol. 1, no. 2, p. 183-201.
- Burnham, John C. (1973): The Progressive Era Revolution in American Attitudes toward Sex. The Journal of American History, vol. 59, no. 4, p. 885-908.
- Burns, Tom R.; Dietz, Thomas (1992): Cultural Evolution: Social Rule Systems, Selection and Human Agency. International Sociology, vol. 7, no. 3, p. 259-283.
- Busse, Curt D. (1985): Paternity Recognition in Multi-male Primate Groups. American Zoologist, vol. 25, no. 3, p. 873.
- Byrne, R.W.; Whiten, A.; Henzi, S.P. (1987): One-Male Groups and Intergroup Interactions of Mountain Baboons. International Journal of Primatology, vol. 8, no. 6, p. 615.
- Byrne, R.W.; Whiten, A.; Henzi, S.P. (1989): Social Relationships of Mountain Baboons: Leadership and Affiliation in a Non-Female-Bonded Monkey. American Journal of Primatology, vol. 18, no. 3, p. 191.
- Caillois, Roger (1955): The Structure and Classification of Games. Diogenes, vol. 12, p. 62-75 Reprinted in: Loy, John W. Jr.; Kenyon, Gerald S. (eds.): Sport, culture and society. Toronto: Macmillan, 1969, p. 44-55.
- Calhoun, Donald W. (1987): Sport, Culture, and Personality. Champaign, Illinols: Human Kinetics Publishers. Second edition.
- Campbell, Donald T. (1965): Variation and Selective Retention in Socio-Cultural Eyolution. in: Barringer, Herbert R.; Blanksten, George I.; and Mack, Raymond W.

(eds.): Social Change in Developing Areas: A Reinterpretation of Evolutionary Theory Cambridge, Massachusetts: Schenkman.

Campbell, Donald T. (1974): Evolutionary Epistemology. in: Schilpp, P.A. (ed.): The Philosophy of Karl Popper. La Salle, Ill.: Open Court. (The library of living philosophors, vol. 14), book 1, p. 413-463. Reprinted in: Plotkin, H.C. (ed.): Learning, Development, and Culture: Essays in Evolutionary Epistemology. Chichester: John Wiley & Sons, 1982.

Campbell, Donald T. (1975): On the Conflicts Between Biological and Social Evolution and Between Psychology and Moral Tradition. American Psychologist, vol. 30 (december) p. 1103.

Campbell, Donald T. (1990): Epistemological Roles for Selection Theory. in: Rescher, N. (ed.): Evolution, Cognition, and Realism. Lanham, MD: University Press of America p. 1-19.

Campbell, Donald T. (1991): A Naturalistic Theory of Archaic Moral Orders. Zygon, vol 26, no. 1, p. 91-114.

Carneiro, Robert L. (1970): A Theory of the Origin of the State. Science, vol. 169, no. 3947, p. 733-169.

Carneiro, Robert L. (1985): Comments. in: Rindos, David: Darwinian Selection, Symbolic Variation, and the Evolution of Culture. Current Anthropology, vol. 26, no. 1, p 65-87.

Carneiro, Robert L. (1991): The Nature of the Chiefdom as Revealed by Evidence from the Cauca Valley of Colombia. in: Rambo, A. Terry; Gillogly, Kathleen (eds.): Profiles in Cultural Evolution: Papers from a Conference in Honor of Elman R. Service. Ann Arbor, Michigan: Museum of Anthropology. (Anthropological Papers, No. 85), p. 167-190.

Caro, T.M. (1988); Adaptive Significance of Play: Are We Getting Closer? Trends in Ecology and Evolution, vol. 3, no. 2, p. 50-54.

Carter, John Marshall; Krüger, Arnd, eds. (1990): Ritual and Record: Sports Records and Quantification in Pre-Modern Societies. New York: Greenwood.

Cattell, Raymond B. (1972): A New Morality from Science: Beyondism. New York: Pergamon.

Cavalli-Sforza, L.L. (1971): Similarities and dissimilarities of sociocultural and biological evolution. in: Hodson, F.R.; Kendall, D.G.; Tautu, P. (eds.): Mathematics in the Archaeological and Historical Sciences. Proc. Anglo-Romanian Conf., Mamaia 1970. Edinburg University Press.

Cavalli-Sforza, L.L.; Feldman, M.W. (1973): Models for Cultural Inheritance: I. Group Mean and Within Group Variation. Theoretical Population Biology, vol 4, p. 42.

Cavalli-Sforza, L.L.; Feldman, M.W. (1981): Cultural Transmission and Evolution: A Quantitative Approach. New Jersey: Princeton University Press.

Chermak, Steven M. (1995): Victims in the News: Crime and the American News Media. Boulder: Westview Press.

Chibnall, Steve (1977): Law-and-Order News: An Analysis of Crime Reporting in the British Press. London: Tavistock.

Childe, V. Gordon (1936): Man Makes Himself, London: Watts & Co.

Childe, V. Gordon (1951): Social Evolution. London: Watts & Co.

Cirino, Robert (1973): Bias through selection and omission: automobile safety, smoking. in: Cohen, S.; Young, J. (eds.): The manufacture of news: a reader. Beverly Hills: Sage.

Clark, Clifford E., Jr. (1976): Domestic Architecture as an Index to Social History: The Romantic Revival and the Cult of Domesticity in America, 1840-1870. Journal of Interdisciplinary History, vol. 7, no. 1, p. 33-56.

Cloak, F.T. (1968): Is a Cultural Ethology Possible? Research Previews, vol. 15, no. 1, p. 37-47.

Cloak, F.T. (1975): Is a Cultural Ethology Possible? Human Ecology, vol. 3, no. 3, p. 161-182.

Cloninger, C. Robert; Yokoyama, Shozo (1981): The Channeling of Social Behavior. Science, vol. 213, no. 4509, p. 749-751.

Coe, Kathryn (1992): Art: The Replicable Unit - An Inquiry into the Possible Origin of Art as a Social Behavior. Journal of Social and Evolutionary Systems, vol. 15, no. 2, p. 217-234.

Cohen, Stanley (1972): Folk Devils and Moral Panics. London: MacGibbon & Kee.

Cohen, Yehudi A. (1974): Culture as Adaptation. In: Cohen, Y.A. (ed.): Man In Adaptation: The Cultural Present. Chicago: Aldine, second edition.

Cominos, Peter (1972): Innocent Femina Sensualis in unconscious conflict. in: Vicinus, Martha (ed.): Suffer and be still. Women in the Victorian Age. London.

Corsaro, William A.; Tomlinson, G. (1980): Spontaneous Play and Social Learning In the Nursery School. in: Schwartzman, Helen B. (ed.): Play and Culture. New York: Leisure Press.

Cosgrove, Stuart (1984): *The Zoot-Suit and Style Warfare*. History Workshop, vol. 18, p. 77-91.

Cott, Nancy F. (1978): Passionlessness: An Interpretation of Victorian Sexual Ideology, 1790-1850. Signs, vol. 4, no. 2, p. 219-236.

Cottle, Thomas J. (1966): Social Class and Social Dancing. Sociological Quarterly, vol. 7, no. 2, p. 179-196.

Crandon, Garth (1992): The Police and the Media: Information Management and the Construction of Crime News. Bradford: Horton.

Cunningham, Michael R.; Barbee, Anita P. (1991): Differential K-selection versus Ecological Determinants of Race Differences in Sexual Behavior. Journal of Research in Personality, vol. 25, no. 2, p. 205-217.

Cziko, Gary (1995): Without Miracles: Universal Selection Theory and the Second Darwinian Revolution. Cambridge, Massachusetts: MIT Press.

Daly, Martin (1982): Some Caveats about Cultural Transmission Models. Human Ecology, vol 10, no. 3, p. 401.

Dansky, Jeffrey L; Silverman, Irwin W. (1973): Effects of Play on Associative Fluency in Preschool-Aged Children. Developmental Psychology, vol. 9, no. 1, p. 38-43.

Darwin, Charles (1859): On the origin of Species by Means of Natural Selection: London: John Murray.

Darwin, Charles (1869): On the origin of Species by Means of Natural Selection; Fifth Edition, with Additions and Corrections. London: John Murray.

Darwin, Charles (1871): *The Descent of Man, and Selection in relation to Sex.* London: John Murray.

Dawkins, Richard (1976): The Selfish Gene. Oxford University Press.

Dawkins, Richard (1993): Viruses of the Mind. in: Dahlbom, Bo (ed.): Dennett and his Critics: Demystifying Mind. Oxford: Blackwell 1993.

Degler, Carl N. (1974): What ought to be and what was: Women's Sexuality in the Nineteenth Century. The American Historical Review, vol. 79, nr. 5, p. 1467-1490.

- Delaporte, Yves (1980): Le signe vestimentaire. L'Homme, vol. 20, no. 3, p. 109-142.
- Delaporte, Yves (1982): Teddies, Rockers, Punks et C'e: Quelques codes vestimentaires urbains. L'Homme, vol. 22, no. 4, p. 49-24.
- Delhaye, Christine (1991): Mode in de laatmoderne consumptiecultuur: Balancerend tussen 'oude' en 'nieuwe' vormen van sociale ongelijkheid. Tijdschrift voor Sociologie, vol. 12, no. 3/4, p. 541-562.
- Dennen, Johan M.G. van der (1987): Ethnocentrism and In-group/Out-group Differentiation. A Review and Interpretation of the Literature. in: Reynolds, V.; Falger, V. & Vine, I. (eds.): The Sociobiology of Ethnocentrism. London: Croom Helm, p. 1-47.
- Dennett, Daniel C. (1990): Memes and the Exploitation of Imagination. Journal of Aesthetics and Art Criticism, vol. 48, no. 2, p. 127-135.
- Dennett, Daniel C. (1995): Darwin's Dangerous Idea: Evolution and the Meanings of Life. London: Penguin Press.
- Devleeschouwer, Robert (1977): Costume et société. Revue de l'institut de Sociologie, vol. 50, no. 2, p. 167-184.
- Diamond, Jared (1986): Animal art: Vanation in bower decorating style among male bowerbirds Amblyornis inornatus. Proceedings of the National Academy of Science of the USA, vol. 83, no. 9, p. 3042-3046.
- DiMaggio, Paul (1987): Classification in Art. American Sociological Review, vol. 52, p 440-455.
- Dissanayake, Ellen (1984): Does art have selective value? Empirical Studies of the Arts, vol. 2, no. 1, p. 35-49.
- Dore, Ronald Philip (1961): *Function and Cause*. American Sociological Review, vol 26, no. 6, p. 843-853.
- Doty, Richard M.; Peterson, Bill E.; Winter, David G. (1991): *Threat and Authoritarianism in the United States, 1978-1987.* Journal of Personality and Social Psychology, vol. 61, no. 4, p. 629-640.
- Douglas, Jack D. (1977): Shame and Deceit in Creative Deviance. in: Sagarin, Edward (ed.): Deviance and Social Change. Beverly Hills, CA: Sage (Sage Annual Reviews of Studies in Deviance, vol. 1), p. 59-86.
- Douglas, Mary (1966): Purity and Danger: An Analysis of the Concepts of Pollution and Taboo. London: Routledge.

Douglas, Mary (ed.) (1970): Witchcraft Confessions & Accusations. London: Tavistock.

Douglas, Mary (1982): Population control in primitive groups. In: Douglas, Mary: In the active voice. London: Routledge & Kegan Paul. p. 135-147. (Orig. 1966).

Duckitt, John (1992): Threat and Authoritarianism: Another Look. Journal of Social Psychology, vol. 132, no. 5, p. 697-698.

Dundes, Alan (1971): On the Psychology of Legend. in: Hand, Wayland D. (ed): American Folk Legend: A Symposium. p. 21 - 36.

Dunn, Frederick L. (1970): Cultural Evolution in the Late Pleistocene and Holocene of Southeast Asia. American Anthropologist, vol. 72, no. 5, p. 1041-1054.

Durham, William H. (1976): The Adaptive Significance of Cultural Behavior. Human Ecology, vol. 4, no. 2, p. 89.

Durham, William H. (1979): Toward a Coevolutionary Theory of Human Biology and Culture. in: Chagnon, N.A.; Irons, W. (eds.): Evolutionary Biology and Human Social Behavior: An Anthropological Perspective. Massachusetts: Duxbury Press.

Durham, William H. (1982): Interactions of Genetic and Cultural Evolution: Models and Examples. Human Ecology, vol. 10, no. 3, p. 289.

Durham, William H. (1991): Coevolution: Genes, Culture, and Human Diversity. California: Stanford University Press.

Durkheim, Emile (1897): Le Suicide. Paris: Alcan. English translation: Suicide: A study in sociology. Glencoe: Free Press 1951.

Durkheim, Emile (1915): The Elementary Forms of the Religious Life. London: George Allen & Unwin (orig. 1912).

Duthie, J. H. (1980): Athletics: The ritual of a technological society? in: Schwartzman, Helen B. (ed.): Play and Culture. New York: Leisure Press, p. 91-97.

Eberle, Paul; Eberle, Shirley (1986): The Politics of Child Abuse. Secaucus, NJ: Lyle Stuart

Eder, Klaus (1976): Die Entstehung staatlich organisierter Gesellschaften: Ein Beitrag zu einer Theorie sozialer Evolution. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ehn, Billy; Löfgren, Orvar (1982): Kulturanalys: Ett etnologiskt perspektiv. Lund: Liber Förlag.

- Eibl-Eibesfeldt, Irenaus (1971): Love and Hate: On the natural history of basic behaviour patterns. London: Methuen & Co; New York: Holt, Rinehart & Winston. Original: Liebe und Hass: Zur Naturgeschichte elementarer Verhaltensweisen. München: Piper, 1970.
- Eibl-Eibesfeldt, Irenäus (1989): Human Ethology. New York: Aldine de Gruyter. Original: Die Biologie des menschlichen Verhaltens. München: Piper 1984.
- Eichberg, Henning (1973): Der Weg des Sports in die industrielle Zivilisation. Baden-Baden: Nomos.
- Eichberg, Henning (1986): Die Veränderung des Sports ist gesellschaftlich. Münster: Lit Verlag.
- Eliade, Mircea (1976): *Histoire des croyances et des idées religieuses*. Vol. 1-4. Paris: Payot. English translation: *A History of Religious Ideas*. University of Chicago press, 1978.
- Elias, Norbert (1982): *The Civilizing Process: State Formation and Civilization*, vol. 2. Oxford: Blackwell. (Orig. 1939).
- Elias, Robert (1993): Victims Still: The Political Manipulation of Crime Victims. Newbury Park, California: SAGE.
- Ellis, Lee (1987): Criminal behavior and r/K selection: An extension of gene-based evolutionary theory. Deviant Behavior, vol. 8, p. 149.
- Emerson, Alfred E. (1956): Homeostasis and Comparison of Systems. in: Roy R. Grinker (ed.): Toward a Unified Theory of Human Behavior. USA: Basic Books.
- Emerson, Alfred E. (1965): Human Cultural Evolution and its Relation to Organic Evolution of Insect Societies. in: Barringer, H.R., et. al. (eds.): Social Change in Developing Areas. Cambridge, Massachusetts: Schenkman. p. 50 67.
- Entman, Robert M. (1993): Framing: Toward Clarification of a Fractured Paradigm. Journal of Communication, vol. 43, no. 4, p. 51.
- Erchak, Gerald M.; Rosenfeld, Richard (1,989): Learning Disabilities, Dyslexia, and the Medicalization of the Classroom. in: Best, Joel (ed.): Images of Issues: Typifying Contemporary Social Problems. New York: Aldine de Gruyter, p. 79-97.
- Ericson, Riched V.; Baranek, Patricia M.; Chan, Janet B.L. (1987): Visualizing Deviance: A Study of News Organization. University of Toronto Press.

Ericson, Riched V.; Baranek, Patricia M.; Chan, Janet B.L. (1989): *Negotiation Control:* A Study of News Sources, Milton Keynes: Open University Press.

Ericson, Riched V.; Baranek, Patricia M.; Chan, Janet B.L. (1991): Representing Order: Crime, Law, and Justice in the News Media. Buckingham: Open University Press.

Evans, Glen; Farberow, Norman L (1988): The Encyclopedia of Suicide. New York: Facts on File.

Fagen, Robert (1981): Animal Play Behavior. New York: Oxford University Press.

Fairbanks, Lynn A. (1990): Reciprocal benefits of allomothering for female vervet monkeys. Animal Behaviour, vol. 40, no. 3, p. 553-562.

Feitelson, Dina (1977): Cross-Cultural Studies of Representational Play. in: Tizard, Barbara; Harvey, David (eds.): Biology of Play. (Clinics in Developmental Medicine, vol. 62) London: William Heinemann, p. 6-14.

Feitelson, Dina; Ross, Gail S. (1973): The Neglected Factor - Play. Human Development, vol. 16, no. 3, p. 202-223.

Feldman, Marcus W.; Cavalli-Sforza, L.L.; Peck, J.R. (1985): Gene-culture coevolution: Models for the evolution of altruism with cultural transmission. Proceedings of the National Academy of Science of the USA, vol. 82, no. 17, p. 5814-5818.

Findlay, C. Scott (1990): Fundamental Theorem of Natural Selection in Biocultural Populations. Theoretical Population Biology, vol. 38, no. 3, p. 367-384.

Findlay, C. Scott (1992): Phenotypic Evolution Under Gene-Culture Transmission in Structured Populations. Journal of Theoretical Biology, vol. 156, no. 3, p. 387-400.

Findlay, C. Scott; Lumsden, C.J.; Hansell, Roger I.C. (1989a): *Behavioral evolution and biocultural games: Vertical cultural transmission.* Proceedings of the National Academy of Science of the USA, vol. 86, no. 2, p. 568-572.

Findlay, C. Scott; Lumsden, C.J.; Hansell, Roger I.C. (1989b): Behavioral Evolution and Biocultural Games: Oblique and Horizontal Cultural Transmission. Journal of Theoretical Biology, vol. 137, no. 3, p. 245-269.

Fink, Edward L.; Robinson, John P.; Dowden, Sue (1985): *The Structure of Music Preference and Attendance*. Communication Research, vol. 12, no. 3, p. 301-318.

Fischer, J.L. (1961): Art Styles as Cultural Cognitive Maps. American Anthropologist, vol. 63, no. 1, p. 79-93.

- Fisher, James; Hinde, Robert A. (1949): The opening of milk bottles by birds. British Birds, vol. 42, no. 11, p. 347-357.
- Fisher, James; Hinde, Robert A. (1951): Further observations on the opening of milk bottles by birds. British Birds, vol. 44, no. 12, p. 393-396.
- Flinn, Mark V.; Alexander, Richard D. (1982): Cultural Theory: The Developing Synthesis from Biology. Human Ecology, vol. 10, no. 3, p. 383.
- Florini, Ann (1996): The Evolution of International Norms. International Studies Quarterly, vol. 40, p. 363-389.
- Fog, Agner (1992): Paraphilias and Therapy. Nordisk Sexologi, vol. 10, no. 4, p. 236-242.
- Fog, Agner (1997): Cultural r/k Selection. Journal of memetics, vol. 1, no. 1. http://www.cpm.mmu.ac.uk/jom-emit/1997/vol1/fog\_a.html
- Foucault, Michel (1976): Histoire de la sexualité, 1: La volonté de savoir: Paris: Gallimard. English translation: The History of Sexuality, vol. I: An Introduction. New York: Vintage Books, 1978.
- Foucault, Michel (1980): Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972-1977. Edited by Colin Gordon. Brighton: Harvester Press.
- Freud, Sigmund (1905): *Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie*. English translation: *On sexuality: Three essays on the theory of sexuality and other works.* Harmondsworth: Penguin, 1983.
- Freud, Sigmund (1913): Totem und Tabu. English translation in: The standard edition of the complete psychological works of Sigmund Freud. Vol XIII. London: Hogarth Press, 1975.
- Freud, Sigmund (1948): Das Unbehagen in der Kultur. Vaduz: Verlagsanstalt Kultur und Politik. English translation: Civilization and its discontents. New York: Norton, 1962.
- Gans, Herbert J. (1980): Deciding What's News: A Study of CBS Evening News, NBC Nightly News, Newsweek, and Time. New York: Vintage Books.
- Gardner, R.A.; Gardner, B.T.; Chiarelli, B.; Plooij, F.X. (eds.;) (1994): The Ethological Roots of Culture. (NATO ASI Series D, vol. 78) Dordrecht: Kluwer.

- Garvey, Catherine (1977): *Play with Language*. in: Tizard, Barbara; Harvey, David (eds.): *Biology of Play*. (Clinics in Developmental Medicine, vol. 62) London: William Heinemann, p. 74-99.
- Gaunt, Philip (1990): Choosing the News: The Profit Factor in News Selection. New York: Greenwood Press.
- Gerard, R.W.; Kluckhohn, C.; Rapoport, A. (1956): Biological and Cultural Evolution: Some Analogies and Explorations. Behavioral Science, vol. 1, p. 6-34.
- Gerbner, G.; Gross, L.; Morgan, M.; Signorielli, N. (1980): *The "Mainstreaming" of America: Violence Profile No. 11.* Journal of Communication, vol. 30, no. 3, p. 10-29.
- Gill, Sam D. (1982): Beyond "the primitive": The religions of nonliterate peoples. New Jersey: Prentice-Hall.
- Goethals, George W. (1978): Factors Affecting Permissive and Nonpermissive Rules Regarding Premarital Sex. in: James M. Henslin and Edward Sagarin (eds.): The Sociology of Sex. Revised edition. New York: Schocken Books, p. 41-58.
- Golomb, Claire; Cornelius, Cheryl Brandt (1977): Symbolic Play and Its Cognitive Significance. Developmental Psychology, vol. 13, no 3, p. 246-252.
- Goodenough, Oliver R.; Dawkins, Richard (1994): The "St Jude" mind virus. Nature, vol. 372, no. 230.
- Goodyear-Smith, Felicity (1993): First do no Harm: The Sexual Abuse Industry. Auckland: Benton-Guy Publishing.
- Gould, James L; Marler, Peter (1987): Learning by Instinct. Scientific American, vol. 256, no. 1, p. 62-73.
- Gould, Lisa (1992): Alloparental Care in Free-Ranging Lemur Catta at Berenty Reserve, Madagascar. Folia Primatologica, vol. 58, no. 2, p. 72-83.
- Grabar, Oleg (1978): The Architecture of Power: Palaces, Citadels and Fortifications. in: Michell, George (ed.): Architecture of the Islamic World: Its History and Social Meaning. London: Thames and Hudson, p. 48-79.
- Graber, Doris A. (1980): Crime News and The Public. New York: Praeger.
- Graber, Robert Bates (1995): A Scientific Model of Social and Cultural Evolution. Kirksville, Missouri: Thomas Jefferson University Press.

- Gray, Herman (1989): Popular Music as a Social Problem: A Social History of Claims Against Popular Music. in: Best, Joel (ed.): Images of Issues: Typifying Contemporary Social Problems. New York: Aldine de Gruyter, p. 143-158.
- Greenberg, Joseph H. (1959): Language and Evolution. in: Betty Meggers (ed.), Evolution and Culture: A Centennial Appraisal. Washington. (Reprinted in: Manners and Caplan 1968).
- Groos, Karl (1896): Die Spiele der Thiere. Jena: Gustav Fischer.
- Groos, Karl (1899): Die Spiele der Menschen. Jena: Gustav Fischer. English translation: The play of man. New York: Appleton 1901.
- Gross, Dave (1996): The Blue Star Meme: Applying Natural Selection Thinking to Urban Legends. World Wide Web: http://www.lycaeum.org/drugs/other/tattoo/meme.html.
- Gruneau, Richard (1983): Class, Sports, and Social Development. Amherst: University of Massachusetts Press.
- Guglielmino, C.R.; Viganotti, C; Hewlett, B.; Cavalli-Sforza, L.L. (1995): *Cultural variation in Africa: Role of mechanisms of transmission and adaptation.* Proceedings of the National Academy of Sciences of the USA, vol. 92, p. 7585-7589.
- Gurel, Lois M; Wilbur, June C; Gurel, Lee (1972): Personality Correlates of Adolescent Clothing Styles. Journal of Home Economics, vol. 64, no. 3, p. 42-47.
- Guttmann, Allen (1978): From Ritual to Record: The Nature of Modern Sports. New York: Columbia University Press.
- Haines, Valerie A. (1988): Is Spencer's Theory an Evolutionary Theory? American Journal of Sociology, vol. 93, no. 5, p. 1200-1223.
- Hall, Barry G. (1990): Spontaneous Point Mutations That Occur More Often When Advantageous Than When Neutral. Genetics, vol. 126, no. 1, p. 5-16.
- Hallpike, C.R. (1985): Social and biological evolution I. Darwinism and social evolution. Journal of Social and Biological Structures, vol. 8, no. 2, p. 129-146.
- Hamblin, Robert L.; Jacobsen, R.B.; Miller, J.L.L. (1973): A Mathematical Theory of Social Change. New York: Wiley & Sons.
- Hanna, Judith Lynne (1979a): To Dance is Human: A Theory of Nonverbal Communication. Austin: University of Texas Press.

- Hanna, Judith Lynne (1979b): Dance and Social Structure: The Ubakala of Nigeria. Journal of Communication, vol. 29, no. 4, p. 184-191.
- Hanna, Judith Lynne (1979c): Toward Semantic Analysis of Movement Behavior: Concepts and Problems. Semiotica, vol. 25, no. 1/2, p. 77-110.
- Hanna, Judith Lynne (1988): Dance, Sex and Gender: Signs of Identity, Dominance, Defiance, and Desire. Chicago: University of Chicago Press.
- Hanna, Judith Lynne (1989): African Dance Frame by Frame: Revelation of Sex Roles Through Distinctive Feature Analysis and Comments on Field Research, Film, and Notation. Journal of Black Studies, vol. 19, no. 4, p. 422-441.
- Harding, Thomas G. (1960): Adaptation and Stability. in: Marshal D. Sahlins and Elman R. Service (eds.): Evolution and Culture. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- Harlow, Harry F.; Harlow, Margaret K. (1969): Effects of Various Mother-Infant Relationships on Rhesus Monkey Behaviors. in: Foss, B.M. (ed.): Determinants of Infant Behaviour IV. London: Methuen, p. 15-36+130a.
- Harpending, Henry (1980): Perspectives on the Theory of Social Evolution. in: Mielke, J.H.; Crawford, M.H. (eds.): Current Developments in Anthropological Genetics. I: Theory and Methods. New York: Plenum.
- Harré, Rom (1979): Social Being: A Theory for Social Psychology. Oxford: Basil Blackwell.
- Harré, Rom (1981): *The Evolutionary Analogy in Social Explanation.* in: Jensen, U.J.; Harré, R. (eds.): *The Philosophy of Evolution.* Brighton: Harvester, p. 161-175.
- Harris, Marvin (1969): The Rise of Anthropological Theory. London: Routledge & Kegan Paul.
- Hauser, Arnold (1982): *The Sociology of Art.* London: Routledge & Kegan Paul. (Orig.: Soziologie der Kunst. München: C.H. Beck 1974).
- Heinsohn, Gunnar; Knieper, Rolf; Steiger, Otto (1979): *Menschenproduktion.* Allgemeine Bevölkerungslehre der Neuzeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- Herdt, Gilbert H. (ed.) (1984): Ritualized Homosexuality in Melanesia. Berkeley: University of California Press.
- Herek, Gregory M. (1984): Beyond "Homophobia": A Social Psychological Perspective on Attitudes Toward Lesbian and Gay Men. Journal of Homosexuality, vol. 10, no 1/2, p. 1-21.

Herman, Edward S. (1991): *Drug "Wars": Appearance and Reality*. Social Justice, vol. 18, no. 4, p. 76.

Hersey, George (1988): The Lost Meaning of Classical Architecture: Speculations on Ornament from Vitruvius to Venturi. Cambridge, Massachusetts: MIT Press.

Hewes, Gordon W. (1973): Primate Communication and the Gestural Origin of Language. Current Anthropology vol 14 no. 1-2, p. 5.

Hewes, Gordon W. (1974): The Place of Dance in the Evolution of Human Communication. in: Comstock, Tamara (ed.): New Dimensions in Dance Research: Anthropology and Dance - The American Indian. The Proceedings of the Third Conference on Research in Dance. CORD Research Annual VI. New York: Committee on Research in Dance.

Heyes, C.M., Galef, B.G., Jr., (eds.) (1996): Social Learning in Animals: The Roots of Culture. San Diego: Academic Press.

Heyes, C.M., Plotkin, H.C. (1989): Replicators and Interactors in Cultural Evolution. in: Ruse, Michael (ed.): What the Philosophy of Biology Is: Essays dedicated to David Hull. Dordrecht: Kluwer. p. 139-162.

Hietanen, Aki (1982): Sport and International Understanding: A Survey of the Structure and Trends of International Sports Cooperation. Current Research on Peace and Violence, vol. 5, no. 2-3, p. 75-112.

Hill, J. (1978): The origin of sociocultural evolution. Journal of Social and Biological Structures. vol. 1, no. 4, p. 377.

Hill, J. (1989): Concepts as units of cultural replication. Journal of Social and Biological Structures, vol. 12, no. 4, p. 343-355.

Hinde, Robert A. (1987): Individuals, relationships and culture: Links between ethology and the social sciences. Cambridge University Press.

Hodgson, Geoffrey (1996): An Evolutionary Theory of Long-Term Economic Growth. International Studies Quarterly, vol. 40, p. 391-410.

Hogg, Michael A.; Abrams, Dominic (1988): Social Identifications: A Social Psychology of Intergroup Relations and Group Processes. London: Routledge.

Holy Bible. New revised standard version. Oxford University Press 1989.

Howitt, Dennis (1982): The Mass Media and Social Problems. Oxford: Pergamon Press.

- Huizinga, Johan (1938): Homo Ludens. Haarlem: H.D. Tjeenk Willink & Zoon. English translation: Homo Ludens: A study of the play element in culture. London: Temple Smith, 1970.
- Hull, David L. (1982): The naked meme. in: Plotkin, H.C. (ed.): Learning, Development, and Culture: Essays in Evolutionary Epistemology. New York: John Wiley & Sons. p. 273-327.
- Hull, David L. (1988): Science as a Process: An Evolutionary Account of the Social and Conceptual Development of Science. Chicago: University of Chicago Press.
- Hunter, James (1998): Interpreting the Satanic Legend. Journal of Religion and Health, vol. 37, no. 3, p. 249-263.
- Ibrahim, Hilmi (1976): Sport and Society: An Introduction to Sociology of Sport. Los Alamitos, California: Hwong.
- lyengar, Shanto (1991): Is Anyone Responsible? How Television Frames Political Issues. University of Chicago Press.
- Jarvie, I.C. (1987): *The Sociology of the Pornography Debate.* Philosophy of the Social Sciences, vol. 17, no. 2, p. 257-275.
- Jenkins, Philip (1992): *Intimate Enemies: Moral Panics in Contemporary Great Britain.* New York: Aldine de Gruyter.
- Jones, Dalu (1978): The Elements of Decoration: Surface, Pattern and Light. in: Michell, George (ed.): Architecture of the Islamic World: Its History and Social Meaning. London: Thames and Hudson, p. 144-175.
- Jones, Greta (1980): Social Darwinism and English Thought, Sussex: Harvester,
- Jorgenson, Dale O. (1975): Economic Threat and Authoritarianism in Television Programs: 1950-1974. Psychological Reports, vol. 37, no. 3, p. 1153-1154.
- Joseph, Nathan (1986): *Uniforms and Nonuniforms: Communication Through Clothing.* New York: Greenwood Press.
- Jung, C.G. (1935): The Tavistock Lectures, 5 (Über Grundlagen der Analytischen Psychologie). in: The Collected Works of C.G. Jung. vol. 18, § 370. London: Routledge & Kegan Paul, 1977.
- Jung, C.G. (1969): Symbols and the Interpretation of Dreams. in: The Collected Works of C.G. Jung. vol. 18, § 521ff. London: Routledge & Kegan Paul, 1977.

- Kaeppler, Adrienne L. (1972): *Method and Theory in Analyzing Dance Structure with an Analysis of Tongan Dance*. Ethnomusicology, vol. 16, no. 2, p. 173-217.
- Kaiser, Susan B. (1985): The Social Psychology of Clothing and Personal Adornment. New York: MacMillan.
- Kaplan, David (1960): *The Law of Cultural Dominance*. in: Marshal D. Sahlins and Elman R. Service (eds.): *Evolution and Culture*. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- Kaplan, Stephen (1992): Environmental Preference in a Knowledge-Seeking, Knowledge-Using Organism. in: Barkow, Jerome H.; Cosmides, Leda; Tooby, John (eds.): The Adapted Mind: Evolutionary Psychology and the Generation of Culture. New York: Oxford University Press, p. 581-598.
- Kataev, S.L. (1987): Soderzhanie i intonatsiya molodezhnoy pesni. Sotsiologicheskie Issledovaniya, vol. 14, no. 1, p. 77-80.
- Katz, Elihu; Levin, Martin L.; Hamilton, Herbert (1963): *Traditions of Research on the Diffusion of Innovation*. American Sociological Review, vol. 28, no. 2, p. 237-252.
- Kavolis, Vytautas (1968): Artistic Expression A sociological Analysis. Itacha, New York: Cornell University Press.
- Kavolis, Vytautas (1972): History on Art's Side: Social Dynamics in Artistic Efflorescences. Itacha, New York: Cornell University Press.
- Kawai, Masao (1965): Newly-acquired Pre-cultural Behavior of the Natural Troop of Japanese Monkeys on Koshima Islet. Primates, vol. 6, no. 1, p. 1.
- Keller, Albert Galloway (1916): Societal Evolution. New York: Macmillan.
- Kelley, Dean M. (1978): Why Conservative Churches Are Still Growing. Journal for the Scientific Study of Religion, vol. 17, no. 2, p. 165-172.
- Kempers, Bram (1987): Symboliek, monumentaliteit en abstractie: Het beeld van de staat en het beroep van kunstenaar na 1789. Sociologisch Tijdschrift, vol. 14, no. 1, p. 3-61.
- Kidd, Benjamin (1894): Social Evolution. London: Macmillan.
- Kincheloe, Joe L. (1985): The use of music to engender emotion and control behavior in church, politics and school. Creative Child and Adult Quarterly, vol. 10, no. 3, p. 187-196.

- Kirch, Patrick V. (1980): The Archaeological Study of Adaptation: Theoretical and Methodological Issues. Advances in Archaeological Method and Theory, vol. 3, p. 101-156. (Ed. by Michael B. Schiffer. New York: Academic Press).
- Klintberg, Bengt af (1983): Modern Migratory Legends in Oral Tradition and Daily Papers. Arv: Scandinavian Yearbook of Folklore 1981 vol. 37, p. 153 160.
- Klintberg, Bengt af (1984): Why are there so many modern legends about revenge? in: Smith, Paul (ed): Perspectives on comtemporary Legend. Proceedings of the conference on contemporary legend, Sheffield, july 1982. CECTAL Conference Papers Series No. 4, University of Sheffield. p. 141 146.
- Klintberg, Bengt af (1986): Råttan i Pizzan: Folksägner i vår tid. Stockholm: Norstedts Förlag. (German translation: Die Ratte in der Pizza und andere moderne Sagen und Großstadtmythen. Kiel 1990).
- Koertge, Noretta (1984): The Fallacy of Misplaced Precision. Journal of Homosexuality, vol. 10, no. 3/4, p. 15.
- Kopp, Manfred; Schmid, Michael (1981): Individuelles Handeln und strukturelle Selektion: Eine Rekonstruktion des Erklärungsprogramms von Robert K. Merton. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, vol. 33, no. 2, p. 257-272.
- Kozlowski, Jan; Janszur, Mariusz (1994): Density-dependent regulation of population number and life-history evolution: Optimization of age at maturity in a simple allocation model for annuals and biennials. Ecological Modelling, vol. 73, no. 1-2, p. 81.
- Kroeber, A.L.; Parsons, T. (1958): The Concepts of Culture and of Social System. American Sociological Review, vol. 23, p. 582.
- Kuhn, Thomas S. (1962): The Structure of Scientific Revolutions. University of Chicago Press.
- Kummer, Hans (1968): Social Organization of Hamadryas Baboons: A Field Study. (Bibliotheca Primatologica, No. 6) Basel: S. Karger.
- Kummer, Hans (1971): Primate Societies: Group Techniques of Ecological Adaptation. Chicago: Aldine Atherton.
- Kutchinsky, Berl (1985): Pornography and its Effects in Denmark and the United States: A rejoinder and beyond. Comparative Social Research, vol. 8, p. 301-330.

Kutchinsky, Berl (1987): Den rene sjæl og den rene lyst: Træk af pornografiens historio gennem 300 år med særlig henblik på dansk lovgivning og retspraksis. Psyke og Logos, vol. 8, p. 28-71.

Laland, Kevin N.; Kumm, Jochen; Feldman, Marcus W. (1995): Gene-Culturo Coevolutionary Theory: A Test Case. Current Anthropology, vol. 36, no. 1, p. 131-156.

Lamarck, Jean-Baptiste de (1809): Philsophie zoologique. Paris: Dentu.

Lancaster, Jane B. (1971): Play-mothering: The Relations between Juvenile Femalos and Young Infants among Free-ranging Vervet Monkeys (Cercopithecus aethicps) Folia Primatologica, vol. 15, p. 161-182.

Lancy, David F. (1977): The Play of Kpelle Children during Rapid Cultural Change. In: Lancy, David F.; Tindall, B. A. (eds.): The Study of Play: Problems and Prospects. New York: Leisure Press, p. 84-91.

Lang, Annie (1990): Involuntary Attention and Physiological Arousal Evoked by Structural Features and Emotional Content in TV Commercials. Communication Research, vol. 17, no. 3, p. 275.

Lanning, Kenneth V. (1992): Investigator's Guide to Allegations of "Ritual" Child Abuse National Center for the Analysis of Violent Crime, FBI Academy, Quantico, Virginia

Lemert, Edwin M. (1967): Human Deviance, Social Problems, and Social Control. New Jersey: Prentice-Hall.

Lenski, Gerhard (1970): Human Societies: A Macrolevel Introduction to Sociology. New York: Mc Graw-Hill.

Lester, David (1989): Suicide from a Sociological Perspective. Springfield, Illinois: C.C. Thomas.

LeVine, Robert A., Campbell, Donald T. (1972). Ethnocentrism: Theories of Conflict, Ethnic Attitudes, and Group Behavior. New York: John Wiley & Sons.

Lewellen, Ted C. (1979): Deviant Religion and Cultural Evolution: The Aymara Case. Journal for the Scientific Study of Religion, vol. 18, no. 3, p. 243-251.

Lewin, Roger (1981): Cultural Diversity Tied to Genetic Differences. Science, vol. 212, no. 4497, p. 908-910.

Livingstone, Frank B. (1973): Did the Australopithecines Sing? Current Anthropology, vol. 14, no. 1-2, p. 25-29.

Locke, Eric L. (1991): The Vance Decision: The Future of Subliminal Communication. Law and Psychology Review, vol. 15, p. 375-394.

Lockhart, William B. (chairman) (1970): The Report of The Commission on Obscenity and Pornography. Washington D.C.: U.S. Government Printing Office.

Loftus, Elizabeth; Ketcham, Katherine (1994): The Myth of Repressed Memory. New York: St. Martin's Press.

Lomax, Alan (1968): Folk Song Style and Culture. Washington D.C.: American Association for the Advancement of Science.

Lorenz, Konrad (1963): Das sogenannte Böse: Zur Naturgeschichte der Aggression. Vienna: Dr. G. Borotha-Schoeler Verlag. English translation: On Aggression. London: Methuen & Co., 1966.

Lotto, David J. (1994): On witches and witch hunts: Ritual and satanic cult abuse. Journal of Psychohistory, vol. 21, no. 4. p. 373-396.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme: Grundnß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp. (English translation: Social systems. Standford University Press, 1995).

Lull, James (1985): On the Communicative Properties of Music. Communication Research, vol. 12, no. 3, p. 363-372.

Lumsden, Charles J. (1988): *Psychological Development: Epigenetic Rules and Gene-Culture Coevolution.* in: MacDonald, Kevin B. (ed.): *Sociobiological Perspectives on Human Development.* New York: Springer.

Lumsden, Charles J. (1989): Does Culture Need Genes? Ethology and Sociobiology, vol. 10, no. 1-3, p. 11-28.

Lumsden, Charles J.; Wilson, Edward O. (1981): Genes, Mind, and Culture: The Coevolutionary Process. Cambridge: Harvard University Press.

Lumsden, Charles J.; Wilson, Edward O. (1985): The relation between biological and cultural evolution. Journal of Social and Biological Structure, vol. 8, no. 4, p. 343-359.

Lumsden, C. J.; Wilson, E. O.; et.al. (1982): *Précis of Genes, Mind, and Culture*. The Behavioral and Brain Sciences, vol. 5, no. 1, p. 1-37.

Lüschen, Günther (1967): *The Interdependence of Sport and Culture*. International Review of Sport Sociology, vol. 2, p. 127-139. Reprinted in: Loy, John W., Jr.; Kenyon,

Gerald S.; McPherson, Barry D. (eds.): Sport, Culture and Society: A reader on the sociology of sport. Second and revised edition. Philadelphia: Lea & Fibiger 1981.

Lüschen, Günther (1969): Social stratification and social mobility among young sportsmen. in: Loy, John W. Jr.; Kenyon, Gerald S. (eds.): Sport, culture and society. Toronto: Macmillan, 1969, p. 258-276.

Lüschen, Günther (1970): Introduction. in: Lüschen, Günther (ed.): The Cross-Cuitural Analysis of Sport and Games. Champaign, Illinois: Stipes, p. 6-13.

Lynch, Aaron (1996): Thought Contagion: How Belief Spreads Through Society. New York: Basic Books.

Maddox, John; et al. (1984): Discussion: Genes, Mind and Culture. Zygon, vol. 19, no. 2, p. 213.

Maheu, René (1962): Sport and Culture. International Journal of Adult and Youth Education, vol. 14, p. 169-178.

Malinowski, Bronislaw (1944): A scientific theory of culture, and other essays. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Malthus, Thomas Robert (1798): An Essay on the Principle of Population, or a View of its past and present Effects on Human Happiness. London.

Manners, Robert A; Kaplan, David (eds.) (1968): Theory in Anthropology: A Sourcebook. Chicago: Aldine.

Martindale, Colin (1986): On Hedonic Selection, Random Variation, and the Direction of Cultural Evolution. Current Anthropology, vol. 27, no. 1, p. 50.

Martindale, Colin (1990): Evolution of Ancient Art: Trends in the Style of Greek Vases and Egyptian Painting. Visual Arts Research, vol. 16, no. 1, p. 31-47.

Mather, Kenneth (1964): Human Diversity. New York: The Free Press.

Mayo, D.G.; Gilinsky, N.L. (1987): *Models of Group Selection*. Philosophy of Science, vol. 54, p. 515.

Mayr, Ernst (1974): Behavior Programs and Evolutionary Strategies. American Scientist, vol. 62, no. 6, p. 650-659.

- McCann, Stewart J.H. (1991): Threat, Authoritarianism, and the Power of U.S. Presidents: New Threat and Power Measures. Journal of Psychology, vol. 125, no. 2, p. 237-240.
- McCann, Stewart J.H.; Stewin, Leonard (1984): Environmental Threat and Parapsychological Contributions to the Psychological Literature. Journal of Social Psychology, vol. 122, p. 227-235.
- McCann, Stewart J.H., Stewin, Leonard (1987). Threat, Authoritarianism, and the Power of U.S. Presidents. Journal of Psychology, vol. 121, no. 2, p. 149-157.
- McCann, Stewart J.H.; Stewin, Leonard (1990): Good and Bad Years: An Index of American Social, Economic, and Political Threat (1920-1986). Journal of Psychology, vol. 124, no. 6, p. 601-617.
- McCombs, Maxwell E. (1993): The Evolution of Agenda-Setting Research: Twenty-Five Years in the Marketplace of Ideas. Journal of Communication, vol. 43, no. 2, p. 58.
- McDougall, William (1908): An Introduction to Social Psychology. London: Methuen & Co.
- McDougall, William (1921): The Group Mind. Cambridge University Press.
- McKinney, David W., Jr. (1973): The Authoritarian Personlity Studies: An Inquiry into the Failure of Social Science Research to Produce Demonstrable Knowledge. (Studies in the Social Sciences, vol. 8) The Hague: Mouton.
- McManus, John (1995): A Market-Based Model of News Production. Communication Theory, vol. 5, no. 4, p. 301.
- Mead, Margaret (1949): *Male and Female: A Study of the Sexes in a Changing World.*New York: William Morrow & Co.
- Mead, Margaret (1964): Continuities in Cultural Evolution. New Haven: Yale University Press.
- Mealey, Linda (1985): The Relationship Between Social Status and Biological Success: A Case Study of the Mormon Religious Hierarchy. Ethology and Sociobiology, vol. 6, no. 4, p. 249-257.
- Meese, Edwin (chairman) (1986): Final Report of the Attorney General's Commission on Pornography. Washington D.C.: U.S. Department of Justice.

Merton, Robert K. (1995): The Thomas Theorem and The Matthew Effect. Social Forces, vol. 74, no. 2, p. 379-422.

Metheny, Eleanor (1968): Movement and Meaning. New York: McGraw-Hill.

Meynert, Nikolay Pavlovich (1987): *Po vole roka.* Sotsiologicheskie Issledovaniya, vol. 14, no. 4, p. 88-93.

Miracle, Andrew W., Jr. (1980): School spirit as a ritual by-product: Views from applied anthropology. in: Schwartzman, Helen B. (ed.): Play and Culture. New York: Leisure Press, p. 98-103.

Moore, Francisco B.-G.; Tonsor, Stephen J. (1994): A Simulation of Wright's Shifting-Balance Process; Migration and the Three Phases. Evolution, vol. 48, no. 1, p. 69-80.

Morris, Desmond (1962): The Biology of Art. London: Methuen & Co.

Morris, Desmond (1967): The Naked Ape. London: Corgi Books.

Motulsky, A.G. (1968): *Human Genetics, Society, and Medicine*. Journal of Heredity, vol. 59, p. 329.

Mullen, Patrick B. (1972): *Modern Legend and Rumor Theory*. Journal of the Folklore Institute, vol. 9, no. 2, p. 95 - 109.

Mundinger, Paul C. (1980): Animal Cultures and a General Theory of Cultural Evolution. Ethology and Sociobiology, vol. 1, no. 3, p. 183-223.

Murdock, George Peter (1956): How Culture Changes. in: Shapiro, Harry L. (ed.): Man, Culture, and Society. NY: Oxford University Press, p. 247-260.

Nathan, Debbie; Snedeker, Michael (1995): Satan's silence: Ritual abuse and the making of a modern American witch hunt. New York: Basic Books.

Nelson, Barbara J. (1984): Making an Issue of Child Abuse: Political Agenda Setting for Social Problems. University of Chicago Press.

Nelson, Richard R.; Winter, Sidney G. (1982): An Evolutionary Theory of Economic Change. Cambridge, Massachusetts: Belknap.

Nesse, Randolph M.; Lloyd, Alan T. (1992): The Evolution of Psychodynamic Mechanisms. in: Barkow, Jerome H.; Cosmides, Leda; Tooby, John (eds.): The Adapted Mind: Evolutionary Psychology and the Generation of Culture. New York: Oxford University Press, p. 601-624.

- Nixon, Howard L. (1982): Idealized Functions of Sport: Religious and Political Socialization through Sport. Journal of Sport and Social Issues, vol. 6, no. 1, p. 1-11.
- Norbeck, Edward (1977): The Study of Play Johan Huizinga and Modern Anthropology. in: Lancy, David F.; Tindall, B. Allan (eds.): The Study of Play: Problems and Prospects. New York: Leisure Press, p. 13-22.
- Oakley, Fredericka B.; Reynolds, Peter C. (1977): Differing Responses to Social Play Deprivation in two Species of Macaque. in: Lancy, David F.; Tindall, B. A. (eds.): The Study of Play: Problems and Prospects. New York: Leisure Press, p. 190-198.
- Opler, Morris E. (1965): *Cultural Dynamics and Evolutionary Theory*. in: Barringer, H.R., et. al. (eds.): *Social Change in Developing Areas*. Cambridge, Massachusetts: Schenkman. p. 68-96.
- Orians, Gordon H.; Heerwagen, Judith H. (1992): Evolved Responses to Landscapes. in: Barkow, Jerome H.; Cosmides, Leda; Tooby, John (eds.): The Adapted Mind: Evolutionary Psychology and the Generation of Culture. New York: Oxford University Press, p. 555-579.
- Ormrod, Richard K. (1992): Adaptation and Cultural Diffusion. Journal of Geography, vol. 91, no. 6, p. 258-262.
- Otterbein, Keith F. (1970): The Evolution of War: A cross-cultural study. New Haven: Human Relations Area Files.
- Padgett, Vernon R.; Jorgenson, Dale O. (1982): Superstition and Economic Threat: Germany, 1918-1940. Personality and Social Psychology Bulletin, vol. 8, no. 4, p. 736-741.
- Pan, Zhongdang; Kosicki, Gerald M. (1993): Framing Analysis: An Approach to News Discourse. Political Communication, vol. 10, no. 1, p. 55-75.
- Parijs, Philippe van (1981): Evolutionary Explanation in the Social Sciences: An Emerging Paradigm. New Jersey: Rowman and Littlefield.
- Parsons, Talcott (1966): Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives. New Jersey: Prentice-Hall.
- Percival, R.S. (1994): Dawkins and Incurable Mind Viruses? Memes, Rationality and Evolution. Journal of Social and Evolutionary Systems, vol. 17, no. 3, p. 243-286.
- Peters, Robert Henry (1976): *Tautology in evolution and ecology*. The American Naturalist, vol. 110, no. 971, p. 1.

Piaget, Jean (1945): La formation du symbole chez l'enfant. Neuchatel: Delachaux & Niestlé. English translation: Play, dreams and imitation in childhood. London, 1967.

Pocklington, Richard; Best, Michael L. (1997): Cultural Evolution and Units of Selection in Replicating Text. Journal of Theoretical Biology, vol. 188, no. 1, p. 79-87.

Popov, V.A. (ed.) (1987): Rok: Muzyka? Subkul'tura? Stil' zhizni? Sotsiologicheskie Issledovaniya, vol. 14, no. 6, p. 29-51.

Popper, Karl R. (1972): Objective Knowledge: An Evolutionary Approach. Oxford: Clarendon.

Prescott, James W. (1975): Body Pleasure and the Origins of Violence. The Futurist, april 1975, p. 64-74; Bulletin of the Atomic Scientists, vol. 31, november 1975, p. 10-20.

Price, If (1995): Organizational Memetics? Organizational Learning as a Selection Process. Management Learning, vol. 26, no. 3, p. 299-318.

Pritchard, David; Hughes, Karen D. (1997): Patterns of Deviance in Crime News. Journal of Communication, vol. 47, no. 3, p. 49.

Pulliam, H. Ronald; Dunford, Christopher (1980): *Programmed to learn: An essay on the evolution of culture.* New York: Columbia University Press.

Rácz, József G.; Zétényi, Zoltan (1994): Rock Concerts in Hungary in the 1980s. International Sociology, vol. 9, no. 1, p. 43-53.

Radcliffe-Brown, Alfred R. (1948). A natural science of society. Chicago.

Radcliffe-Brown, Alfred R. (1952): Structure and Function in Primitive Society. Great Britain.

Rambo, A. Terry (1991): *The Study of Cultural Evolution*. In: Rambo, A. Terry; Gillogly, Kathleen (eds.): *Profiles in Cultural Evolution: Papers from a Conference in Honor of Elman R. Service*. Ann Arbor, Michigan: Museum of Anthropology. (Anthropological Papers, No. 85), p. 23-109.

Reich, Wilhelm (1933): Die Massepsychologie des Faschismus. Copenhagen: Sexpol Verlag. Revised ed.: The Mass Psychology of Fascism. New York: Orgone Institute Press, 1943; New York: Farrar, Strauss & Giroux, 1970.

Reilly, Mary (1974a): Defining a Cobweb. in: Reilly (1974b), p. 57-116.

- Reilly, Mary (ed.) (1974b): Play as Exploratory Learning: Studies of Curiosity Behavior. Beverly Hills: Sage.
- Reynolds, Vernon; Falger, Vincent; Vine, Ian (eds.) (1987): The Sociobiology of Ethnocentrism: Evolutionary Dimensions of Xenophobia, Discrimination, Racism and Nationalism. London: Croom Helm.
- Richerson, P. J.; Boyd, R. (1989): *The Role of Evolved Predispositions in Cultural Evolution*. Ethology and Sociobiology, vol. 10, no. 1-3, p. 195-219.
- Richman, Marjorie L.; Schmeidler, Gertrude R. (1955): Changes in a Folk Dance Accompanying Cultural Change. Journal of Social Psychology, vol. 42, p. 333-336.
- Rindos, David (1985): Darwinian Selection, Symbolic Variation, and the Evolution of Culture. Current Anthropology, vol. 26, no. 1, p. 65.
- Rindos, David (1986): The Evolution of the Capacity for Culture: Sociobiology, Structuralism, and Cultural Selectionism. Current Anthropology, vol. 27, no. 4, p. 315.
- Riordan, James (1974): Soviet Sport and Soviet Foreign Policy. Soviet Studies, vol. 26, no. 3, p. 322-343.
- Riordan, James (1982): Sport and communism on the example of the USSR. in: Hargreaves, Jennifer (ed.): Sport, culture and ideology. London: Routledge & Kegan Paul, p. 213-231.
- Roberts, Helene E. (1977): The Exquisite Slave: The Role of Clothes in the Making of the Victorian Woman. Signs, vol. 2, no. 3, p. 554-579.
- Roberts, John M.; Arth, Malcolm J.; Bush, Robert R. (1959): Games in Culture. American Anthropologist, vol. 61, p. 597-605.
- Roberts, John M.; Sutton-Smith, Brian (1962): *Child Training and Game Involvement.* Ethnology, vol. 1, no. 2, p. 166-185. Reprinted in: Loy, John W. Jr.; Kenyon, Gerald S. (eds.): *Sport, culture and society.* Toronto: Macmillan, 1969, p. 116-136.
- Roberts, John M.; Sutton-Smith, Brian (1966): Cross-Cultural Correlates of Games of Chance. Behavior Science Notes, vol. 1, no. 3, p. 131-144.
- Robins, David (1982): Sport and Youth Culture. in: Hargreaves, Jennifer (ed.): Sport, culture and ideology. London: Routledge & Kegan Paul, p. 136-151.
- Robinson, Christine Emilie (1978): The uses of Order and Disorder in Play: An analysis of Vietnamese Refugee Children's Play. in: Salter, Michael A. (ed.): Play: Anthropological Perspectives. New York: Leisure Press, p. 137-145.

Rogers, Alan R. (1988): *Does Biology Constrain Culture?* American Anthropologist, vol. 90, no. 4, p. 829-831.

Rogers, Alan R. (1990): Evolutionary Economics of Human Reproduction. Ethology and Sociobiology, vol. 11, no. 6, p. 479-495.

Rogers, Everett M. (1983): Diffusion of Innovations. 3rd ed. New York: Free Press. (orig. 1962).

Rosen, Wilhelm von (1988): Sodomy in Early Modern Denmark: A Crime Without Victims. Journal of Homosexuality, vol. 16, no. 1/2, p. 177-204.

Rosen, Wilhelm von (1993): *Månens Kulør: Studier i dansk bøssehistorie 1628-1912.* Copenhagen: Rhodos.

Rosenberg, Charles E. (1973): Sexuality, Class and Role in 19th-Century America. American Quarterly, vol. 25, no. 2, p. 131-153.

Rosenberg, Michael (1990): The Mother of Invention: Evolutionary Theory, Territoriality, and the Origins of Agriculture. American Anthropologist, vol. 92, no. 2, p. 399-415.

Rosenblatt, Paul C. (1964): Origins and effects of group ethnocentrism and nationalism. Journal of Conflict Resolution, vol. 8, no. 2, p. 131-146.

Rosenstiel, Annette (1977): The Role of Traditional Games in the Process of Socialization among the Motu of Papua New Guinea. in: Lancy, David F.; Tindall, B. A. (eds.): The Study of Play: Problems and Prospects. New York: Leisure Press, p. 64-70.

Rosnow, Ralph L.; Fine, Gary Alan (1976): Rumor and Gossip: The Social Psychology of Hearsay. New York: Elsevier.

Ross, Marc Howard (1985): Internal and External Conflict and Violence. Journal of Conflict Resolution, vol. 29, no. 4, p. 547-579.

Ruse, Michael (1974): Cultural Evolution. Theory and Decision, vol. 5, p. 413.

Rushkoff, Douglas (1994): Media Virus. New York: Ballantine.

Rushton, J. Philippe (1987): Toward a Theory of Human Multiple Birthing: Sociobiology and r/K Reproductive Strategies. Acta Geneticae Medicae et Gemellolgia, vol. 36, p. 289-296.

Russell, C.; Russell, W.M.S. (1982-1992): Cultural Evolution. 1: Culture, Culture Transmission and Culture Change. Social Biology and Human Affairs, vol. 47, no. 1,

1932, p. 17-38; Cultural Evolution. 2: Cultural Selection. Social Biology and Human Affairs, vol. 47, no. 2, 1982, p. 1-17; Cultural Evolution. 3: The Difference Between Cultures. Social Biology and Human Affairs, vol. 48, no. 2, 1983, p. 135-151; Cultural Evolution. 4: The Similarities Between Cultures. Social Biology and Human Affairs, vol. 49, no. 2, 1984, p. 64-80; Cultural Evolution. 5: The Transmission of Stress Culture. Social Biology and Human Affairs, vol. 51, no. 1, 1986, p. 47-59; Cultural Evolution. 6: The Content of Stress Culture. Social Biology and Human Affairs, vol. 51, no. 2, 1986, p. 60-75; Cultural Evolution. 7: Progress, Creativity and Renaissance. Social Biology and Human Affairs, vol. 52, no. 2, 1987, p. 101-124; Cultural Evolution. 8: Athens and Florence. Social Biology and Human Affairs, vol. 54, no. 1, 1989, p. 20-37; Cultural Evolution. 9: The Analogy Between Organic and Cultural Evolution. Social Biology and Human Affairs, vol. 55, no. 2, 1990, p. 53-66; Cultural Evolution. 10: Classified Bibliography. Social Biology and Human Affairs, vol. 57, no. 1-2, 1992, p. 63-72.

Russell, C., Russell, W.M.S. (1990): *Cultural Evolution of Behaviour*. Netherlands Journal of Zoology, vol. 40, no. 4, p. 745-762.

Rust, Frances (1969): Dance in Society: An analysis of the relationship between the social dance and society in England from the Middle Ages to the Present Day. London: Routledge & Kegan Paul.

Ruyle, Eugene E. (1973): Genetic and Cultural Pools: Some Suggestions for a Unified Theory of Biocultural Evolution. Human Ecology, vol. 1, no. 3, p. 201.

Ruyle, Eugene E.; et al. (1977): The Adaptive Significance of Cultural Behavior: Comments and Reply. Human Ecology, vol. 5, no. 1, p. 49-68.

Sachs, Kurt (1933): Eine Weltgeschichte des Tanzes. Berlin: D. Reimer. English translation: See Sachs (1937, 1963).

Sachs, Curt (1937, 1963): World History of the Dance. New York: W.W. Norton & Co. (page numbers refer to the 1963 edition).

Sack, Hans-Gerhard (1988): The Relationship between Sport Involvement and Life-style in Youth Cultures. International Review for the Sociology of Sport, vol. 23, no. 3, p. 213-232.

Sahlins, Marshal D. (1960): Evolution: Specific and General. in: Marshal D. Sahlins; Elman R. Service (eds.): Evolution and Culture. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Sahlins, Marshal D.; Service, Elman R. (eds.) (1960): *Evolution and Culture*. Ann Arbor: University of Michigan Press.

- Sahlins, Marshal D. (1976): The Use and Abuse of Biology: An Anthropological Critique of Sociobiology. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- Sales, Stephen M. (1972): Economic Threat as a Determinant of Conversion Rates in Authoritarian and Nonauthoritarian Churches. Journal of Personality and Social Psychology, vol. 23, no. 3, p. 420-428.
- Sales, Stephen M. (1973): Threat as a Factor in Authoritarianism: An Analysis of Archival Data. Journal of Personality and Social Psychology, vol. 28, no. 1, p. 44-57.
- Samson, Ross (1990): The Rise and Fall of Tower-Houses in Post-Reformation Scotland. in: Samson, Ross (ed.): The Social Archaeology of Houses. Edinburgh: Edinburgh University Press, p. 197-243.
- Samuels, Michael L. (1982): POPREG I: A Simulation of Population Regulation Among the Maring of New Guinea. Human Ecology, vol. 10, no. 1, p. 1-45.
- Sarkitov, Nikolay Dautovich (1987): Ot "khard-roka" k "khévi-metallu": éffekt oglupleniya. Sotsiologicheskie Issledovaniya, vol. 14, no. 4, p. 93-94.
- Sasson, Theodore (1995): Crime Talk: How Citizens Construct a Social Problem. New York: Aldine de Gruyter.
- Schallberger, Pirmin (1980): Herbert Spencers Theorie der sozialen Evolution und ihre Bedeutung innerhalb der theoretischen Soziologie. Zürich: ADAG. (Dissertation).
- Scheller, Robert W (1982): Imperial themes in art and literature of the early French Renaissance: the period of Charles VII. Simiolus, vol. 12 (1981-82), no. 1, p. 5-69.
- Schenk, Brigitte (1982): The Phylogeny of Art: Aspects of the Development of Prehistoric Art. in: Koch, Walter A. (ed.): Semiogenesis: Essays on the Analysis of the Genesis of Language, Art, and Literature. Kultur und Evolution, vol. 1. Frankfurt am Main: Verlag Peter Lang.
- Schmid, Michael (1981): Struktur u., J Selektion: Emile Durkheim und Max Weber als Theoretiker struktureller Selektion. Zeitschrift für Soziologie, vol. 10, no. 1, p. 17-37.
- Schmid, Michael (1987): Collective Action and the Selection of Rules. Some Notes on the Evolutionary Paradigm in Social Theory. in: Schmid, Michael; Wuketits, Franz M. (eds.): Evolutionary theory in social science. Dordrecht: D. Reidel, p. 79-100.
- Schmidt, Gunter (1989): Sexual Permissiveness in Western Societies: Rootes and Course of Development. Nordisk Sexologi, vol. 7, no. 4, p. 225-234.

Schoeneman, Thomas J. (1975): The Witch Hunt as a Culture Change Phenomenon. Ethos (Berkeley), vol. 3, no. 4, p. 529.

Seagoe, May V. (1970): Children's Play as an Indicator of Cross-Cultural and Intra-Cultural Differences. in: Lüschen, Günther (ed.): The Cross-Cultural Analysis of Sport and Games. Champaign, Illinois: Stipes, p. 132-137.

Sennett, Richard (1974): The Fall of Public Man. Cambridge: Cambridge University Press.

Shepher, Joseph (1971): Mate Selection Among Second Generation Kibbutz Adolescents and Adults: Incest Avoidance and Negative Imprinting. Archives of Sexual Behavior, vol. 1, no. 4, p. 293-307.

Shibutani, Tamotsu (1966): *Improvised news: A sociological study of rumor*. Indianapolis: Bobbs-Merrill.

Shields, Stephaine A.; Harriman, Robert E.: (1984): Fear of Male Homosexuality: Cardiac Responses of Low and High Homonegative Males. Journal of Homosexuality, vol. 10, no. 1/2, p. 53-67.

Shoemaker, Pamela J. (1996): Hardwired for News: Using Biological and Cultural Evolution to Explain the Surveillance Function. Journal of Communication, vol. 46, no. 3, p. 32.

Sibley, Richard (1988): Sport et Classes Sociales en Angleterre: Football, Rugby et Cricket. in: Atherton, J.; Sibley, R. (eds.): Le Sport en Grande-Bretagne et aux Etats-Unis: Faits, Signes et Metaphores. Nancy: Presses Universitaires de Nancy, p. 51-61.

Silverman, Irwin (1990): The r/K Theory of Human Individual Differences: Scientific and Social Issues. Ethology and Sociobiology, vol. 11, p. 1.

Simon, Herbert A. (1990): A Mechanism for Social Selection and Successful Altruism. Science, vol. 250, no. 4988, p. 1665-1668.

Simon, William; Gagnon, John H. (1984): Sexual Scripts. Society, vol. 22, no. 1, p. 53-60.

Simonton, Dean Keith (1977): Women's Fashions and War: A Quantitative Comment. Social Behavior and Personality, vol. 5, no. 2, p. 285-288.

Singer, Eleanor, Endreny, Phyllis M. (1993): Reporting on Risk: How the Mass Media Portray Accidents, Diseases, Disasters, and other Hazards. New York: Russell Sage.

- Sipes, Richard (1973): War, Sports and Aggression: An Empirical Test of Two Rival Theories. American Anthropologist, vol. 75, no. 1, p. 64-86.
- Sipes, Richard (1975): War, Combative Sports, and Aggression: A Preliminary Causal Model of Cultural Patterning. in: Nettleship, Martin A.; Dalegivens, R.; Nettleship, Anderson (eds.): War, Its Causes and Correlates. The Hague: Mouton. p. 749-764.
- Slater, P.J.B.; Williams; J.M. (1994): Bird Song Learning: A Model of Cultural Transmission? in: Gardner, R.A.; et.al. (eds.:) The Ethological Roots of Culture. (NATO ASI Series D, vol. 78). Dordrecht: Kluwer, p. 95-106.
- Smith, J. Maynard; Warren, N. (1982): Models of Cultural and Genetic Change. Evolution, vol. 36, no. 3, p. 620-627.
- Smith, P.K.; Syddall, Susan (1978): *Play and Non-Play Tutoring in Pre-School Children: Is it Play or Tutoring which Matters?* British Journal of Educational Psychology, vol. 48, no. 3, p. 315-325.
- Sniegowski, P.D.; Lenski, R.E. (1995): *Mutation and Adaptation: The Directed Mutation Controversy in Evolutionary Perspective.* Annual Review of Ecology and Systematics, vol. 26, p. 553-578.
- Snyder, Allegra Fuller (1974): The Dance Symbol. in: Comstock, Tamara (ed.): New Dimensions in Dance Research: Anthropology and Dance The American Indian. The Proceedings of the Third Conference on Research in Dance. CORD Research Annual VI. New York: Committee on Research in Dance.
- Somit, Albert; Peterson, Steven A. (eds.) (1992): The Dynamics of Evolution: The Punctuated Equilibrium Debate in the Natural and Social Sciences. Itacha: Cornell University Press.
- Soothill, Keith; Walby, Sylvia (1991): Sex crime in the news. London: Routledge.
- Speel, Hans-Cees (1997): A Memetic Analysis of Policy Making. Journal of Memetics Evolutionary Models of Information Transmission, vol. 1, no. 2. http://www.cpm.mmu.ac.uk/jom-emit/1997/vol1/speel\_h-c.html.
- Speel, Hans-Cees; Benzon, William (1997): Speel and Benzon on William Benzon's "Culture as an Evolutionary Arena," published in vol. 19 no. 4 of the Journal. Journal of Social and Evolutionary Systems, vol. 20, no. 3, p. 309-322.
- Spencer, Charles S. (1998): A Mathematical Model of Primary State Formation. Cultural Dynamics, vol. 10, no. 1, p. 5-20.

- Spencer, Herbert (1852): A theory of Population deduced from the General Law of Animal Fertility. Westminster Review, April. Excerpts reprinted in: Spencer [1972].
- Spencer, Herbert (1857): Progress: Its Law and Cause. Reprinted in: Spencer [1972].
- Spencer, Herbert (1862): First Principles. London: Williams & Norgate, p. 438. Reprinted in: Spencer, [1972], p. 72.
- Spencer, Herbert (1873): *The Study of Sociology*. London: Williams & Norgate, p. 192-199. Reprinted in Spencer, [1972], p. 167-174.
- Spencer, Herbert (1876): *Principles of Sociology*. Vol I., Williams & Norgate. Reprint ed. by S. Andreski: London: Macmillan, 1969
- Spencer, Herbert (1893): *Principles of Sociology.* Vol II., Williams & Norgate. Reprint ed. by S. Andreski: London: Macmillan, 1969
- Spencer, Herbert (1896): *Principles of Sociology*. Vol III., Williams & Norgate. Reprint ed. by S. Andreski: London: Macmillan, 1969
- Spencer, Herbert [1972]: On Social Evolution. Selected Writings, Edited by J.D.Y. Peel. Chicago: University of Chicago Press.
- Spencer, Paul (ed.) (1985): Society and the dance: The social anthropology of process and performance. Cambridge University Press.
- Sperber, Dan (1990): The epidemiology of beliefs. in: Fraser, Colin; Gaskell, George (eds.): The Social Psychological Study of Widespread Beliefs. Oxford: Clarendon, p. 25.
- Sperber, Dan (1996): Explaining Culture: A Naturalistic Approach. Oxford:Blackwell.
- Squire, Geoffrey (1974): Dress and Society 1560 1970. New York: The Viking Press.
- Stanford, Craig B. (1992): Costs and benefits of allomothering in wild capped langurs (Presbytis pileata). Behavioral Ecology and Sociobiology, vol. 30, no. 1, p. 29-34.
- Stearns, Stephen C. (1992): The Evolution of Life Histories. Oxford: Oxford University Press.
- Steinberg, Arthur, Wylie, Jonathan (1990): Counterfeiting Nature: Artistic Innovation and Cultural Crisis in Renaissance Venice. Comparative Studies in Society and History, vol. 32, no. 1, p. 54-88.

- Stephen, Leslie (1882): The Science of Ethics. London: Smith, Elder, & Co., p. 120-131.
- Steward, Julian H. (1955): Theory of Culture Change. Illinois: University of Illinois Press.
- Stinchcombe, Arthur L., et. al. (1980): Crime and Punishment Changing Attitudes in America. San Francisco: Jossey-Bass Publishers.
- Stocking, George W., Jr. (ed.) (1974): A Franz Boas Reader: The Shaping of American Anthropology, 1883-1911. Chicago: University of Chicago Press.
- Stokvis, R. (1989): De populariteit van sporten. Amsterdams Sociologisch Tijdschrift, vol. 15, no. 4, p. 673-696.
- Storey, Kim Susan (1977): Field Study: Children's Play in Bali. in: Lancy, David F.; Tindall, B. A. (eds.): The Study of Play: Problems and Prospects. New York: Leisure Press, p. 78-84.
- Strauss, Anselm (1993): Cultural Evolution: An Interactionist Perspective. International Sociology, vol. 8, no. 4, p. 493-495.
- Stuart-Fox, Martin (1986): The unit of replication in socio-cultural evolution. Journal of Social and Biological Structures, vol. 9, no. 1, p. 67-89.
- Sumner, William Graham; Keller, Albert Galloway (1927): The Science of Society. (4 volumes). New Haven: Yale University Press. Vol. 2, p. 1479.
- Sutton-Smith, Brian; Roberts, John M. (1970): The Cross-Cultural and Psychological Study of Games. in: Lüschen, Günther (ed.): The Cross-Cultural Analysis of Sport and Games. Champaign, Illinois: Stipes, p. 100-108.
- Sutton-Smith, Brian; Roberts, John M.; Kozelka, Robert M. (1963): Game Involvement in Adults. Journal of Social Psychology, vol. 60, p. 15-30. Reprinted in: Loy, John W. Jr.; Kenyon, Gerald S. (eds.): Sport, culture and society. Toronto: Macmillan, 1969, p. 244-258.
- Sutton-Smith, Brian; Rosenberg, B.G. (1961): Sixty Years of Historical Change in the Game Preferences of American Children. The Journal of American Folklore, vol. 74, p. 17-46; Reprinted in: Herron, R.E.; Sutton-Smith, B. (eds.): Child's Play. New York: John Wiley & Sons, 1971, p. 18-50.
- Sylva, Kathy (1977): *Play and Learning.* in: Tizard, Barbara; Harvey, David (eds.): *Biology of Play.* (Clinics in Developmental Medicine, vol. 62) London: William Heinemann, p. 59-73.

- Takahasi, Kiyosi (1998): Evolution of Transmission Bias in Cultural Inheritance. Journal of Theoretical Biology, vol. 190, no. 2, p. 147-159.
- Tanaka, Ichirou (1989): Variability in the Development of Mother-infant Relationships Among Free-ranging Japanese Macaques. Primates, vol. 30, no. 4, p. 477-491.
- Tarde, Gabriel (1890): Les lois de l'imitation. Paris. Reprinted in: Tarde [1969].
- Tarde, Gabriel (1898): Les lois sociales. Esquisse d'une sociologie. Paris. Reprinted in: Tarde [1969].
- Tarde, Gabriel (1902): Psychologie économique. Paris: Alcan, vol. 1. Reprinted in: Tarde [1969].
- Tarde, Gabriel [1969]: on communication and Social Influence. Selected Papers, Edited and with an Introduction by Terry N. Clark. Chicago: University of Chicago Press.
- Taylor, Douglas R.; Aarssen, Lonnie W.; Loehle, Craig (1990): On the relationship between r/K selection and environmental carrying capacity: a new habitat templet for plant life history strategies. Oikos, vol. 58, no. 2, p. 239.
- Thistlewood, David (1986): Social Significance in British Art Education 1850-1950. Journal of Aesthetic Education, vol. 20, no. 1, p. 71-83.
- Thomas, William I.; Thomas, Dorothy S. (1938): The Child in America: Behavior Problems and Programs. New York: Alfred A Knopf.
- Tiger, Lionel (1969): Men in Groups. London: Thomas Nelson & Sons.
- Tooby, John, Cosmides, Leda (1989): Evolutionary Psychology and the Generation of Culture, Part I: Theoretical Considerations. Ethology and Sociobiology, vol. 10, no. 1-3, p. 29-49.
- Toohey, Jack V. (1982): Popular Music and Social Values. Journal of School Health, vol. 52, no. 10, p. 582-585.
- Toulmin, Stephen (1972): Human Understanding. Vol. I. Oxford: Clarendon.
- Townshend, Philip (1980): Games of strategy: A new look at correlates and cross-cultural methods. in: Schwartzman, Helen B. (ed.): Play and Culture. New York: Leisure Press, p. 217-225.
- Trawick-Smith, Jeffrey (1989): Play is Not Learning: A Critical Review of the Literature. Child & Youth Care Quarterly, vol. 18, no. 3, p. 161-170.

- Trivers, Robert L. (1971): The Evolution of Reciprocal Altruism. Quarterly Review of Biology, vol. 46, p. 35.
- Troedsson, Carl Birger (1964): Architecture, Urbanism and Socio-Political Developments in our Western Civilization. Göteborg: Chalmers Tekniska Högskolas Handlinger (Transactions of Chalmers University of Technology, Gothenburg, Sweden, no. 283).
- Tylor, Edward B. (1865): Researches into the Early History of Mankind and the Development of Civilization. London: John Murray.
- Tylor, Edward B. (1871): Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and Custom. London: John Murray.
- Tylor, Edward B. (1873): Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and Custom. Second edition. London: John Murray.
- Ussel, Jos van (1970): Sexualunterdrückung: Geschichte der Sexualfeindschaft. Hamburg: Rowohlt.
- Ussel, Jos van (1975): Intimiteit. Deventer: van Loghum Slaterus. German translation: Intimität. Giessen: Focus 1979.
- Valente, Thomas W. (1993): Diffusion of Innovations and Policy Decision-Making. Journal of Communication, vol. 43, no. 1, p. 30.
- Vandenberg, Brian (1981): Play: Dormant Issues and New Perspectives. Human Development, vol. 24, no. 6, p. 357-365.
- Veblen, Thorstein (1899): The Theory of the Leisure Class. London.
- Vehrencamp, Sandra L. (1983): A Model for the Evolution of Despotic versus Egalitanan Societies. Animal Behaviour, vol. 31, no. 3, p. 667-682.
- Visser, Max (1994): Policy Voting, Projection, and Persuasion: An Application of Balance Theory to Electoral Behavior. Political Psychology, vol. 15, no. 4, p. 699.
- Vokey, John R; Read, J Don (1985): Subliminal Messages: Between the Devil and the Media. American Psychologist, vol. 40, no. 11, p. 1231-1239.
- Wagner, Eric A. (1988): Sport in Revolutionary Societies: Cuba and Nicaragua. in: Arbena, Joseph L. (ed.): Sport and Society in Latin America: Diffusion, Dependency, and the Rise of Mass Culture. New York: Greenwood, p. 113-136.

- Wakefield, Hollida; Underwager, Ralph (1988): Accusations of Child Sexual Abuse. Springfield, Ill.: C.C. Thomas.
- Walkowitz, Judith R. (1982): Jack the Ripper and the Myth of Male Violence. Feminist Studies, vol. 8, no. 3, p. 543.
- Wanta, Wayne, Hu, Yu-Wei (1993): The Agenda-Setting Effects of International News Coverage: An Examination of Differing News Frames. International Journal of Public Opinion Research, vol. 5, no. 3, p. 250.
- Warner, Kenneth E.; Goldenhar, L. M.; McLaughlin, C. G. (1992): Cigarette Advertising and Magazine Coverage of the Hazards of Smoking: A Statistical Analysis. New England Journal of Medicine, vol. 326, no. 5, p. 305.
- Wasser, S. K.; Starling, A. K. (1986): Reproductive competition among female yellow baboons. in: James G. Else; Phyllis C. Lee (eds.): Primate ontogeny, cognition and social behaviour. Selected Proceedings of the Tenth Congress of the International Primatological Society, Nairobi 1984, vol. 3. Cambridge University Press, p. 343.
- Watanabe, Kunio (1994): Precultural Behavior of Japanese Macaques: Longitudinal Studies of the Koshima Troops. in: Gardner, R.A.; et.al. (eds...) The Ethological Roots of Culture. (NATO ASI Series D, vol. 78). Dordrecht: Kluwer, p. 81-94.
- Way, Baldwin M.; Masters, Roger D. (1996). *Emotion and Cognition in Political Information-Processing*. Journal of Communication, vol. 46, no. 3, p. 48.
- Weimann, Gabriel; Winn, Conrad (1994): The Theater of Terror: Mass Media and International Terrorism. New York: Longman.
- Weininger, O. (1978): Play and the Education of the Young Child. Education (Boston), vol. 99, no. 2, p. 127-135.
- Weis, William L.; Burke, Chauncey (1986): *Media Content and Tobacco Advertising: An Unhealthy Addiction.* Journal of Communication, vol. 36, no. 4, p. 58.
- Weismann, August (1880-82): Studies in the Theory of Descent, trans. R. Meldola, (3 parts), Simpson, Law. (orig. 1875 Leipzig).
- Westermarck, Edward (1891): The History of Human Marriage. London: Macmillan. 5'th edition (1925) p. 192ff.
- White, Leslie A. (1949): The Science of Culture. A Study of Man and Civilization. New York: Farrar, Strauss and Cudahy.
- White, Leslie A. (1959): The Evolution of Culture. New York: Mc Graw-Hill.

- White, Leslie A. (1960): Foreword, in: Marshal D. Sahlins and Elman R. Service (eds.): Evolution and Culture. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- Whitson, David (1984): Sport and Hegemony: On the Construction of the Dominant Culture. Sociology of Sport Journal, vol. 1, no. 1, p. 64-78.
- Williams, B.J. (1981): A Critical Review of Models in Sociobiology. Annual Review of Anthropology, vol. 10, p. 163.
- Williams, Drid (1978): Deep Structures of the Dance. Yearbook of Symbolic Anthropology, vol. 1, p. 211-230.
- Williams, G.C. (1966): Adaptation and Natural Selection. Princeton University Press.
- Williams, G.C. (1985): A Defense of Reductionism in Evolutionary Biology. Oxford Surveys in Evolutionary Biology, vol. 2, p. 1.
- Williams, Raymond (1981): Culture. London: Fontana.
- Wilson, David Sloan (1983): The Group Selection Controversy: History and Current Status. Annual Review of Ecology and Systematics, vol. 14, p. 159.
- Wilson, Edward O. (1975): Sociobiology: The new Synthesis. Cambridge, Massachusetts: Belknap.
- Wilson, Edward O. (1978): On Human Nature. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.
- Wrangham, Richard W. (1987): Evolution of Social Structure. in: Barbara B. Smuts; et.al (eds.): Primate Societies. University of Chicago Press, p. 282.
- Wynne-Edwards, V.C. (1986): Evolution through Group Selection. Oxford: Blackwell.
- Yengoyan, Aram A. (1991): Evolutionary Theory in Ethnological Perspectives. in: Rambo, A. Terry; Gillogly, Kathleen (eds.): Profiles in Cultural Evolution: Papers from a Conference in Honor of Elman R. Service. Ann Arbor, Michigan: Museum of Anthropology. (Anthropological Papers, No. 85), p. 3-21.
- Zouwen, Johannes van der (1997): The validation of sociocybernetic models. Kybernetes, vol. 26, no. 6/7, p. 848-856.

## المؤلف في سطور:

## بروفسور أجنر فوج Agner Fog

جامعة كوبنهاجن

أستاذ الأنثروبولوجيا

له دراسات ومؤلفات عديدة عن الثقافة منها:

١- تنبؤات على أساس نظرية الانتخاب الثقافي .

٢ - البيواوچيا التطورية دراسة عن المحاكاة الحاسوبية للتطور البيواوچى داخل
 المجتمعات السكانية .

٣ - الهوة بين نظرية الانتخاب الثقافي وعلم الاجتماع .

ورقة بحث ألقاها عام ٢٠٠٣ أمام الجمعية النولية للتاريخ والفلسفة والدراسات الاجتماعية للبيولوجيا .

٤ – دراسة بعنوان: تفسير التطورات غير المقصودة في ضوء نظرية الانتخاب الثقافي .

## المترجم في سطور:

## شوقى جلال محمد

مواليد ٣٠/١٠/٣٠ - القاهرة

عضو لجنة قاموس علم النفس - المجلس الأعلى للثقافة في السبعينيات .

عضو لجنة الترجمة بالمجلس الأعلى للثقافة منذ ١٩٨٩ له تسعة مؤلفات من بينها:

العقل الأمريكي يفكر - التراث والتاريخ - الفكر العربي وسنوسيولوچيا الفشل - نهاية الماركسية ؟

الترجمة في العالم العربي (الواقع والتحدي)

وأكثر من ٤٠ كتابا مترجما

شارك بأوراق بحث في عديد من الندوات والمؤتمرات وله عديد من المقالات الثقافية والنثرية في عديد من المجلات والصحف العربية .

