ملتبة | سُر مَن قرأ

# هارولدبلوم



ترجمة وتقديم : د. عابد اسماعيل



ملتبة السر مَن قرأ t.me/t\_pdf



# 2022 10 15

Ö, ", M t.me/t pdf

طبعة جديدة منقحة 2019 طبعة جديدة منقحة والاقتباس محفوظة لــ دار التكوين للتأليف والترجمة والـنشر هاتـــف: 00963 112257678 فاكـــس: 11418، دمشق ـ سوريا taakwen@yahoo.com

# هارولد بلوم

مل تب قرأ t.me/t\_pdf



# نظرية في الشحر

ترجمة: د. عابد إسماعيل



### مقدمة المترجم

في ترجمة الترجمة، وإيقاظ الحبّ الأول

I

مسألةُ قلق التأثُّر، التي يناقشها هـذا الكتـاب، لا تنحـصرُ فقـط في البحثِ عن الأصداء والتشابهات والإحمالات بمين شماعر وأخمر، بمل تتجاوزُها إلى دراسة العلاقة الجدلية بين الحفيدِ الصّاعدِ وسلفِه الشعريّ، من زاويا نفسية وفلسفية ومعرفية مختلفة، عبر التأكيـد علـى فكرة تداخل الأزمنة في النصّ الأدبي، وحضور الماضي في الحاضر، ومفهوم الحسّ التاريخي الـذي تحدّث عنه إليوت، وأسّس لـه، فلسفياً، ُنيتشه، في رؤيا العودِ الأبدي، ليطـوّرهُ، لاحقـاً، فرويـد في نظريته عن عودةِ المكبوت، وصراع الأنا مع الهو، أو الابن مع الأبّ، بحثاً عن ذاتٍ شعرية مستقلة. هذا الـصراع الأوديـبيّ ينـسحبُ بالتأكيد على علاقة الشّاعر الشابّ بتراثِهِ الأدبيّ كلُّه، وليس فقط على شاعر فذَّ بعينهِ. فنحن نعلم أنَّ الـسلفَ الـشعري، يمثَّل سـلطةً أبويـةً يحلم كل شاعر ناشئ بإزاحتِها، والتخلُّص منها، وتجاوزها، واحتلال مقعدها، في مضمار السباق للفوز بالـسَّبق الـشّعري، وذلـك من خلال ما يسمّيه هارولد بلوم في كتابه قواسم التنقيح الـستّة، الـتي تبدأ، أوَّلاً، بـالانحرافِ عـن نـصَّ الـسلف، وتغـييرِ مـسارِ البلاغية القديمة، صوب فضاءٍ شعري مغاير، تنطلق منه القـصيدةُ الجديـدةُ،

يليها، ثانياً، البحث عن التكامل التـضادّي مـع منجـز هـذا الـسلف، أو قراءة القصيدة الأمّ بعين الشكّ، سعياً لسدّ نقص متخيّـل، أو عـوز ما اكتشفه، أو "تـوهّم" اكتـشافُه، الحفيـدُ الـصّاعدُ، ومـن ثمّ، ثالثـاً، الانتقال إلى مرحلة التكرار والقطيعة، التي يسعى مـن خلالهـا الـشّاعرُ المريدُ إفراغ نصِّ السَلفِ من قدسيتِه، عبر تكرار سموَّه البلاغيَّ، وإحداثِ قطيعةٍ جماليةٍ معه، في آنٍ واحدٍ، قبل الدخول، رابعـاً، إلى فلكِ السموَّ المضادَّ، وابتكار شعرية الاختلافِ حقًّا، الـتي تتمرَّدُ، نهائياً، على إرثِ السَلف، بحيث يخطفُ الحفيدُ فرادةً جدَّه الشعريَّ، عبر تحجيم سطوتِهِ، والاتيان بأسلوبية ضدّية، تتجـاوزُ، في أصـالتها ورفعتِها وسموّهـا، نـصَّ هـذا الأخـير، قبـل الغـوص، خامـساً، في متاهات الذَّات الشعرية، المكتشفة حديثاً، عبر عمليةِ التطهُّرِ الـذَاتي، وإعادةِ قولبةِ النرجسيةِ، وفقـاً لأسس جماليـة مبتكـرةٍ، والوصـول، سادساً، وأخيراً، إلى الطُّور النهائي الذي يسمّيه بلوم "عودة المـوتي"، حيث يفتح الشاعرُ الجديدُ قصيدتَه على مصراعيها أمام قصيدةِ سلفِه، في حركةٍ عكسيةٍ، توحى بأنَّه عادَ إلى النقطةِ الأولى التي انطلق منها.

#### Π

عند هذا المنعطف، نكتشفُ النتيجةَ المدهشةَ الـتي يتوصّل إليها بلوم، وهي أنَّ السلفَ الشعريّ، رغم جبروته وقوّته، يـصبحُ نفسَه عرضةً لتأثيرِ حفيدِهِ القادم، في عملية قلب سريالية لجدلية قلق التأثّرِ، كأنَّ نقـول، مثلاً، إنَّ شكسبير (1564–1616) تـأثّرَ بالـشاعر كيـتس (1795–1821)، الـذي جـاء بعـده بحـوالي قـرنين مـن الـزّمن، وأنّ سونيتات" (Sonnets) شكسبير تـدينُ، جماليـاً، في بنيتـها ونـسيجها وعاطفتها، لأنشودات (Odes) كيتس العظيمة. ويصحّ هـذا، بـالطبع، على شعرنا العربي الحديث، إذ نجد، على سبيل المثال، أن شاعراً كبيراً كأدونيس يمثل حالةً مثالية لإعادة تقويم الصراع بينه وبين أسلافه، من جهة، وبينه وبين أحفاده الشعريين، من جهة أخرى. فحين كُثُر مقلّدو أدونيس، و"المتأثّرون" به، على مساحة الخارطة الشعرية العربية، وانتشر مجازُهُ بين الشّعراء الجدد كالنّار في الهشيم، صرنا نظنّ، ونتوهم، بأنّ أدونيس هو الذي يقلّد أحفادَه، وليس العكس. كأنّ الحفيد المتأثّر قَبْلاً، باتَ، الآنَ، في موقع المؤثّر، القادر على حرف مسار قصيدة السلّف، وتوجيهها بما يتلاءمُ وطبوغرافيا قصيدته الجديدة، في مفارقة رمزية شيّقة تقلب منطق العلاقة بين الأجيال الشعرية رأساً على عقب.

#### III

غير أنَّ بلوم يوضّحُ، في هذا الصدد، نقطةً هامّة جداً، وهي أنَّ الشّاعرَ الجديدَ، الصّاعدَ، إذا ما امتلكَ، حقاً، موهبةً فذّةً، وأصالةً تضاهي أو تتفوق على نصّ أسلافه، كما كان حالُ ولاس ستيفنس في علاقته بملهمهِ الكبير إمرسون، فإنّه يستطيعُ، من دون شك، خطفَ السّبق من سلفهِ، و"التأثير" عليه، وتغيير طريقة تلقيّنا وتأويلِنا له، بحيث يجبرنا على قراءتِه من منظور السموِّ الجديد الذي ابتكره، تماماً كما فعل أدونيس بالنفّري، في الشعر العربي، حين أماطَ اللشامَ عن خطاب سلفِهِ الصّوفي، وفكّكَ بنيةَ مجازهِ العرفاني، ومن ثمّ كتب شعراً على منوالِهِ، متأثراً به، ومحاكياً له، قبل أن يتمرَّد عليه، ويجعلنا، في نهاية المطاف، نتوهمُ بأنّ النفّري قد تأثرَ، حقّاً، بأدونيس، وليس العكس. وهذا يبدو صحيحاً، إلى حدّ بعيد، إذ من يستطيع منّا، اليومَ، قراءةَ النفّري، بمعزل عن بلاغةِ أدونيس، ومن يستطيع اكتناهَ مخاطباته ومواقفه الرّمزيةَ الفريدة، الـتي تتجلّى في مقولته الشهيرة "كلما اتّسعتْ الرؤيا ضاقت العبارةُ"، بمعزل عن دعوةِ أدونيس للتكثيف، والغموض، والإشراق، وبحثه عن شعريةٍ تتجاوزُ الموروثَ الأدبي، وتفكّكُ أسسهَ ومعاييرَه من الـداخل، من أجـل استعادة أسمى ما فيه، وتناوله كظاهرةٍ نـصيّة، بلاغية، "لا زمانية"، أو "لا تاريخيّة"، تتخطّى حدود العصر والثقافة، وربّما الهوية أيضاً.

#### IV

أما على صعيد تجربتي الشخصية، كـشاعر، ينتمىي، زمنيـاً، إلى جيل التسعينيات من القرن المنصرم، فقد ساهمتْ نظريةً بلوم عن قلق التأثر بأن جعلتني أُعيدُ النظرَ جذرياً بمعادلة التـأثّر والتـأثير التقليديـةِ، من منظوري كحفيدٍ شعريّ. وقـد بهـرني الكتـاب حـين قرأتُـه للمـرّة الأولى، في خريف عــام 1994، وكنـتُ، عندئـذٍ، أحـضّر لأطروحـةِ الدكتوراه في جامعة نيويورك (NYU)، وهي الجامعة نفسها التي كــان يدرَّسُ فيها بلوم، ويتحدَّثُ معنا، نحن طلاب، عـن التقليـد الأدبي، والقراءة الضالَّة، ومفهـوم القلـق الـذي يمثـل بلـوى الـشعر القـويّ، بحسب رأيه، وسوى ذلك من مواضيع انصبّت في معظمها على قـراءة شعر الحداثـة الأمريكيـة، وعلاقتـه بالـشّعر الرومنطيقـي، حيـث بـرز ولاس سـتيفنس، شـاعر بلـوم المفـضّل، كأحـد أهـمّ صـنّاع الـشعر الجديد، والأقوى موهبةً بين أبناء جيلـه، واسـتطاع أن يقـارعَ أسـلافَه على أرض بلاغتِهم، ويتفوّق على معظمهـم. ولم تكـن مـصادفةً أنـني أخترتُ ستيفنس موضوعاً لأطروحتي الجامعية، متأثراً، ربّما، بأفكـار

بلوم عنه، حتى قبل التفكير بترجمة كتابه (قلق التأثُّر) إلى العربية. ولكن حين بدأتُ بترجمة الكتاب، بدأتُ أطوّر، شـيئاً فـشيئاً، وعيـاً مختلفاً لكيفية فهم قلقي الشعري تجاه أولئك الشعراء السوريين الـذين "تتلمــذتُ" علــى شــعرهم، وفي طليعتــهم أدونــيس ونــزار قبــاني والماغوط، فضلاً عن بعض شعراء السبعينات والثمانينات في سوريا كسليم بركات ومحمد عمران. لكنّني، من أدونيس، تحديداً، تعلّمتُ حبَّ الغموض، والانبهارَ بالتجريـد الرّمـزي، والبحثُ عـن الـصورة السريالية، الموغلة في التجريب، قبل أن أتمرَّدَ على بلاغتِهِ الفُذَّة، وأبدأ التنقيبَ عن شعريةٍ أقـلّ ميتافيزيقيـةً، وأخـفّ انـشغالاً بالأسـئلة الكبرى، فكان أن وجدتُ ضالّتي، آنياً، لدى شاعرِ كنزار قبّـاني، في حسّيتِهِ وعفويتِهِ وبـساطتِهِ، لكـنّنى سـرعان مـا ضـقتُ ذرعـاً بـشعرية الحبّ، وأحسستُ أنها أضحت نمطاً جاهزاً، تستحضرُ، آلياً، خطابَها العشقيّ، الأزليّ، بمعـزل عـن التجربـة الفرديـة للحـبّ ذاتـه، رغـم محاولة قبّـاني المـستمرّة للتجديـد، والبحـث عـن روح القـصيدة في المتداول، واليوميّ، والعابر. أما صراعي الأوديبيّ، الأكثر وضوحاً، فكان، ربّما، مع قيصيدة المباغوط، على صعيدِ مسألتين اثنيتين، الأولى توظيفه المبتكر، وربَّما العفـوي، لـلأدوات البلاغيـة مـن رمـز واستعارةٍ وكنايةٍ، وفي الأخـصّ ولعـه الـشّديد بكـافِ التـشبيه، الـتي ميّزت، أسلوبَه السّهلَ الممتنع، والثانية شغفه بكآبة شفيفة، هي مـزيجٌ من حزنٍ شخصي، وتشاؤمٍ وجودي أكثر عمقاً، قبـل أن أتمـرّدَ، مـرّةً أخرى، على هذا الأب القويّ، مهتدياً، هذه المرّة، بمـا يـسمّيه بلـوم "التطهّر النرجسي"، فكـان لزامـا البحـث عـن مفهـوم جديـدٍ للبلاغـة الشعرية، وفضاءٍ أرحب لكآبةِ شاعرِ (حزن في ضوء القمر)، يتجاوزُ،

بالتأكيد، رؤيـا المـاغوط، الأسـلوبية والمعرفيـة، ويجمعُ بـين التيـهِ الفلسفي، بالمعنى النيتشوي، والضيّاع الروّحي، بـالمعنى الإليـوتيّ، في تأويل مختلف تمامـاً للّحظـةِ الـشّعَرية. وهـذا مـا اتـضّح، جليـاً، حسبما أظنّ، في دواويني الشعرية الستّة، بدءاً مـن (طـواف الآفـل)، 1998، وصولاً إلى (أشباح منتصف النهار)، 2018.

V

وأعتقدُ، الآن، أنَّ نظريةَ بلوم أضاءت لي الكثير مـن هـذه الأسـئلة المؤرَّفة، وجعلتني أكثر انتباهاً للفرق الشَّاسع بين التأثُّر كحالـة جدليـة مركّبة بين السلف والحفيد، وبين فكرة التقليد أو المحاكاة، الـتي لا تتعدّى كونها اجتراراً لسموّ السلف، وتأكيداً على تفوّقه الـشعري. فالشاعرُ القويُّ بعرف كيف "يتأثّر" ولا "يقلّد"، كما يـشيرُ إليـوت، في مقالة شهيرة له، إذ يقول: "الشعراءُ غيرُ الناضجين يقلّدون، والـشعراءُ الناضجون يسرقون. الشعراء السيئون يشوّهون ما يأخذونـه، والـشعراء الجيّدون يجعلونه شيئاً أفضل، أو، على الأقلّ، شيئاً مختلفاً." وبلـوم، المتـأثَّر، نقـدياً، بـإليوت، يكمـلُ مقولـةً شـاعر (الأرض الخراب)، ويعدّلُ عليها بعضَ الشّيء، حـين يـستبدلُ لفظـةُ "الـسّرقة" بمصطلح "التأثّر"، الأكثر تعقيداً وشموليةً، ويؤكّدُ، أن الشّاعرِ القـويّ هو وحده القادر علي "التأثُّر" بأسلافه الأقوياء، ومنازلتِهم النـدّ للنـدّ، أمَّا الشاعر العاديَّ أو الضعيف، فلا يجد أمامه سوي التقليد، وتكـرار بلاغة السلف، وأحياناً السطو عليها، في وضح النهار، كما هـو حـال معظم مقلَّدي أدونيس، وما أكثـرهم، ولا أسـتثنى هنـا بعـض شـعراء قصيدة التفعيلة، الذين وقعوا تحت تأثير ديوانه الفذَّ (أغاني مهيار الدمـشقي)، أحد أكثر أعماله قوةً وتأثيراً. وعلينا أن نتذكّر أيضاً أن حالةَ قلـق التـأثر حاضرة، وبقوة أكبر، رّبما، لـدي شـعراء القـصيدة العموديـة، علـي اختلاف أصواتهم الفردية، فهؤلاء، رغم بحثهم عن التجديـد، فـإنَّهم يعيدون اجترارَ أغراض الشّعر التقليدية، من مديح وهجاء ورثاء، وسواها، بأشكال وصيغ مختلفة، وإن أنكروا ذلك بحدة، أو حـاولوا جاهدين التكتم على أسلافهم، فشاعرٌ كـبيرٌ كـالجواهريّ (تـوفي سـنة 1997م) وصل درجةً قصوي من "قلق التأثر"، استطاعَ على إثرهما الوقوف ندّاً قوياً أمام أعتى أسلافه، بل إنه نقل القـرن العـشرين برمّته من الحاضر إلى الماضي، قاطعاً مسافةً تتجاوزُ الألف عام إلى الوراء، فبتنا نقارنُه بأبي تمام (توفي سنة 845م)، والمتنبي (توفي سنة 965م)، والمعرّي (توفي سنة 1057م)، وسواهم من فحول القصيدة العمودية، في تراثنا الشعري. ويـصحّ القـول نفـسه أيـضاً في شـعر الكلاسـيكيين الجدد كبدوي الجبل وعمر أبو ريشة وأحمد شوقي وسواهم.

VI

أخيراً، وفي العودة إلى ترجمة هذا الكتاب، الذي كان الأوّل لي، مترجماً إلى العربية، قبل عقدين من الزمن، أودّ القول إنـني راجعتُ الترجمة بـشيء مـن نوستالجيا العاشـق، وهـي تـشبه، إلى حـدَّ مـا، استحضار الحبَّ الأول، إذ رحتُ أبحثُ عن بقيةِ عطر هنـا، وإيمـاءة جملةٍ هناك، عن بعـض نغـم هنـا، ومزقـةِ إيقـاعٍ هنـاك، في تـشابكِ عجيب بين لغةِ الرّوح، وروح اللغة. عدتُ إلى ترجمتي الأولى بـشيء من الخُوف، ووجدتني أصحَحُ كلَّ هفوةٍ أسلوبيةٍ أو نحويةٍ أو دلاليةٍ، كمن يريدُ ترميمَ علاقةِ حبِّ قديمةٍ، وتقـويمٍ اعوجـاجٍ هنـا، وخيانة

هناك، ذكرى فشل هنا، وصدى خيبةٍ هنـاك. أليـستْ الترجمـةُ، كمـا يُقالُ دائماً، شكلاً من أشكال الخيانة للنصّ الأصلي، تماماً كالعلاقة مع الحبيبة، التي لا يفارقُها، قطَّ، شبحُ الخيانة بين الطَّرفين؟ أزعمُ أنَّ العودة إلى الترجمة الأولى، للكتاب الأول، كانت تشبهُ، رمزياً، على الأقـلّ، العـودة إلى حـبٍّ أوّل، غـامض وسـرابيٍّ. ألـسنا، كعـشاق، نحمل قاموساً لا مرئياً، طوال الوقتِ، ونقومُ بترجمة كلَّ لفظةٍ، وكـلَّ همسةٍ، وكلَّ حركةٍ، يقومُ بها الحبيبُ؟ ألسنا نترجمُ، باستمرار، حين نعشقُ، وكأنّنا نترجمُ نصّاً، باحثين عن دلالة نركنُ إليها، تشفي بعـضَ غليلنا العاطفيَّ؟ أليس للجسدِ هيروغليفيا سرّية تحتاجُ دوماً لمن يفـكّ طلاسمَها؟ أليسَ الحبيبُ، في بعض أحوالِه وتحوَّلاته، نـصًّا لغويـاً، كما يقـولُ رولان بـارث، ونحـن، كعـشَّاق، مطـالبين، بـالقراءة، والتأويل، والترجمة؟ من هنا، بـدتْ الترجمةُ الأولى، بالنسبة لى، شكلاً من أشكال الحبّ الأول، في تدرّجاتِـهِ وتنويعاتـه وتقلّباتِـه. وإذ أعودُ إلى كتـابي الأول، منقَّحـاً، ومـصحّحاً، ومـؤوّلاً، فإنَّمـا أعـودُ بروح العاشق، الـذي يـزورُ مـسرحَ حبّه الأوّل، سـاعياً إلى تخليص الترجمةِ من كلِّ شائبةٍ، إذا أمكن، تماماً كالسعي إلى تخليص علاقةِ حبِّ قديمةٍ من كلُّ عثرةٍ، أو هفوةٍ، في عملية مركَّبة تشبه حقًّا ترجمةً الترجمة، أو إيقاظ الحبِّ الاوّل، ولكـن، هـذه المـرّة، بالاتّكـاء إلى مخيلةٍ عاشق لا يفرّقُ، كثيراً، بين لغةِ الشَغَف وشغفِ الَّلغة.

قبتكه د. عابد إسماعيل دمشق، آب، 2018 t.me/t pdf

#### استهلال

لقد كانت إثارةً فائقةً أنّهم كانوا في الأبِ من دونِ معرفتِه

بعدما أدركَ أنّهُ سقطَ متشظيّاً، أفقياً وعمودياً، بعيداً عن الاكتمال، حاولَ أن يتذكّرَ أيّ نوعٍ من الاكتمالِ كان ذاكَ.

كان قد استطاعَ التذكّرَ، لكنّه وجدَ نفسَه صامتاً، وغـيرَ قـادرٍ علـى إعلامِ الآخرين.

أرادَ أن يخبرَهم أنّها كانت قد قفزت، بعيداً، صوبَ الأمام، وتعثّرت بهويً منفصل عن عناقِهِ.

كانت تعاني كَمَداً كبيراً، وكان يمكن أنْ تأخذَها العذوبةُ، لولا أنّها بلغتْ حدّاً توقفتْ عندَه.

لكنّ الهوى أكملَ رحلتَه من دونِها، عابراً إلى ما وراء الذّروةِ. أحياناً كان يشعرُ أنّه على وشكِ الكلامِ، لكنّ الصّمتَ استمرّ. كان يريدُ أن يقولَ: "يا لها من فاكهةٍ ... أنثوية وهشّة".

### توطئة

.... معلّمٌ أكثرَ جلَداً، أكثرَ أسئلةً، لا بدّ أن يرتجلَ برهاناً أكثر صفاءً، أكثرَ إلحاحاً، يوحي بأنَّ نظريةَ الشّعرِ هي، بحقّ، نظرية الحياة.

ولاس ستيفنس من ديوانه (مساءٌ عاديٌّ في نيو هيفِن)

## مفدّمة

تأمّلٌ في السّبقِ الشعريِّ مع موجز

يقدّم هذا الكتابُ الموجزُ نظريةً في الشّعرِ عبر توصيفِهِ لمسألةِ التأثّرِ الشّعري، أو لحكايةِ العلاقاتِ الشعريّةِ المتداخلةِ بين السّعراء. أحدُ أهدافِ هذه النظرية تصحيحيٌّ، وهو إزاحةُ الغشاوةِ عن التأويلات المكرّسةِ فيما يتعلّقُ بكيفية مساهمةِ كاتب بتشكيلِ كاتب آخر. والهدفُ الثاني، تصحيحيٌّ أيضاً، وهو محاولةٌ التنظيرِ لشعريّةٍ قادرةٍ على إنتاج نقدٍ عمليّ أكثر دقّةٌ.

التاريخُ الشعريُّ، من منظورِ هذا الكتاب، غير منفصلِ عـن التـأثَّر الـشعريّ، وبخاصّـة إذا عرفنـا أنَّ الـشعراء الأقويـاء يـصَنعون هـذا التاريخَ، عبر تكتّمهم على بعضهم البعض، وذلك سعياً منـهم لتهيئـةِ فضاءٍ شعريّ لأنفسِهم.

ما يهمني هنا هم الشعراءُ الأقوياءُ، أولئك الفحول الذين يصارعون أسلافَهم حتّى الموت. الموهبةُ الأقلّ كفاءةً تنبهرُ، والمخيلةُ الأكثر إبداعاً تحاولُ شقّ طريق لنفسها. ولكن لا شيءَ يُعطى مقابلَ لا شيء، ومحاولةُ شقّ طريق للمخيَلة أمرٌ محفوفٌ بالمخاطر، ومحفوفٌ بمشاعرِ قلق التأثّر، إذَّ، من هو الشّاعرُ القويّ المستعدّ للاعتراف بأنّه فشلَ في تحقيق ذاتِه؟ لقد أدركَ أوسكار وايلد أيضاً \_ الذي عرف أنه فشلَ كشاعرٍ بسبب عجزه التغلبَ على إحساسِه بقلق التأثر \_ حقائقَ أكثر دكنةً متعلّقةً بالموضوع ذاته. فقصيدتُه (أنـ شودةُ الـسّجن القـارئ) هي نصٌّ مخجلٌ للقراءة لأنَّ كلَّ ومضةٍ فيه مقتبسة مـن قـصيدة (أغنيـةُ البحار القديم) للشاعر كولريدج. بـل إنَّ معظـمَ شـعره الغنـائي مـدينٌ بالتأثُّر لتقليدِ الرومانسيةِ الانكليزيَّةِ الرفيعة. متفهَّماً لمعـضلةٍ مـن هـذا النوع، ومتسلَّحاً بذكائه المعهود، يصرّح أوسكار وايلد، بمـرارةٍ، في كتابه (صورة السيّد .W.H) بما يلي: "التأثُّرُ، هـو ببـساطة، تحويـلُ للشخصيةِ، وشكلٌ من أشكال النخلِّي عمَّا هـو ثمـين والوقـوعُ في براثِنهِ يفرزُ إحساساً \_ إن لم نقل واقعاً \_ بالخسارةِ. لابدّ لكلَّ تلميـذٍ أن يأخذُ شيئاً ما من معلَّمِهِ". هذا ما يمكنُ تسميتَه بقلق التـأثَّر، والعكـس ليس دوماً صحيحاً. بعد مضيَّ سنتين على هذا التعليق، يعـدَّلُ وايلـد قليلاً من مراراته، ويسوقُ على لـسانِ اللُّورد هنـري ووتـن، إحـدي شخصياته في رواية (صورة دوريان غراى)، ملاحظات مرهفة، يعترف فيها لدوريان بأنَّ كلَّ أشكال التأثَّر لا أخلاقية :

لكي تمارس تأثيراً على شخص ما، لابد وأن تمنحَه شيئاً من روحكَ . المتأثّرُ لا يفكّر أفكارَه الطبيعيةَ، ولا يحترقُ بعواطفه الطبيعية . فضائلُه ليست حقيقيةً . وذنوبُه، إن كان ثمَّة ما يُدعى بالذنوب، مستعارةً . إنّه يتحوّل إلى صدىً لموسيقى شخص آخر، أو إلى ممثلٍ يؤدّي دوراً لم يُكتبُ من أجله .

تكادُ ملاحظة اللورد هنري تنطبقُ على وايلـد نفـسه، وللتأكّـدِ من هذا، تكفي العودةُ إلى المراجعة التي قام بها وايلد لكتاب الناقد باتر، الذي يحمل عنوان (تقييمات)، حيث يختتمها بملاحظةٍ صـارخة تـنمّ عن وهم كبير حـين يعلـنُ أنّ بـاتر اسـتطاع أن "يهـربَ مـن تلامذتـه". هكذا، ما دامت الأجيال تتواترُ، وتطحنُ بعـضها بعـضاً، فـإنّ الـذات الجمالية المتفوقة ستظلّ مفتونةً بنكرانها لأيّ شكل من أشكال التأثّر. ستيفنس، الذي يمكن اعتباره الوريث الأقوى لباًتر، متجاوزاً حتى الشّاعر وايلد، يعبّر في إحدى رسائله عن هذه الرّوح الرافضة بقوله: بما أنّني آت بالطبع من الماضي، فإنّ الماضي، مع ذلك، هو ملكي وليس شيئاً يدعى كولريدج، وردذورث، – الخ . ما من شاعر بعينه احتل أهميهةً استثنائيةً لديّ . إنّ عقدةَ ما يسمّى بثنائية الواقع – الخيال هي من اختراعي أنا، وإن كنتُ آجدُها عند أخرين كثر غيري .

وكان يمكن له أن يصوغ الجملة الأخيرة: "خاصّة" وأنّني أجدها عند آخرين كثر غيري"، ولكنّ موضوعة التأثّر الشعري، عندئذ، كانت بالكاد المحور الذي يتركّز حوله فكرُ ستيفنس. في أواخر حياتِه، نراه أكثر عنفاً وعاطفيةٌ في نكرانه، ففي إحدى رسائله إلى الشاعر ريتشارد إبرهارت يسجّل لهذا الأخير مديحاً لم يكن، في الواقع، غيرُ مديح لنفسه:

أتضامنُ مع نفيكَ لأيّ تأثّر تجدهُ لديّ . هذا النوعُ من الاتهام يـزعجني دائماً، لأنه، في حـالتي، لـستُ واعياً بـأنني وقعتُ تحت تأثير أيّ من الشعراء، وامتنعتُ عن سبق قصد قـراءةَ الكـثير منهم، ممـن يتحلّون بثقافة عاليـة كـإليوت وباوند، وذلك كي لا أحفظَ ـ ولو بشكل لا واعً ـ شيئاً منهم . ولكـن ثمّة دائماً الناقـد الـذي يركّـز جـلّ تُحليلاتـه على التشابهات، والأصداء، والمؤثّرات، وكانّما لا يوجدُ من الشّعراء من يستطيعُ أن يكوّن لنفسه ذاتاً مستقلةً، إذ يُنظـر إليـه دائماً كصدىً تنصهرُ فيه عدّةٌ أصداء . هذا الرأي الذي يرى أنَّ التأثَّرَ يكادُ لا يوجدُ إلاَّ لدى بعض الغـلاة مـن الأكاديميين هو نفسه البرهان على أنَّ التأثرَ الـشَّعري يـشكَّلُ مزيجـاً بـدئياً من عقدتي القلق والكآبةِ. لقد كان ستيفنس، كما يؤكّد هو نفسُه، شـاعراً شخصانياً من الطّراز العـالي، وموهبـةُ أمريكيـةُ أصـيلةُ تـضاهي ويتيمـان وديكنسون، وتضاهي أيضاً موهبةً بعض معاصريه كباوند وويليامز ومـور. ولكنَّ التأثرَ الشَّعري لا يعني جعلَ المتأثَّر أقلَّ أصالةً، بـل يـساهمُ أحيانــاً بجعله أكثرَ تميـزاً، وإن لم يكـن بالـضرورة أرفـع مـستويٍّ. يجـب عـدم اختزال إشكاليات التأثُّر إلى مجرَّد البحث عن المصدر، أو دراسية تباريخ الأفكار، أو تنسيق الصور في بنيةٍ ما. التأثُّرُ الشعري، أو ما ســوف أدعــوهُ مراراً بالتكتّم الشعريّ، هو دراسةً دورةِ الحياةِ الـشعرية للـشاعر بوصفه شاعرا. وعندما يضعُ النقدُ في حسبانه دراسة السياق الذي تنصقل فيه هـذه الحياة فإنه سوف يجد نفسه مجبراً، في الآن ذاتـه، علـى تنـاول علاقـات الشّاعر مع شعراء آخرين ودراستها كحالات أقرب إلى تلك الـتي يـسمّيها فرويــد برومــانس العائلــة، أي دراســتها كفـصول في تــاريخ التنقيحيّــة الحديثة، و"حديثة" هنا تعني عصر ما بعد الأنوار.

إنَّ الشاعرَ الحديث، كما يبيِّنُ الناقد و.ج. بِتْ في كتابه (الشاعر الانكليزي وعبء الماضي)، هو وريثٌ لكآبة متجذرة، عانت منها ذهنيةُ عصر الأنوار، بسبب الشك الذي عصف بها نتيجة ميراث مزدوج، تخييليّ \_ إبداعيّ، أتاها من القدامى، من جهةٍ، ومن أساتذة عصر النهضة، من جهةٍ أخرى. في كتابي هذا تعمّدتُ إغفالَ المنطقة التي كان الناقد بِتْ قد سبرها باقتدار، وآثرتُ التركيزَ على العلاقات وبالرّغم من أنني أستندُ إلى هذه النظائر، فإنني أفعلُ هذا كتنقيحييًّ ملتزم، يعيدُ صياغةَ بعضٍ من تنويعات فرويد.

يشكّلُ نيتشه وفرويد، حسبما أرى، التـأثيرَ الرئيـسيّ علـى نظريـة التأثَّر، المقدَّمة في هـذا الكتـاب. نيتـشه لأنَّـه نـبيَّ التـضادّ، وكتابـهُ (جينولوجيا الأخلاق) هو من أعمق الدراسات المتوفّرة لدى التي تصفُ المشاربَ الهرمسية والتنقيحيَّة في الذائقة الجمالية. وفرويد لأنَّ استكشافاته لاستراتيجيات الـدّفاع ووظائفهـا المتباينـة، تقـدُّمُ أوضـحَ النظائر التي استطعتُ العثورَ عليها، فيما يتعلُّقُ بالقواسم التنقيحيَّة التي تحكمُ العلاقات الـشعريَّة المتناصَّة. مـع ذلـك، فـإنَّ نظريـة التـأثَّر المعروضة هنا ليست نيتـشويّةً في حَرفيتـها المتعمّـدة، وفي إصـرارها الفيكويّ (نسبةُ للناقد فيكو) على أنَّ السبقَ في السموَّ هـو خاصَّية جوهريَّة لكلُّ شاعر قويٍّ، يخشى أن يتحوَّلُ إلى مجرَّد قادم متأخَّر. ترفضُ نظريتي أيضاً التفاؤلُ الفرويديّ المعهود، والقائل إنَّ الاستبدالُ السعيدَ أمرٌ ممكن، وأنَّ فرصةً ثانيةً يمكن أن تنقـذنا مـن المـسعى التكراريّ إزاءً ارتباطاتنا القديمة. السُعراء، كشعراء، لا يمكنهم أن يقبلوا الاستبدالَ، ويحاربون حتى النهاية للفوز بالفرصة الأولى. لقد قَلَّلَ كُلَّ من فرويد ونيتشه من أهمية الشعر والشعراء، مع أنَّهما منحا الفانتازيا دلالات تفوق طاقتها أحياناً. وبالرّغم من واقعيتهما الأخلاقية، فإنّهما سعيا إلى المبالغة في تمجيد الخيال. إنَّ تلميذ نيتشه، الشاعر ييتس، وتلميذ فرويد، الباحث أوتو رانك، أظهرا فهماً أكثر عمقاً لمسألة صراع الفنّان مع فنّه، ولعلاقة هـذا الـصراع بمعركـة الفنّان الاختلافية مع الطبيعة.

لقد اعتبر فرويد التسامي مـن أهـمّ الخـواصّ الإنـسانية، وهـذا مـا سيجمعُهُ بأفلاطون، وبالتقليـدَين الأخلاقـيين: المـسيحيّ واليهـوديّ. يفترضُ التسامي الفرويديّ التخلّي عـن كافّة أشـكال اللّـذة البدائيـة،

والتعويض عنها بأشكال أكثرَ رقيـاً ورفعـةُ، وهـذا يعـني إعـلاء شـأنِ الفرصةِ الثانية على الأولى. من منظـور هـذا الكتـاب، ليـست قـصيدةً فرويد قاسيةً مثلما ينبغي، على عكس جـلَّ القـصائد القاسية الـتي تبدعُها أقـلامُ المواهـب القويـة. إنَّ المـساواة بـين النـضج العـاطفيّ واكتشاف نماذج التعويض المقبولة أمر فيه حكمة براغماتيـة لا تُنكـر، خصوصاً فيما يتعلَّق بـالإيروس (eros)، ولكـن هـذه ليـست حكمـة الشعراء الأقوياء. فـالحلمُ المكـشوفُ لـيس مجـرّد انعكـاس فانتـازيّ لتعويض لا ينتهي، بل هو أعظم الأوهام الإنسانية على الإطلاق. إنَّهُ، باختصار، رؤيا الخلود. لو كانت قصيدةً ورذورث (أنشودة: تجلّيات الخلود في ذكريات الطفولة المبكِّرة) قـد خبـأتْ في ثناياهـا الحكمـةَ الفرويدية فحسب، لكنّا امتنعنا عـن تـسميتها بــ"الأنـشودة العظيمـة". صحيحٌ أن وردذورث اعتبر التكرار \_ أو الفرصة الثانية \_ عنـصراً جوهرياً في النموّ، وأنشودتُه تعترف بأنّه بمقدورنا صقل حاجاتنـا عـن طريق التسامي أو الاستبدال، لكن قصيدته تصحو، أيضاً، على شعور بالخسارة، عبر كشفها عن مـأزق العقـل المبـدع في مواجهتـه طغيـان الـزمن. إن ناقـد وردذورث، وبخاصّـة مـن هـو مفتـونَ بـه كجيفـري هارتمان، يستطيعُ أن يفرّقَ بـين الـسّبق كمفهـوم مـشتقّ مـن النظـام الطبيعيّ وبين السّلطة كمفهوم مشتقّ من النظام الرّوحي، بـالرغم مـن أنَّ أنشودة وردذورث تتجنَّب إقامة مثل هذا التمييز. يوضّح هارتمان هذه المفارقة بقوله: "في سعيه للتغّلب على السّبق فـإنّ الفـنّ يقـارعُ الطبيعةُ على الأرض الطبيعة، وهو في النهاية محكومٌ بالفشل". تنطلـقُ نظريةً كتابي هذا من المقولية عينها، وهبي أنَّ المشعراء الأقوياء محكومون دائماً بفشل مشابهٍ، فالأنشودةُ العظيمـةُ لـوردذورث تقـارعُ الطبيعةُ على أرض الطبيعة، وتُمنى بهزيمـة نكـراء، في الوقـت الـذي

تفوزُ به بحلمِها الأعظم. هذا الحلم في أنشودة وردذورث يعكّرُ صفوَه شبحُ القلقِ ـ قلقُ التأثّر ـ وهذا عائـدٌ لعظَمَـة القـصيدة ـ الأمّ، أقـصدُ قصيدةَ (لسيداس) للشاعر ميلتون، حيث يتجلّى هنا الـرفضُ الإنـسانيُ للتسامي بشكل أكثر وعـورةً، بـالرغم مـن استـسلامِ ميلتـون لتعـاليمِ التسامي المسيحية.

ذلك لأنَّ الشاعر يبدأ بدايتَه (ولو على مستوى اللاوعي) بـالتمرَّد ضـدّ وعي حتمية الموت، معبّراً عن ذلك بـشكل أعنـف ممـا نجـده لـدي أيّ رجل أو امرأةٍ. كان مواطنُ الـشعر الـشابّ، أو كما كانت تـسمّيه أثينا، المريد، إنساناً اختلافيًّا معادياً للطبيعـة، ومنـذ نعومـة أظفـاره، كـشاعر، كان يسعى إلى هدفٍ مستحيل، كما سعى أجداده الـشعراءُ من قبله. والمآل الذي لا مهرب منه هو أنَّ هذ السعي يؤدِّي بالـضرورة إلى انحـسارِ الشعر، وهذا استنتاجٌ يجب على التـأريخ الأدبي الـدقيق أن يأخـذه بعـين الاعتبار. إذا نظرنا إلى شعراء عصر النهضة العظام نجد أنَّه لم يستطعْ أحـدٌ من أحفادهم المتنوّرين مـضاهاتِهم، والتقليـدُ الـشعري لمرحلـة مـا بعـد عـصر الأنـوار، والـذي هـو مـذهبُ الرومانـسية، يكـشف عـن تـدهور ملموس في شعر الحداثية، وشيعر ما بعيد الحداثية، على حيدً سواء. بالتأكيد، إنَّ تكهَّنــات قــارئ بمفـردِهِ لــن تعَّجّـلُ بمــوتِ الـشَّعر، ولكــن لا مهربَ من القول إنَّ الشَّعرَ في تقليدنا، عندما يموتُ، إنَّما يكونُ قد ماتَ لأنه حفرَ قبرَه بيديه، بمعنى أنَّه سيكون قـد قتُـل علـي يـد ماضـيه القويّ. القلـقُ المـبطّن المبثـوث في تـضاعيف هـذا الكتـاب يـوحي بـأنّ الرومانسية، بالرغم من كلَّ أمجادها، هي بمثابة تراجيديا رؤيويـة هائلـة، أو مغامرة منكوبة، بطلُّها بروميثيوس، بل أوديب الأعمى، الذي لم يكـن ليدركَ \_ حين حلَّ اللغز \_ أنَّ أبا الهول سيكون بمثابة "ربَّة" الشعر لديه.

لقد كان أوديبُ في طريقِهِ إلى الألوهةِ الكِهانية، وقد حذا حذوهُ الشعراءُ الأقوياءُ الذين كانوا يترجمون عماهم إزاء من سبقهم إلى رؤى تنقيحيّة، هي أصلاً من اختراعهم المحض. الحركات التنقيحيّة الست التي سوف أقتفي أثرها في دورة حياة الشاعر القويّ يمكن أن تتعدد وتتضاعف، ويمكن أيضاً أن تستعيرَ تسمياتٍ مختلفةً تتباينُ مع تلك التي استخدمتُها في هذا الكتاب. لقد اختزلتُ هذه القواسم إلى سنة، ذلك لأنّ هذا يبدو لي من حيث الجوهر كافياً لفهم الطرق التي ينحرفُ فيها شاعرٌ عن شاعر آخر. التسمياتُ، رغم أنها اعتباطية، مشتقَةٌ من تقاليد متعددة، لها حضور مركزي في المخيال الأدبي الغربي، وآمل أن تكون ومفيدة.

الشاعر الأعظم في لغتنا أُقصي من هذا الكتـاب لأسـباب عـدّة. أحدُها، بالضرورة، تاريخيّ، وهـو أنَّ شكـسبير ينتمـى إلى عـصر العمالقة قبل الطوفان، أي قبـل أن يـصبحَ قلـقُ التـأثّر مركزيـاً في الـوعى الـشعري. الـسببُ الآخرُ يتعلُّق بالتمايز بين الـشكلين، الدراميّ والغنائيّ. ولأنَّ الشعرَ أصبح أكثر ذاتيةً، فإنَّ الظـلالُ الـتي يخلعُها السّابةُ على اللاّحق تصبحُ أكثر ديمومةً. مع ذلك، فالمعضلة الرئيسية تكمن في أنَّ الأب الشعريَّ لشكسبير هو مارلو، وهو شاعرٌ أضعف بكثير من خلَّفِهِ. أمَّا ميلتـون، فبـالرغم مـن كـلَّ قوّته، فقد كان عليه أن يصارعَ مرجعيةً هامّةً تتمثّلُ في ادموند سبنسر، وصـراعُهُ هـذا سـاهمَ، إلى حـدّ بعيـد، بتـشكيل وتـشويهِ موهبتِه على حدّ سواء. كم كان كولريدج، سليل ميلتـون، ولاحقـاً وردذورث، سيشعرُ بالامتنان لو أنه وجد مرجعيتَه في الشاعر كـوبر (وربما في شـاعرِ أضـعف كبـولز)، لكـنّ التـأثّر مـسألة لا تخـضع للإرادة. شكسبيرُ هو أسطعُ مثال في اللغة على ظاهرةٍ تقعُ خارجَ اهتمام هذا الكتاب: السبب هو أَنه احتوى مرجعيتَه حدّ امّحائها. موضوعي الرئيسي هنا هو الصراعُ بين نظيرين متكافئين، بين الأب وابنه كنقيضين عنيدين، بين أوديب وليوس على مفترق الطريق، رغم أنّ بعض الآباء، كما سنرى، هم حتماً شخصيات مركّبة. من الواضح لي تماماً أنّ القـويّ من الـشعراء لا بـدّ لـه أن يقـع تحت تأثيرات غير شعريّة، ولكنّ أكـرّر تأكيـد على أنّ اهتمامي الكلّي ينصبّ على الشّاعر في الشّاعر، أو على الذات الشعريّة الهجينة.

التغييرُ المذي اقترحُه على صعيدِ أفكارِنا حول موضوع التأثّر يساعدُنا على قراءة أية مجموعة من الـشعراء القـدامي ـ ممـن جـايلوا بعضهم \_ بشكل أكثرَ دقَّة. أعطي مثالاً واحداً: كمؤوَّلين ضالِّين للشاعر كيتس في قصائدهم، فإنَّ تلامذة كيتس من الفكتوريين ينضمّون شعراء كباراً من أمثال: تينيسون، وأرنولـد، وهـوبكينز، وروزيتي. ولكن، لا أحد يستطيعُ الجزمَ بإطلاق بأنَّ تينيسون، مـثلاً، نجحَ في أن يحسمَ صراعَه الخفيَّ والطويلَ مـع كيـتس، ولكـنّ تفوّقـه الواضح على أرنولد وهوبكينز وروزيتي يعـودُ، بالدرجـة الأولى، إلى صموده في وجهِ مرجعيته، بالمقارنـةِ مـع هـزائمِهم النـسبية. إنَّ شـعرَ أرنولد الرثائيّ يمزجُ، بامتعاضٍ، بـين الأسـلوب الكيتـسيّ، ومـشاعر وخيـالات لا رومانـسية، في حـين أنَّ تحـويرات هـوبكينز البلاغيـة، وتكثيفاته الإشكالية، مضافاً إليها جماليات رزيتي الخفيّة، تتناقضُ مع الأعباء الشعرية التي يحاولُ كل منهما صـقلها في وعيـه الـشعريّ. في وقتنا الراهن، علينا أن نعيدَ النظـرَ في المنافـسة الحـادّة، الـتي أقامهـا باوند مع براونينغ، وفي الحرب الأهلية الطويلة، والـصامتة في معظـم الأحيـان، الـتي شـنّها سـتيفنس علـى رمـوز الرومانـسية الأمريكيـة والإنكليزية معاً، من أمثال وردذورث، وكيتس، وشللي، وإمرسون، وويتمان. وكما هي الحالة مع الفكتوريين الكيتسيين، فـإنّ هـؤلاء هـم بمثابة أمثلة تعيدُ سردَ الحكايةِ ذاتِهـا، إذا كنّـا، نحـن النقـاد، معنـيين أكثر بكتابة قصّة أدقّ للتاريخ الشعريّ.

الهدفُ الرئيسيُ من هذا الكتاب، بالـضرّورة، تقـديمُ رؤيـةٍ نقديـةٍ لناقدٍ بعينهِ في سياقين اثنين: سياق شعر ونقد شعراء جيله، من جهـة، حيث أزماتهم الراهنة تطالُهُ مباشرةً، وسياق قلق التأثُّر لديـه هـو، مـن جهةٍ أخرى. من بين القصائد المعاصرة، التي تلفتُ إليها الانتباهَ أكثر من غيرها أذكرُ قصيدتين هما (خليج كورسونس) و(نتـوءات) للـشاعر أ. ر. أمونز، وقصيدتين أخريين هما (مزقـة) و(أسـرع رتقـاً) للـشاعر جون آشبري، حيث أكاد ألمحُ قوَّةُ تصارعُ موتَ الشّعر، بل تقـاوم ألمَ كونِ كلِّ منهما شاعراً متأخّراً. بالمقابل في النقد المعاصر الذي يـضيءُ لي استبصاراتي الخاصة، بفيضلٍ كتب بعينها من مثل (الاستعارة) للناقد انغوس فليشتر، و(ما وراء الشكلانية) للناقد جيفري هارتمان، و(العمى والبصيرة) للناقد بـول دي مـان، فقـد غـدوتُ أكثـرَ إدراكـاً لجهودِ العقلِ الذي يحاولُ أن يتغلُّب على مـ أزق النقـد الـشكلاني، وعلى الوعظ العقيم الذي سقط فيه النقدُ الأسبطوري، وأخيراً على التيارات المعادية بشكل صارخ للإنسان في النقد الأوروبي، الذي أتى ليتبجّح بأنّه بات قادراً على قراءة أية قصيدة، وأيّ شاعر، أياً يكن. في فصلي البرزخيّ من هذا الكتاب، أقدّم اقتراحات حول ضرورة تطـوير نقد تضادّي أكثر إجرائيةً، وهذا هو بمثابة ردّي على تلك التيـارات في دائرة النقد المعاصر.

إن أية نظرية في الشعر، تقدَّمُ نفسَها كقصيدةٍ قاسيةٍ، تـستندُ إلى الاختـزال، والتكثيـف، وإلى نـسق أسـطوريٍّ شخـصيّ (رغـم أنَّـه بكلَّيته تقليدي)، تظلَّ تُقوَّمُ، وربَّما تطلبُ بـأن تُقـومَ، على أنهـا مقولة فحسب، أو مجرّد رأي فحسب. كلَّ شيءٍ في هـذا الكتـاب ـ أمثــولات، تعريفــات، تــشغيل القواســـم التنقيحيّــة الــستّ كاستراتيجيات دفاع \_ كلِّ هذا يصبو لأن يكون بمثابة تأمَّل في كآبة العقل المبدع، وإصراره اليائس على السّبق. لقد أدرك فيكو، الذي قرأ الخلق كلَّـه كقـصيدة قاسـية، بـأنَّ الـسبقَ في النَّظـام الطبيعـيّ والسلطة في النظام الروحي، هما شيء واحد، ويجب أن يبقيا أمـراً واحداً لدى الشعراء، لأنَّ وعورةً كهذه تكونُ وحدها القادرة على أن تشكّل من لـدنْها الحكمـةَ الـشعرية. لقـد اختـزلَ فيكـو الـسبقَ الطبيعيِّ والـسلطةَ الروحيـة بمبـدأ المُلكيـة، وهـذا بمثابـة اختـزال هرمسيّ أحيلُه إلى مبدأ الضرورة المرعب ـ أنانكي ـ الذي مـا يـزالُ يحتل المخيلة الغربية.

يقولُ فالنتينس، وهو رؤيويّ غنوصيّ من القرن الثاني، أتى من الإسكندرية كي يعلّم "البليروما"، أو ما يسمّيه هو اكتمال ثلاثين طوراً، أو تعدّدية الألوهية، يقولُ: "لقد كانت إثارةً فائقةً أنّهم كانوا في الأب دون معرفته". أن تبحثَ عن المكانِ الذي أنتَ فيه تواّ، إنّما هو من أكثر الرّحلات مشقّةً، وأقربها إلى الفشل المحتوم. لكلّ شاعر قويّ ربّةُ شعر أو "صوفيا" تقفزُ إلى المدى الأكثر بعداً، والأكثر عمقاً، في شبّق نرجسيٍّ للارتحال. لقد وضع فالنتينس حداً تنتهي عنده الرحلةُ، ولكن ما من رحلةٍ تنتهي، إذا كان سياقُها العقل اللامحدود، وهذا هو الفلك الذي يدورُ فيه معظمُ شعراء ما بعد الميلتونية. صوفيا، بحسب فالنتينس، صحَتْ، وتُوَّجت عروساً في رؤيا البليروما، وأُلحِقَ هواها أو أُتبِعتْ نواياها السوداء بعالمِنا، تماماً خلف التخوم، فيما وراء الحدد. في مدار هذا الهوى، أو النيّة السوداء، التي أطلقَ عليها فالنتينس اسمَ "الفاكهة الأنثوية الهثنّة" يسقطُ الشاعرُ الصّاعدُ. وإذا استطاعَ الخروجَ من هذا المأزق، ولو جريحاً وأعمى، فلا بدّ أن يحتلّ مكانَه كواحدٍ من الشعراء الأقوياء.

\* \* \*

### موجز: قواسم تنقيحيّة ستّه

### 1- الانحراف الشعري Clinamen

أخذتُ الكلمة من لوكريتس، وتعني "انحراف" الذرّات الهادف إلى جعل التبدّل في الكون ممكناً. الشاعر ينحرفُ بعيداً عن سلفه عبر قراءة قصيدته بهدف إحداث "ميلان" في العلاقة معها. يتجلّى هذا الانحراف في شكل حركة تقويمية داخل قصيدة الشّاعر اللاّحق، وهذا يعني أن قصيدة السلف قد تحرّكت في الاتجاه الصّحيح إلى نقطةٍ معيّنة، ثمّ ما لبثت أن انحرفت عن مسارها، تماماً في الاتجاه الذي خطّتهُ القصيدةُ الجديدة لنفسها.

# 2- تكاملٌ وتضادّ Tessera:

لم أستعر الكلمة من فن صناعة الموزاييك، حيث ما تزال تُستخدم، بل من شعائر السحر القديمة، حيث كانت تعني إشارة تعارف، بل الشّظية المكسورة من آنية، والتي تتضافر، مع شظايا أخرى، لتعيد تشكيل الآنية. الشّاعرُ "يكملُ" سلفَه بشكل تضادي، حيث يقرأ القصيدة الأمّ بهدف استكمال شروطِها، ولكن ضمن سياق آخر، وكأنّما فشلَ السّلفُ بالولوج عميقاً كما ينبغي.

3− تكرارٌ وقطيعة Kenosis

يمثّل هذا هاجس قطع أشبه باستراتيجيات الدفاع التي تلجأ إليها ذواتنا إزاء محرّضات التكرار. إنّه بمثابة حركة باتجاه القطيعة مع السلف. أخذت الكلمة من القديس بولص، حيث تعني تواضع يسوع وإفراغه لذاتِهِ من ذاتِهِ، أيّ قبولَه الهبوط من الإلهي إلى الإنساني. مفرغاً ذاته من فورانها، أو ألوهيتَها المتخيّلة، يتواضع الشاعر اللاحق إزاء نفسه، وكأنّما يتنازلُ عن ماهيتِه كشاعر، في حركة مد وجزر يرافقها حركة شبيهة في العلاقة مع السلف، بحيث يُفرَّغُ هذا الأخيرُ من ذاته أيضاً، وبالتالي تبدو قصيدة الاختزال، أو القصيدة اللاحقة، وكأنّها

# 4- السموُّ المضاد Daemonization :

إنه يعني الحركة باتجاه سمو \_ نقيض وشخصاني، يمثّل ردّةَ الفعل على سمو السلّف. أخذت المصطلح من استخدامات الأفلاطونية الجديدة، حيث ثمّة كائن وسيطٌ، ليس بالإنسانيّ، وليس بالإلهيّ، يلجُ العارف ويلهمُهُ. يفتحُ الشّاعرُ اللاحقُ ذاتَه الشعريةَ على مصراعيها أمام ما يعتبرهُ قوة في القصيدة \_ السلف، لكنها قوة لا تنتمي إلى السلف بإطلاق، بل إلى مدار كينونة، تقع خارج ذاك السلف. يفعل الشاعرُ ذلك في قصيدته عبر توطيدِ علاقةٍ ما مع السلف تجعله يخطفُ فرادةَ هذا الأخير الشعرية.

5- تطهّر ونرجسية Askesis:

إنّها حركةُ التطهّرِ الذاتي، الهادفة إلى تحقيق حالةٍ من الخلوة. استعرتُ المصطلحَ، رغم عموميتِه، من ممارسات الحكماء ما قبل السقراطيين، من أمثال أمبيدوكليس. لا يخضعُ الشّاعرُ اللاحقُ هنا لحركةٍ عكسيةٍ من الإفراغ، كما هي الحالةُ في السموّ المضادّ، بل التحجيم والاحتواء، إذ أنّه يقوم بالتخلّي عن جزء من موهبتِه الإنسانية والتخييليّة، وذلك لكي ينأى بنفسه عن الآخرين، بمن فيهم السلف نفسه. يفعلُ هذا في قصيدته، عبر موضعتها بمواجهة القصيدة - الأمّ، جاعلاً تلك القصيدة تعيش حالة التطهّر - النرجسية. هنا أيضاً تخضع موهبة السلف للاحتواء.

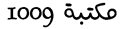
6- عودةُ الموتى Apophrades :

أخذتُ الكلمة من أجواء الأيام المريرة والمنحوسة لأهل أثينا، حين كان الموتى يعودون، ويسكنون البيوت التي كانوا قد عاشوا فيها. يفتحُ الشّاعرُ اللاحقُ، المثقلُ بعبء الخلوة التخيّلية، التي تكاد تصلُ عنده حدّ النرجسية، يفتحُ، في مرحلته الأخيرة، قصيدتَه على مصاريعها أمام قصيدة السلف، في حركة نظنّ حيالها أنّ مسيرته قد أتّمت دورةً كاملةً، وأنّه عاد ثانيةً إلى النقطة التي كان قد انطلق منها، أي مرحلة التدرّب قبل أن تبدأ قوّته بتكريس نفسها عبر القواسم التنقيح تلك. ولكنّ القصيدة الآن باتتُ مكشوفةً للسلف، حيث كانت مكشوفةً سابقاً، والنتيجة المدهشة هي أنّ إنجاز القصيدة الجديدة (اللاحقة) يوهمنا ـ ليسَ بأنّ السلف قد قامَ بكتابتِها ـ بل كأنّ الشاعر) اللاحق نفسه قد قام بكتابةِ الخواصِّ النموذجيةِ لقصيدةِ السلّف.

# الفصل الأول

... عندما تتأمّلُ التوهّجَ محدّقاً بالتنحّيات الأكثر إئماً للقلبِ الملّوحِ، جاعلاً منها سكناً له، غير هاربٍ إلى التخفّي أو الاسوداد

ا. ر. أمونز



# الانحراف CLINAMEN أو التكتّم الشعريّ

يؤمنُ شللي بأنّ كلّ الـشعراء، وعبر كلّ العصور، يشتركون في كتابة قصيدة واحدة عظيمة، هي دوماً في طور النموّ. أمّا بورخس فيرى بأنّ الشعراء يخترعون أسلافَهم. إذا كان الـشعراءُ الموتى، كما يصرُّ إليوت، هم المسؤولون عن تقدّم المعرفة لـدى الأحفاد، فإنّ هذه المعرفة ستظلّ من صنيع هـؤلاء الأحفاد، أنتجها أحياءٌ لتلبية حاجات الأحياء.

ولكنّ الشعراء، أو على الأقلّ الأقوياء منهم، لا يقرؤون بالضرورة كما يقرأ الأقوياءُ من النقّاد. الشعراء ليسوا قرّاء مثاليين أو عاديين، ليسوا جونسونيين (صموئيل جونسن) ولا أرنول ديين (ماثيو أرنول د). عندما يقرؤون لا يميلون إلى القول بأنّ: "هذا ميّتٌ وذاك حيٌّ في شعر ×". الشعراء، ما إن يصبحوا أقوياء، لا يقرؤون شعر ×، ذلك لأنّهم، في حقيقة الأمر، لا يقرؤون سوى أنفسهم. بالنسبة لهم، أن تكون حيادياً لا تكون من النّخبة. إنّ شيطان ميلتون، بوصفه رمزاً للشاعر الحديث، في أقوى حالاته، يصيرُ ضعيفاً، وأن تقارنَ بدقة وموضوعية، يعني أن ويقارنُ، وبنذلك يبشرُ بعملية انحدار تصل ذروتها في قصيدة ويقارنُ، وبنذلك يبشرُ بعملية انحدار تصل ذروتها في قصيدة (الفردوس مستعاداً)، وينتهي كرمزٍ للناقد الحديث في أضعف حالاته. دعونا نجرّب (وقد يبدو هذا سخيفاً للوهلة الأولى) قراءةً القـصيدةً الملحمية (الفـردوس مفقـوداً) كأمثولـة لأزمـة الـشاعر الحـديث، في أقوى حالاته. الشيطانُ هو ذاكَ الشاعر الحديث، أمَّا الله [في القصيدة] فهو سلفه الميّت، لكن الخـصب والحاضـر أبـداً، أو لنقـل، الـشاعر الجـدّ. آدم هـو مـشروع شـاعر حـديث وقـوّي، ولكـن في أضـعف حالاته، ما دام لم يعثرُ على صوته الخاصَّ بعـد. لـيس لله ربَّةُ شـعر، ولا يحتاجُ واحدةً، ما دام أنَّه بحكم الميت، وإبداعُه تجلَّى في الـزَّمن الماضي للقـصيدة \_ الفـردوس مفقـوداً \_ فحـسب. مـن بـين الـشعراء الأحياء في القصيدة، للشيطانِ إثمُه، ولآدمَ حـواؤهُ، ولميلتـون عـشقُه الجوّانيِّ الذي هـو بمثابـة التجلُّـي في العمـق الأقـصي، ينـدبُ، بـلا انقطاع، على ما اقترفةُ من ذنب، وهذا ما يتمَّ استحضاره بـشكل رائـع في القصيدة لمرّات أربع. ميلتـون لا يملـك اسمـاً لحبيبتـه، رغـم أنّـه يستحضرها تحت أسماء عدّة، ولكن، وكمـا يقـول: "أنـاجي المعـنى وليس الاسم". الشيطان، بصفته شاعرا أقوى حتى من ميلتـون نفـسه، يتقدّم دونما حاجة لمناجاة ملهمته.

لماذا ندعو الشيطان شاعراً حديثاً؟ لأنّه يتنبّأ بمعضلةٍ كبرى تمثلُ اللبّ في شعرِ ميلتون، ومن شعر ألكسندر بوب أيضاً. معضلة تأخذ شكل حزن يتصفّى بالعزلة لدى كولينز وغراي، وسمارت وكوبر، وتبلغ ذروتها عند وردذورث، النموذج المثالي للشاعر الحديث، بل للشّاعر بإطلاق. إن عملية تبلور الشخصية الشعرية لدى الشيطان تبدأ عندما تبدأ فعلاً قصّةُ ميلتون، أي مع خلق الله لابنه، ورفض الشيطان لخلق كهذا. الشعر الحديث يبدأ بتصريحين للشيطان: "لاً عهد لنا بعهد لم نكنْ فيه كما نحن الآن"، و"أن تكون ضعيفاً يعني أن تكون بائساً، عملاً أو معاناةً". دعونا نتبعُ السياق الذي اعتمده ميلتون في قصيدته. الشعرُ يبدأُ ليس بوعينا لسقوط آدم، بل بوعي أنّنا نسقطُ. الشاعر هو إنسانُنا المختار، ووعيُه لهذا الاختيار يهبط عليه كلعنة؛ ومرّةً أخرى، ليس لعنة "أنّني إنسان ساقط" بل "إنني إنسان، وإنني أسقطُ" ـ أو بكلام آخر، "كنتُ اللهَ، وكنتُ الإنسانَ (إذ بالنسبة إلى الشّاعر كلاهما سيّان) وأنا أسقطُ الآن من ماهيتي". عندما يُصعّدُ هذا الوعي بالذات إلى درجته القصوى، عندئذ يرتطم الشاعر بأرض الجحيم، ويلامسُ قعرَ الأتون، وحضورُهُ ذاك يساهمُ بتشكيل الجحيم. هنا يقولُ الشاعرُ لنفسهِ، "يبدو أنّني توقّفتُ عن السقوط؛ الآن أنا ساقطٌ، وجرّاء ذلك أقبعُ هناً في الجحيم".

هناك وعندئذ، في هذا السّوء بالذّات، يجدُ الشّاعرُ ضالّتَه، ويختارُ البطوليَّ لكي يتعرّف إلى لعنتِه ولكي يستقصي حدودَ الممكن في داخله. البديلُ هو أن يتوبَ، وأن يقبلَ إلهاً لا يحتلّ مكانَ الذّات على الإطلاق، بل إله يقعُ خارجَ الممكن تماماً. هذا الله هو بمثابة تاريخ ثقافيّ، وشعراء موتى، وإحراجات التقليد الشعريّ، الذي أصبح غنياً جداً بحيث لا يحتاجُ إلى أية إضافة. ولكن، بالنسبة لنا، لكي نفهم الشاعر القويّ، علينا أن نتوغّل أبعد مما يفعلُ هو، علينا العودةَ إلى تلك المنطقة التي تسبقُ وعي السقوط.

عندما يتلفّتُ الشيطانُ، أو الشّاعرُ، حوله، على أرض النّار، ويرى أنّ ذاتَه الساقطةَ قد بدأتْ بالاشتعال، يلمحُ وجهاً كان قد تعرّف إليه تواً، إنّه صديقه الأوفى، "بيلزبب"، أو الشاعر الموهوب، الذي فشل بتكريس شعريتِه، والآن سيفشلُ دائماً. ينشغلُ الشيطان، مثلما يفعل أي شاعر قويّ، بوجهِ صديقه الحميم، فقط إلى الحدّ الذي تعكس فيه حالةُ هذا الوجه ملامحَه هو. هذا الانشغال المحدود لا يتهكم أبداً بالشعراء الذين نعرف، ولا يتهكم أيضاً بالشيطان البطوليّ حقّاً. إذا كان بيلزبب خائفاً وجزعاً إلى هذا الحدّ، وإذا كانت صورته تبدو تماماً مختلفة عن تلك التي خلّفها وراءه في حقول الضوء، فهـذا يعني، وبشكل سافر، أنّ الشيطان نفسه محرومٌ من الجمال، ومقـدرٌ له، كمثل والتر باتر، أن يكون "كاليبان" الحروف، واقعاً في شباك الفقر المدقع، وفي العوز التخيّليّ، هو الـذي كـانَ، في وقت من الأوقات، الأكثر غنىً، والأقلّ حاجةً. ولكنّ الشيطان، بقدرة الشاعر الملعونة، يرفضُ أن يستسلمَ لهذه الأوهام، ويركّزُ، عوضاً عن ذلك، على مهمّته، والتي هي حقّاً كلَّ ما تبقّى له.

هذه المهمّة، بشموليتها وعمقها التخيّليّ، تضمّ كلّ شيء يمكن أن يشكّل محرّضاً لكتابة شعر لا تقتصرُ غاياته على البعدِ التعبّديّ. إذْ لِـمَ يكتبُ الشعراءُ قصائدَهم؟ لكي يستنفروا كلّ شيء تبقى، لا لكي يقدّسوا أو يبرهنوا. إنّ بطولـةَ التحمّل ـلدى آدم الميلتونيّ بعـد السقوط، أو الابن في (الفردوس مستعاداً) ـ هي موضوعٌ للشعر المسيحيّ، ولكنها قلّما تكونُ بطولةً لدى الشعراء. نسمع ميلتون ثانيةً يمجّد الفضيلة الطبيعية للشاعر القويّ، عندما يوبّخُ "شمشونُ" حارسَه "هارفا" قائلاً: "أحضرْ النّاس! كاحليّ في القيد، ولكنَّ قبضتي حرّة".

إنَّ بطولة الـشاعر الأخيرة لـدى ميلتـون تكمـنُ في التـوق لتـدمير الـذات، وهـذا تـوقٌ نبيـل لأنّـه دعـوة لتحطيم المعبـد فـوق رؤوس الأعداء. أمّا الشيطان فإنّ إدراكه للفوضـى الـتي تحيـق بـه، ومحاولتـه فرض النظام رغم الظّلام المرئيّ، ودعوته لأتباعـه لأن يحـذوا حـذوَهُ في رفض النّدب والنواح، تجعلُ منـه صـورةً للبطـلِ كـشاعر، واجـداً ما يجب أن يسدَّ الرّمقَ، رغم معرفتِه أن لا شيءَ يمكن أن يسدّ الرّمق.

هذا نوعٌ من البطولةِ يتاخمُ حدودَ النرجسية؛ ليس خارجها تماماً، ولا داخلها تماماً. إنَّ اندحار الشيطان الأخير في القـصيدة، كمـا رتَّبـه المحقِّقُ المعتوه لدى ميلتون، يكمن في أنَّ البطل ينسحبُ من هـذه الـدّائرة إلى نرجـسيتِهِ، وهـذا يـساهمُ في انحطاطِهِ، إذ إنَّـه يـسقطُ، كشاعر، كما توضّحُ لك مناجاته على جبـل "نيفـاتس" عنـدما يطـرح مقولته: "أيّها الشرّ كن خيري"، متحوّلاً بـذلك إلى مجـرّدِ متمـرّدٍ، أو معارض ساذج، يريد أن يقلبَ القيمَ الأخلاقية التقليدية. إنه يتحوّل إلى سلف آخر مملَّ للتلاميذ اللا ــ تَلاميـذ، أو يـصبحُ ممثـل اليـسار الجدّي والمتجدّد بشكل أبديّ. أما الـشاعر الحـديث، في غبطـةِ قوّتِـه الصِّلدة، فإنَّه يقفُ دائماً على الحافَّة القصوى للنرجسية، كون خبرج من أوارها تواً. إنَّ توازنَ الـشَّاعر الـصَّعب، منـذ وردذورث، وصـولاً إلى ستيفنس، يكمنُ في حفاظِهِ على مكوثِهِ هناك، إذ بمحض حضورهِ نسمعُهُ يقولُ لنفسه: "ما أسمعُ وما أرى لا يأتي إلاَّ من ذاتي"، وبـصيغة أخرى، "لا أملكُ شيئاً، ولكنَّني أنا أنا، وكما أنا أنا". ربَّما كانت الأنــا الأولى، بذاتِها، هي صيغة التحدّي الأرقى لنرجـسيةٍ مكـشوفةٍ، وهـي تحيلنا إلى معادلة: "لا عهدَ لي بعهدٍ لم أكنْ فيه كما أنا الآن". أمَّا الأنا الثانية فهي التعديل الذي يفسحُ مجالاً للـشعر كبـديل للعُتـه: "مـا مـن شيءٍ يقعُ خارجي، وهكذا أبصرُ خفايـا كـلُّ شـيءٍ، وهـي جـزء مـن خفاياي"، وبالتالي (أنا أنا لأنَّني أنا)، وهـذا معنــاهُ "أنــا أيـضاً حاضـرٌ حيثما وأنّى اخترتُ أن أكونً". أنا حاضرٌ جدّاً في الـسيرورة لدرجـة أنّ كلَّ الحركات الممكنة هـي، في الحقيقة، ممكنة، وإذا كنتُ في الحاضر أكتفي باستكشاف مواقعي، "فأنا على الأقـلّ استكـشفُ". أو، كما كان يمكن للشّيطان أن يقولُ: "في الفعل والمعاناة سأكونُ سعيداً، لأنني حتّى في المعاناة سأكون قويّاً".

إنّه لأمرٌ يبعثُ على الكآبةِ أن يقرأ المرءُ النقّاد الحديثين الذين تناولوا الشيطانَ في قراءاتهم، فهم لا يرونه أبداً. إنّ فهرس اللارؤية أو العمى واسعٌ وبيّنٌ بحيث لا يخفى على أحد، بدءاً من إليوت، الذي يتحدّث عن "بطل ميلتون البايرونيّ "الأجعد الشعر" (تنتابُ المرء رغبةُ بأن يصرخَ، متلفّتاً يمنةً وشِمالاً، "من؟")، إلى الانزلاق المدهش لنورثروب فراي، الذي يستحضرُ، بسخريةٍ مدروسةٍ، السياقَ الفاغنري (وهنا يودّ المرء أن يعلّق: "ناقدٌ حقيقيٌ ولكنّه من حلف الله من دون أن يدري"). لكن، من حسن الحظ أنّ لدينا إمبسون، بصرخته التي تستنفرُ الهممَ "لنعدْ إلى شللي!"، وإليه أعودُ.

متأمّلاً القساوة التي أبداها ميلتون تجاه الشيطان، وتجاه شاعرِه الخصم وشقيقِه الدّاكن، يتحدّثُ شللي عن "السببية القاتلة"، التي تتنازعُ عقلَ قارئ ميلتون، الذي يغريه بأن يضعَ عيوبَ الشيّطان في كفّة، وتقريعَ الله له في كفّةٍ أخرى، ويعذرُ الشيطانَ، بالنتيجة، لأنّ الأذى الذي أصابَه من الله كان قد تجاوزَ كلّ حدّ. لقد حرّف الناقد سي. إس. لويس فكرةَ شللي، أو حرّفتها مدرسة النقد الملائكي، التي أرادت أن تقارن بين أخطاء الله وعيوب الشيطان، لتجددَ الشيطانَ خاسراً في النهاية. كان لسانُ حال شللي يقولُ إنّ هذه السبّبية القاتلة لن تكون أقل قتلاً لو أنّنا اعتبرنا ألله (كما أعتبرهُ أنا) هو الخاسر، وليس العكس. سوف تظلّ السببيةُ سببيةَ، وبما أنّها بمثابة خطاب حول الشعر، فإنّها ستظلّ أخلاقيةَ، وبالتالي قاتلةً، على حدّ سواء.

نعلمُ أنَّ الشعراء، وحتّى الأقوياء منهم، ينطلقونَ ضعفاء في البدء، ذلك لأنّهم، كمثل آدمَ، يخطونَ حـالمين، ولـيس كمثـلِ الـشّيطان، مستبطنين. سوف يسمّي الشاعرُ بليك واحدةً من حالات الكينونةِ بآدم، ويطلقُ عليها اسمَ "حدّ الانكماش"، وحالة أخرى بالـشيطان، ويطلـق عليها اسم "حدّ الإبهام". آدمُ هو الإنسانُ المعطى أو الطبيعي، والـذي يعجز خيالُنا عـن تجـاوزه. أمّـا الـشيطان فيمثّل الرغبـةَ المقموعـةَ أو المعكوسة للإنسان الطبيعي، إذا لم نقلْ ظلَّ أو طيفَ تلك الرغبة. وراء تخوم تلك الحالة الطيفية، لن نتحجّر أمام الرؤية، غير أنَّ الطيفَ يرخى بثقله على قمعيتِنا، فننغلـقُ ونتحجَّرُ، بمـا يكفـي، وهكـذا نـنكمشُ ونتحجّمُ بما يكفي. بما يكفي تنوحُ أرواحُنا، وتندبُ حيـاةً لا نريـدُ أن نحياها. ننوحُ بما يكفي لكي نجزعَ ونهربَ من ملكاتنا المبدعـة، الـتي هبط عليها الملاكُ الطاغي، "تشيروب"، الرّمز الـذي يـستخدمُهُ بليـك (مستعيراً إياه من ميلتون، وسفر التكوين، وسفر حزقيال) للدلالة على ذلك الجزء من قدرة الإبداع لدينا، والتي أصبحت ملكاً للكبح والتحجّر. لقد أعطى بليك تسميةً دقيقةً لهذا القسم المناوئ من الإنسان. إذ قبل السقوط، (والذي عنى للشاعر بليك قبل التكوين، إذ كلا الحدئين سيّانٌ بالنسبةِ له) كان الملاكُ الطاغي نفسه هـو العبقريـة الرَّعوية "ثارماس"، رمز السيرة الموحَّدة، التي تساهمُ بتشكيل الـوعي اللامنقسم؛ وهو رمزُ البراءة الخالصة ما قبل الفكر، وحالة من الوجود بلا موضوعات أو ذوات، في غيابٍ تامُّ لخطرِ الوقـوع في النرجـسية، ذلك لأنّها حالة ينقصُها أيضاً قدرةً وعي ذاتِها. "ثارماس" هذا هو رمـزُ قدرةِ الشاعر (أو الإنسان بإطلاق) على الإدراك، حتى عندما يعملُ الملاكُ الطاغي، "تشيروب"، على كبح أيّ إدراك.

ما من شاعر اليـوم، حتّـى الأكثـر تفـرّداً كميلتـون أو وردذورث، يمكن اعتباره "ثارماساً" في هذا الوقتِ المتأخّر من التـاريخ، ومـا مـن شاعرٍ يمكن اعتبارُه ملاكاً طاغياً أو تشيروباً آخـر، رغـم أنّ كولريـدج

وهوبكينز سمحا لنفسيهما، أخيراً، بـأن يُحكمـا بـه، وربّمـا إليـوت أيضاً. شعراء متأخّرون في التّاريخ لهـذه الدرجـة هـم مـزيجٌ مـن آدم والشيطان على حدّ سواء. يبدؤون كبـشر طبيعـيين، محـاولين البرهنـة على أنهم لن ينكمشوا أكثر من ذلك، وينتـهي بهـم المطـافُ، تاليـاً، كرغباتٍ مدحورة تشعر بالخيبة لمجرّد أنّها لن تقدرَ أن تتحجّر إنجيلياً. ولكن أولئك المتمرّسين في الوسط، لابدّ أن يكونَ الأعظمُ بينهم قويـاً جدّاً، يتقدّم عبر تكثيف طبيعي، يميّزُ أدمَ في زهوّه الآنيّ، وعبرَ وعـي ذاتي بطوليَّ، يميِّزُ الشيطانُ في مجده الخاطف، والأكثر مـن طبيعـيّ. التكثيفُ ووعيُ الذَّات لا يتحققان إلا عبر اللُّغة، وما من شـاعر، منـذ آدم والشيطان، يتحدّث لغةً بريئةً، أو لغة براء من اللّغـة الـتي صَــاغها أسلافُه من قبله. يرى نعوم تشومسكي أنَّه إذا تكلُّم أحـدُنا لغـةُ، فإنَّـه يعرف عنها الكثيرَ تواً، مما لم يسبق له أن تعلَّمَهُ. إن غاية النقد تكمـنُ في تعليم لغةٍ ما، لأنَّ الذي لا نتعلَّمهُ، ويأتينا كهبةٍ لغويـةٍ محـضةٍ هـو الشعرُ المكتوبُ ـ وهذه فكرة أستلهمُها من شللي القائل بـأنَّ كـلَّ لغـةٍ هي طللُ من قصيدةٍ دائريةٍ مهجورةٍ. أعني بهذا أنَّ النقـد لا يعلُّـم لغـةً للنقد (رأي شكلانيَّ ما يزال سائداً بين أوساط الأسطوريين والبنيـويين والظاهراتيين)، بل لغة يكون فيها الشعرُ مبثوثاً تـوّاً، وهـي لغـة التـأثّر والدّيالكتيكِ، اللذين يحكمان العلاقات بين الشعراء كشعراء. الـشاعرُ في كلِّ قارئ لا يعايشُ حالةَ القطيعة نفسَها إزاء ما يقـرأُ كـالتي يـشعرُها، بالضرورة، الناقدُ في كلِّ قارئ. ما يمنحُ متعـةُ للناقـدِ في القـارئ قـد يمنحُ قلقاً للشّاعر فيه، وهو قلقٌ تعلّمنـا كقـرّاء تجاهلـه، لنحـصدَ في النهاية الخسارة والهباء. هذا القلق، وهذا الشكل من الكآبة، هما قلـق التأثُّر، أي الأرضية السَّوداء الإبليسية التي نطأ عليها الآن.

كيف يصبحُ النَّاسُ شعراء؟ أو لنستخدمَ صياغةُ أكثر قدماً، كيف تتبلورُ الشخصية الشعرية؟ عندما يكتشفُ الشّاعرُ الواعدُ (أو يكتشفه) ديالكتيكَ التأثُّر الشعري، أي عندما يكتـشفُ للمـرَّة الأولى أنَّ الـشعرَ يكمنُ داخلِه وخارجـه معـاً، فإنـه يبـدأ مـسيرةً لا تنتـهي، إلا عنـدما ينضب الشعر من أعماقه، وذلك بعـد أن يكـون قـد امتلـك القـوّة (أو الرغبة) لإعادة اكتشاف هذا الشعر خارج ذاتـه ثانيـةً. وبـالرغم مـن أنَّ اكتشافاً من هذا النوع هو شكل من أشكال تكريس الهويّة أو الـولادة الثانية، ويتطلُّبُ ـ في الصفاء المطلق للنظريـة ـ تحقيقُـه عـبر نرجـسيةٍ مثاليةٍ، إلاَّ أنَّه يبقى ــ أي الاكتشاف ــ فعـلاً لا يمكـنُ أن يكتمـل أبـداً. ونقصدُ بالتأثُّر الشعريّ هنا ـ مـدهش، منـهك، وسـائغُ ـ نقـصدُ تـأثَّر الشعراءِ الآخرين، بمعنى التأثُّر كما حفرَ في أعماق كلَّ منهم، مستثنياً النرجسيِّ الصّرف، أو الشاعر القويِّ كإرهـاص. لأنَّ الـشاعرَ محكـومٌ بأن يتعلَّمَ أعمقَ اجتراحاتِهِ عبر وعيه لـذوات أخـرى. القـصيدةُ تكـون داخَله، لكنّه يعيشُ عارَ وألـقَ العثورِ عليها بواسطة قصائد أخرى \_ قصائد عظيمة \_ تقعُ خارجَه. أن تخسر حريتكَ في مركز كهـذا يعـني أنَّك لن تسامحَ أو تغفرَ، وأنَّك ستتعلَّم ذعرَ الاستقلالية المهددّة أبداً. "قلب كلِّ شابٍ صغير"، يقولُ مارلو، "يمثِّل مقبرةً حُفرتْ عليها أسماءُ الآلاف من الفنّانين الموتى، ولكن حضور هؤلاء الحقيقـيّ هـو حضور بضعة أشباح قويّة، وعدوانية في الغالب". ويضيفُ مارلو

حصور بصعه اسباح قويه، وعدوانيه في العالب . ويصيف مارلو "الشاعرُ مسكونٌ بصوتٍ يتوجّبُ على الكلمات أن تتناغمَ معه". وبما أنّ اهتمامات مارلو سرديّة ومشهديّه، فإنه يصل إلى صيغة ما يُسمّى "من الزخرفةِ إلى الأسلوب"، وهي صيغةٌ غير كافيةٍ لـشرح التأثر الشعريّ، حيث الحركة باتجاه وعي الـذات تكون أقرب إلى الروح المقتضبة لصيغة كيركيغارد القائلة: "ذاكَ الذي يملكُ إرادةً للعمل يُنجبُ أباه". نتذكّرُ كيف أنّه، ولقرونِ عدّة، بدءاً من أبناء هوميروس وانتهاءً بأبناء بن جونسون، كيف كان التأثّرُ الشعريُ يُشخّصُ كعلاقةِ رحم، فقط لنكتشف لاحقاً أنّ التأثّر الشعريّ، وليس "البنوّة"، ليس سوى نتاج آخر من نتاجات عصر الأنوار، هو بل جانبٌ آخر من الثنائية الديكارتية.

كانت كلمةُ "تأثُّر" قد أخذتْ معنى "امتلاك القوَّة حيال الآخر"، منذ لاتينيّة توما الأكويني المدرسيّة، ولكن، لقرون طويلة حافظتْ الكلمةُ على جذر معناهـا: "التـدفّق"، أو مـدلولها الأشمـل، بمعـنى الـوحي والإلهام، اللذين يهبطان على البشر من النجـوم. في السّابق، وكما استُخدمت العبارةُ، أن تتأثَّر يعني أن تتلقَّـى الـسَّائلَ الأثـيري، الـذي يتدفَّق عليك من النجوم، هو السَّائلُ الذي يـؤثُّرُ على شخـصية المـرء وقدَرَه، ويبدّلُ من جـوهر الأشـياءِ تحـت القمـر. إنهـا قـوّة ـ إلهيّة وأخلاقية \_ (ستُعرف لاحقاً بالقوة السرّية)، تنوجـدُ بـذاتها، وتتحـدّى كلِّ ما هو إراديّ لــدى المـرء. أمَّـا في المعـني الـذي نقـصده ــ التـأثُّر الشعريّ \_ فقد جاءت الكلمةُ جدّ متـأخّرةً. ففي الإنكليزيـة، لم تكـن الكلمةُ إحدى تلك المفردات النقديـة الـتي اسـتخدمَها درايـدن، ولم تُستخدم أبداً من قبل ألكسندر بوب بالمعنى الذي نقصده. يرى دكتـور جونسون، في عام 1755، أنَّ ثمةَ نوعان للتأثُّر: فلكيٍّ وأخلاقيٍّ، معرَّفاً الأخيرَ بـ"القبوَّة المصاعدة، أي قبوَّة التوجيبِ أو التعديل"؛ أمَّا الأمثلة التي يستند إليهـا فهـي دينيـة وشخـصيَّة، وليـست أدبيـة. عنـد الشاعر كولريدج، وبعـد جـيلين لاحقـين، صـار للكلمـة، جوهريـاً، معناها الذي نقصده في سياق الأدب.

غير أنَّ القلقَ [كحالة] سبقَ الاستخدامَ بوقتٍ طويلٍ. إذ بين فترتي بن جونسون وصموئيل جونسون، كان الولاءَ الرحميُّ بُين الـشعراء قـد فسح المجال لأنواع العشق المتاهيّه التي سمّاها فرويد بدايةً "رومـانس العائلة"، وبعدها أصبحت القوَّة الأخلاقية إرثاً للكآبة. بن جونسون مـا يزال يعتبرُ التأثُّر علامة صحَّة. فهو يقول إنه يعنى بالمحاكاة: "أن تكون قادراً على تحويل جوهر أو خصوبةِ أُحـدِ الـشعراء إلى مـصلحتكَ. أن تنتقي واحداً، مـن بينــهم، متفوقـاً، وتقتـدي بـه حـتى تـصبحَ مثلـه، أو شبيهاً به، إلى الدرجة التي يتشاكلُ فيها الأصلُ مع نسختِهِ". وهكذا، لم يربط بن جونسون التأثَّرَ بالمحاكاة، إذ، بالنسبة إليه، (وكأنَّه يـأتي بجديد)، الفنُّ عملُ شاقً. لكنَّ الظلِّ كان قد خيَّمَ، مع افتتان عصر ما بعد الأنوار بمفاهيم كالعبقرية، والفنّ المتسامي، وعـاد ليخـيّم القلـق أيضاً، ذلك أن الفِنّ يتجـاوزُ حـدود العمـل الـشاقّ. يـسترسل ادوارد يونغ، الذي يكنّ احتراماً لونجّينسياً (نسبةُ إلى لونجّينس) للعبقرية، في تأمَّله الفضائل المريبة للآباء المشعريين، مستشرفاً بـذلك كيـتس في الرسائل، وإمرسون في مقالته (الاعتماد على الذَّات)، نادباً، شـاكياً، الأسلافَ العظماء بقوله: "إنَّهم يحاصرون انتباهَنا، ولهذا يمنعوننا مـن ممارسةِ سبر كاف لذواتنا. إنَّهـم يحرَّفـون أحكامَنـا لـصالح قـدراتهم، وبالتالي يشوّشون علينا إحساسَنا بما نملكُ، وهم يرهبوننا بألق صيتِهم الذَّائع". أمَّا الدكتور جونسون، وهو شخص أعتى، وله ميولُ كلاسيكية أعمق، فقد ابتكر شبكة نقدية معقّدةً، اختلطت فيهـا بـشكل غريـب مفاهيم من مثل الخلوة، المحاكاة، الأصالة، اللامبالاة، والابتكار. يصرخ جونسون: "إن قضية تانتالوس في مجال العقوبة الشعرية موضوعٌ يستحقُّ الرثاء، ذلك لأنَّ الفاكهة التي تتدلَّى أمام ناظريـه كانـت دائمـاً تخونُ يديه الممدودتين، ولكن أيّ نوعٍ من العطف يمكن أن يستجديه أولئك الذين ـ بالرّغم من أنّهم يعيشون، ربّما، آلامَ تانتالوس نفسها ـ لا يفكّرون أبدأ حتى بمدّ أياديهم طلباً النجاة؟ لا نملـكُ إلاّ أن نبتـسمَ خفيةً إزاء هذا اللغط الجونسونيَّ، ونبتسم أكثر لأننــا نــدرك أنــه يعــني نفسَه أيضاً، ذلك لأنَّه، كشاعرٍ، ليس سوى تانتالوس آخـر، وضـحيَّة أخرى للملاك الطاغي، تـشيروب. في هـذا الـسياق، اسـتطاع فقـط شكسبير وميلتون أن يهربا من ربقة الصّلب الجونسونية، فحتى الـشّاعر فرجيل اعتبره جونسون مجرّدَ مقلّدِ لهوميروس. مع ذلـك، في حـضرة جونسون، أعظم ناقد في الانكليزية، نحـن أيـضاً أمـام أوّل مـشخّص عظيم لبلوى التأثّر الشعريّ، وإن كان تشخيصه ينتمي إلى عصره فقط. ظنّ هُيوم، الذي أحبّ ووللر، أنَّ هذا الأخير وصل حافَّة النجاة، فقط لأنَّ هوراس كان بعيداً عنه بالقدر الكافي. نلـحٌ ونؤكَّـد أنَّ هـوراس لم يكن بذاك البعيد. لقد مات ووللر، لكنَّ هـوراس ظلَّ حيًّا. يقـول جونسون: "إنَّ عبءَ الحكم تفاقمَ على الأمراءِ بفضل أقرب أسلافِهم". ئمَّ يضيفُ: "ذاك الذي يخْلفُ شاعراً مرموقاً تواجههُ صعابٌ مـشابهةٌ". نحن نعـرف تمامـاً في وقتنـا الـراهن مـا ترمـي إليـه توريـة جونـسون الموجعة، فالقارئُ لكتاب نورمان ميللر (إعلانات من أجل ذاتي) سوف يستمتع بالرقصات المحمومة للمؤلِّف، فيما يحاولُ أن يتجنَّبَ قلـق تأثَّره، والذي منبعه، في الأساس، إرنست همنغواي. أو، لنعطي مثالا أقلُّ متعةً، فأن نتصفُّح ديوانُ الشاعر روثكة (الحقل البعيـد) أو ديـوان بريمان (لعبتُهُ، حلمهُ، راحتهُ) نكتشف أنَّ الحقل، يا للأسف!، لـيس بعيداً عن حقول ويتمان، وإليوت، وستيفنس، وييـتس؛ وأنَّ اللعبـةَ، والحلمَ، والراحة المحققة، ما هي سوى بعض من اجتراحاتهم. التأثرُ، بالنسبة لنا، هو القلقُ ذاته عند هيوم وجونـسون، لكـنّ حرارتـه تـدومُ أطول كلّما انخفض مقياسُ الكرامة في القصّة.

التأثّر الشعريّ، ونتيجةً للابتذال الذي أصابه عـبر الوقـت، هـو جزءٌ من ظاهرةٍ أكبر للتنقيحيّة الفكريّة. والتنقيحيّةُ، سواء أكانت في النظرية السياسية، أو علـم الـنفس، أو اللاهـوت، أو القـانون، أو الشعريّة ذاتها، قد بدّلت الكثيرَ مـن طبيعتـها في وقتنـا الـراهن. إنّ سلفَ التنقيحية هو الهرطقةُ، ولكنَّ الهرطقة كانت تميـلُ إلى تغـيير المعتقدات الجاهزة بإحداث تغيير في التوازنات، أكثر مـن اللجـوء إلى التصحيح المشترك، والذي هو سمة فارقمة للتنقيحية الحديثة. الهرطقةُ، بشكل عـام، هـي نتـاج تبـدّل في اليقينيـة، في حـين أنّ التنقيحية تتماشى مع المعتقد الجاهز إلى نقطة معيّنة، وبعدها تنحرفُ بعيداً، مؤكّدةً أن المعتقد الخاطئ قد تمّ تناولَه، ابتداءً مـن تلك النقطة، لا غير. يتأمَّل فرويد منقَّحيه، هامساً: "عليكم فقط التفكير بالعوامل العاطفية القوية التي تجعل من تكيّف بعض الناس مع الآخرين، أو مع أنفسهم، أمراً صعباً"، غير أنَّ فرويـد كـان حصيفاً جدّاً بحيث أنه لم يتوقف فقبط عنيد تحليل هذه "العواميل العاطفية القويَّة". بليك، الذي لم يكن، لحسن حظَّنا، يتمتَّع بـنفس الحصافة، هو أكثر منظرّي التنقيحية عمقاً وأصالةً، ظهرَ منذ عـصر الأنوار، والمعين الذي لا يمكن الاستغناء عنه في تطوير أيـة نظريـة جديدة حول التأثُّر الشعريّ. أن يُستعبدَ المرءُ بمنظومة السّلف، أيّ سلف، يقولُ بليك، يعنى أن يُحرمَ من الابتكار تحت وطأة العقلنـة المحمومة، وإجبراء المقارنيات بين أعماليه هو وما أنتجيه هذا السلف. التأثّر الشعريّ، إذن، هو مرضُ وعـى الـذات، وبليـك لم يكن لينجو من هذا القلق. إنَّ ما أبتلي بـه، في شـكل جحافـل مـن الشّرور، أتاهُ بقوّة فيّاضة من رؤياه لأعظم أسلافه: ... الإناث الذكور، أشكال التنين، الدّينُ المخبَّأ في الحرب، العاهرةُ التنين، تلك الحمراء اللامرئية، تلك الحمراء اللامرئية، تلك الحمراء اللامرئية، كلُّها شوهدت في ظلّ ميلتون، الملاك الطاغي، تشيروب.

نحن نعلم، كما يعلم بليك، أنّ التأثّرَ الشعريَّ ربحٌ وخسارةٌ، يتماهى، بشكل لا فكاكَ منه، مع متاهةِ التاريخ. ما هي طبيعة ُ هذا الربح؟ يميّز بليكَ بين الحالات والأفراد. ثمة أفراد مرّوا عبر حالات الوجود، وبقوا أفراداً، وثمة حالات، هي دوماً في طور الصيّرورة، تكون دائماً في حالة انزياح. الحالات ُ وحدها آثمةٌ، أمّا الأفراد فلا. التأثّر الشعريّ هو مرورُ الأفراد أو الخصوصيات عبر الحالات. ومثل كلّ أشكال التنقيح، التأثّرُ الشعريُّ هو هبة الرّوح، التي تأتي إلينا فقط عبر ما يمكن تسميته، بتجرّدٍ، شذوذِ الرّوح، أو ما أسماه بليك، بشكل أدقّ، شذوذَ الحالات.

قد يحدثُ أن يؤثّرَ شاعرٌ بشاعر آخر، أو، بشكل أدقّ، قـد تـؤثّرُ قصائدُ شاعر ما بقصائد شـاعر آخر، بـسبب تفـانٍ في الـروح، أو التفاني المتبادل بين الطرفين. لكنّ مثاليتَنا السّهلة هنا لن تسعفنا كثيراً، فكلّما كان التفاني مشتركاً ومتبادلاً، كان الشعراء المعنيون أكثرَ فقـراً. وهنا أيضاً يتبلورُ التـأثرُ، عـبر القـراءةِ الـضالّة، رغـم أنّ هـذه ليـست مقصودة بحدّ ذاتها ولذاتها، وغالباً ما تكونُ لا واعيـةً. أصـلُ الآن إلى المبدأ المركزي لمقولتي، رغم أنّهما ليست صحيحةً تماماً، بسبب راديكاليتِها، ولكنّها، مع ذلك، صحيحة بقدرٍ كاف:

التأثّرُ الشعريّ ـ عندما يتعلّق الأمر بشاعرين قوييّن وحقيقيين ـ ينبثقُ دائماً من قراءةٍ ضالّة للسلف السّابق، وهذا فعلُ تصحيح مبتكر، وبالتالي، بالضرورة، ليس سوى فعل تأويل ضالّ. تاريخُ التأثّرِ الشعريّ المثمرُ، باعتباره التقليد الرئيسي للشعر الغربي منذ عصر النهضة، هو تاريخُ القلق، وكاريكاتوريةُ خلاص الذّات، وتاريخُ التشويه، وهو التنقيحيةُ المقصودةُ الشاذّةُ، التي، من دونها، يصعبُ على الشعر الحديث، كما هو عليه الآنَ، أن يكون موجوداً أصلاً.

إنَّ مستجوبي المعتوه، الـساكن بغبطـة في متاهـة كينـونتي، يحـتجُّ قائلاً: "ما نفعُ مبدأ كهذا، سواء أكانت المقولة التي يستندُ إليها صحيحة أم لا؟" هـل مـن المفيـد أن تقـولَ إن الـشّعراء ليـسوا قـرّاءً عاديين، وتحديداً ليسوا نقَّاداً، بالمعنى الدقيق لكلمة نقَّاد، بـل هـم قرَّاء ارتقوا إلى أعلى مراتب القوَّة؟ وما هـو التـأثُّرُ الـشعريُّ علـي أيـة حال؟ هل سـتكون دراسـته أكثـر مـن مجـرّد صـناعة مملـةً لاصـطياد المصادر، أي صناعة سوف تبلغُ ذروتَها، في شـتّى الأحـوال، عنـدما تنتقلُ من أيدي الأكاديميين إلى يدِ الحاسوب؟ ألم نـرث كلمـة إليـوت السحرية القائلة بأنَّ الشاعرَ الجيَّد يسرقُ، في حين أنَّ الـرديءَ يكـشفُ تأثَّراً، ويستعيرُ صوتاً؟ ألسنا نواجه هناك كلَّ المثـاليين العظمـاء للنقـد الأدبي، ناكريَّ التأثُّر الشعريَّ، بدءاً من إمرسون وحِكْمه مـن أمثـال: "ركَزْ على ذاتِك، واحذرْ المحاكاة" أو قوله "ليس من الممكن أن تقبلَ الرَّوحُ تكرارَ ذاتِها"، إلى التحوَّلات الراهنـة للناقـد نـورثروب فـراي، الذي ارتقى ليصبحَ أرنولد العصر، بإصراره على أنَّ خرافة القلق تمنعُ الشعراء من معاناةِ أعباء الامتنان للآخر؟

إزاء مثالية كهـذه، يرغـب المـرء أن يستـشهد مغتبطـاً بملاحظـة ليتشنبرغ الممتازة : "أجل، أنا أيضاً أحبُّ أن أنبهر بالرّجال العظام، ولكن فقط بأولئك الذين لا أفهِمُ أعمالَهم". نستشهد بعبارة أخرى مـن ليتشنبرغ مرّة أخـري، كونـه أحـد حكمـاء التـأثّر الـشعريّ:\_<u>ألْ أ</u>فعـل العكس، فهذا يعني شكلاً من أشكال المحاكـاة، وتعريفُ المحاكـاة يج<u>ب أن يتضمّنَ، بالضرورة، النّوعين معاً</u>". ما يعنيه ليتـشنبرغ هـو أنّ التأثُّر الشعريِّ، بحدَّ ذاته، ذاتيَّ الدلالة، وهو محـقَّ بـذلك، والحـبّ الرومانسيَّ هو أقرب نظير للتأثُّر الشعري، إذ هو بمثابة شذوذ سـحريّ آخر للروح، بالرغم من أنَّه يتحـرَّكُ تحديـداً باتجـاه معـاكس. الـشاعر الذي يواجه سلفه الأصيل والعظيم يجب أن يختبرع ثغبرة فيمه ليست موجودة، وفي عمق شامل يتأتّى عبر تخييل أسمـي. يُجـرّ العاشـقُ إلى أتون الخسارة، لكنَّه يجد ذاته إذ يعثر داخـل ذلـك الـوهم المتبـادل، على القصيدة التي ليست هناك. "عندما يقعُ أثنـان في الحـبّ"، يقـول كيركغارد، "ويبدآن يشعران أنَّهما خُلفًا من أجل بعضِهما بعضاً، عندئنة يكون الوقت قد حان لأن ينفصلان، ذلك أنه في استمراريتهما، ثمَّة كلَّ شيء ليخـسرانه، ولا شـيءَ ليربحانـه". عنـدما يُحتَشفُ المريدُ، رمز الشابّ كشاعرِ فحلٍ، من قبل سلفِهِ الأصيل، عندئذ يكون الوقتُ قد حـان لأن يـستمرّ، ذلـك لأنَّ لديـه كـلَّ شـيٍّ ليربحَهُ، أما سلفه فلا شيء ليخسره؛ هذا إذا كان الـشعراءُ المكتوبـون هم حقاً فوق كلّ خسارة.

ولكن ثمّة الحالة التي تُدعى الشيطان، وإزاء وعورةٍ كتلـك، يتعـيّنُ على الشعراء إيجاد أفق لهم. لأنّ الشيطان وعيٌّ صـاف ومطلـق لـذاتٍ أُجبرتْ على عقدِ قرانِهـا مـع الإبهـام. حالـةُ الـشيطان إذن هـي وعـيٌّ

مستمرَّ للازدواجية، أي وعبي الوقـوع في فـخَّ المحـدود، لـيس في المكان (الجسد) فحسب، إنما أيضاً في الزمان الـذي تقيـسُهُ الـساعةُ أيضاً. أن تكون روحاً صافيةً، وتعي في داخِلـك حـدودَ الإبهـام، وأن تؤكَّد أنَّكَ قادر على الذهاب إلى ما وراء معادلة التكوين \_ السقوط، وتستسلم، في الوقت ذاته، للعددِ، وللثقل، وللقياس يعني أننـا أمـام مأزق الشاعر القويّ، أو الخيال الخـلاق، خاصّـةً عنـدما يجابـه كـونَ الشعر، والكلمات التي كانت والتي ستكونُ، والألـقَ المفـزِعَ لـلإرث الثقافي بكلّيته. في وقتنا الراهن، أصبحت الأزمة أكثر خطـورةً، وهـي تفوقُ حتى مثيلتـها في القـرن الثـامن عـشر، الـذي هـيمن عليـه ظـلَ ميلتـون، أو القـرن التاسـع عـشر الـذي احتلـه وردذورث. شـعراؤنا الحاليون، واللاحقون، لم يتبقّ لهم سوى عزاء واحد، وهو أنّه ما مـن شخصية شعرية عملاقة استطاعت أن تكرس نفسها منلذ ميلتون ووردذورث، ليس حتّى لدى ييتس أو ستيفنس.

إذا حاول أحدُنا أن يتفحّص دزينة أو أكثر من المؤثّرين الكبار، قبل هذا القرن، سوف يكتشف سريعاً من منهم ارتقى إلى مرتبة الكابح الأكبر، أو مرتبة أبي الهول، الذي يكم حتّى أقوى رجالات المخيلة، وهم في المهد. هذا الشّخص هو ميلتون. يسطّر كيتس شعار الشّعر الإنكليزي، منذ ميلتون، بالكلمات التالية: "الحياة بالنسبة له ستكون موتاً بالنسبة لي". هذه الحيوية القاتلة لدى ميلتون هي حالة الشيطان فيه، تبدّت لنا، ليس تماماً من خلال شخصية الشيطان في قصيدة (الفردوس مفقوداً) بل من خلال علاقة ميلتون الفكرية بشيطانه الشخصيّ، وعلاقته بكلّ الشعراء الأقوياء في القرن الثامن عشر، وبمعظمهم في القرن التاسع عشر. ميلتون هو المشكلة المركزية في أية نظرية أو تأريخ للتـأثُّر الـشعريّ في الإنكليزية. إنَّه يتجاوز حتى وردذورث، القريب منَّا قرب من كيـتس؛ وردذورث الـذي يواجهنـا بكـلّ مـا هـو إشـكاليّ في الـشعر الحديث، بل قل في أنفسنا. ما يوحّد هـذا المـسار التـأملّي \_والـذي يلعبُ فيه ميلتـون دورَ الـسَّلف، ووردذورث دور التنقيحيَّ العظـيم، وكيتس وولاس ستيفنس، مع آخرين، يلعبون أدوارَ الورثـة التـابعين ــ هو الرغبة الصادقة بالتغلُّب على كـلُّ أنـواع الازدواجيـة، وهـي رغبـة تهيمنُ على المسار الرؤيوي والنبويّ للشعر، ابتداءُ من مزاجيّة سبنـسر الوديعة نسبياً، وصولاً إلى الأمزجةِ الحادّةِ والمتقّدةِ لكلّ من بليك، وشللي، وبراونينغ، وويتمان، ووييتس. هذا هـو الـصوتُ الحقيقـيُ للمـسار التـأمّليّ، أو شـعر الخـسارة، وأيضاً صوت الشّاعر القويّ وهو يتولّى مهمّتُه، مستنفراً كلّ ما تبقّى: وداعاً أيتُها الحقولُ السعيدةُ، حيث الغبطة تسكنك إلى الأبد، ومرحى بالفواجع، مرحى بالعالم الجحيمي. وأنتَ أيَّها الجحيمُ المستعرُ! انهضْ واستقبلْ مالكَك الجديد: قادمٌ يأتى بعقل لا يتبدّلُ بتبدّل المكان والزمان، عقل هو سكنُ ذاتِهِ، وبذاتِه يستطيعُ أن يجعلَ الفردوس جحيماً، والجحيمَ فردوساً، فما الذي يهم أتى حللت، ما دمت سأبقى أنا أنا....؟

هذه الأبيات، من منظور إس. سي. لويس أو المدرسة الملائكية، ترمزُ للعُتُهِ الأخلاقيّ، ويجب أن تُقابل بالمضحك إذا تـذكّرنا أن نبـدأ نهارنا بحقد صباح الخير تجاه الشيطان. إذا لم نكن نتحلّى، على أيـة حال، بهذا التعقيد الأخلاقي، فإننا، على الأرجح، سوف نتـأثّرُ جـداً بهذه الأبيات. ليس لأنّ الشيطان على حقّ، فهو بالطبع مخطئٌ. بل ثمّة زخم عاطفي مخيف في عبارته "لو كنت ما أزالُ كما كنت"، خاصة وأنه ليس الآن كما كان، ولن يكون ثانية أبداً. لكنّه نفسه يعرف هذا تماماً. إنه يطبّق ازدواجية بطوليةً في هذا الـوداع الـواعي للغبطة، وهي ازدواجيةٌ يتأسسُ عليها جلّ أشكال التأثّر السّعري، ما بعـد الميلتونيّة، في اللّغة.

بالنسبة إلى ميلتون، فإنَّ كلَّ التجارب السَّاقطة تتأسَّسُ بداياتُها في الخسارة، والفردوس يمكن أن يُستعاد فقط على يدِ شاعرِ عظيم وكبير، وليس على يد شاعر عاديّ. إنّ مرجعية ميلتون العظيمة، كمـا اعتـرفَ يوماً للشاعر درايدن، هي إدموند سبنسر، الذي أفـردَ لبطلِـهِ، كـولن، جنَّةَ الشَّاعر، في الكتابِ الرابع من (الملكة الخرافية). لم يكن بمقدور ميلتون \_ كما يؤكّد كلّ من جونسون وهازليت \_ أن يعاني قلقَ التـ أثّر، على نقيض كلِّ أحفاده. فجونسون يصرَّ أنَّ من بين كلَّ الذين اسـتعاروا من هوميروس، كان ميلتون الوحيدَ الأقـلّ تـأثّراً، مـضيفاً: "لقـد كـان بشكل طبيعي مفكّراً ذا خصوصية، واثقاً من قدراته، وكارهاً للمساعدةِ أو للعقبات: لم يرفض الدخول إلى أفكارٍ أو صـورٍ أسـلافِه، لكنّـه لم يكن يسعى في طلبِها". أمَّا هازلت، وفي محاضرة استمعَ إليها كيتس ـ وأثَّرتْ، لاحقاً، بفكرةِ كيتس إزاءَ الاستطاعة الـسلبية ـ فإنَّـه يـشير إلى استطاعة ميلتون الإيجابية في هضم أسلافِه، قائلاً: "في قراءة أعمالِـهِ،

نشعرُ أنّنا تحت وطأةٍ فكر قويٍّ، والذي كلّما اقتـربَ مـن الآخـرين، أصبحَ أكثرَ تميّزاُ عنهم". وهنا نُجبَرُ على السؤال، ما الذي حدا بميلتون إلى ترشيح سبنسر كمرجعيةٍ عظيمةٍ؟ على الأقلُّ هذا الـسبب: وهـو أنَّ ميلتون، في ولادته الثَّانية، وجد نفسه مولوداً في عالم الرَّومانس الذي اختطَّهُ سبنسر، وأيضاً عندما أتبي ليستبدلُ مـا كـان يعتـبره، واهمـاً، بالوحدة في الرُّومانس السبينسيري، عبر قبولِهِ ازدواجية واقعيـةً، هـي بمثابة ألم الكون، ثم عادَ واستعادَ حسَّه بسبنسر ككيانٍ آخر، معبَّراً عن حلم الغَيريةِ الذي يتعيّن على كـلّ شـاعر أن يحلـم بـه. بابتعـاده عـن طموحاته التوحيدية في شبابه، يُقال إنَّ ميلتون بدأ يتبوَّأ مركز الأبوَّة في الشعر الـذي نـدعوهُ، الآن، بـشعر مـا بعـد عـصر الأنـوار أو الـشعر الرومانسي، هذا الشعر الذين يتبنّى، كموضوعٍ محموم لـه، جـبروتَ العقلِ حيالَ كونِ الموتِ، أو كما تصوغُهُ عبارةُ وردذورث، الحدِّ الذي يكونُ فيه العقلُ سيّداً وقائداً، يُخضِع لإرادتِه الحسّ الخارجيّ.

ما من شاعر حديث يمكن نعته بالتوحيدي، مهما تكن معتقداته المنصوصة. الشّعراء الحديثون ازدواجيون بائسون، بالضّرورة، لأنّ هذا البؤس، وهذا الفقر، هو بمثابة نقطة الانطلاق التي يبدأ منها فنّهم -ولنا في ستيفنس أسوة حسنة عندما يتحدّث عن "الشعر العميق للفقراء والموتى". قد يفلح الشعر أو قد لا يفلح بتفعيل خلاصه في الآخرين، والموتى". قد يفلح الشعر أو قد لا يفلح بتفعيل خلاصه في الآخرين، قد يهبط فقط على أولئك الذين هم بحاجة تخييلية ماسّة إليه، رغم أنّه قد يهبط عليهم في هيئة رعب فحسب. وهذه الحاجة يتعلّمها، في البداية، الشاعر الشاب أو المريد، من خلال تجربته مع شاعر آخر، أو مع الآخر الذي صُقلت عظمتُه الشرّيرةُ من خلال رؤية المريد له، كبريق يتوهّج داخل إطار الظلمة، ويراهُ رؤيةَ شاعر أغاني التجربة، بليك، للنّمر، أو رؤية أيوب للتنين ولبهيموث، أو رؤية إيهاب للحوتِ الأبيض، أو رؤية حزقيال للملاك الطّاغي، تشيروب، لأنّه هـذه كلّهـا رؤى لخلق بات ميّالاً للشرِّ، ونصب الفخاخ، بل هي رؤى البهاء التي ما تفتأُ تهدّدُ العارفَ البروميثيّ الذي يَطمح كلُّ شاعرٍ بأن يصيرَهُ.

بالنسبة إلى كولينز، وكوبر، وإلى عدد من شعراء الحساسية، فـإنَّ ميلتون يمثِّل النمرَ، أو الملاك الطَّاغي، الـذي يمنــعُ الـصّوت الجديـد من الدخول إلى فردوس الـشَّاعر. إنَّ رمـز هـذه المناقـشة هـو المـلاك الطاغي. إنه في سفر التكوين ملاك الله، وفي سفر حزقيال أمير صـور؛ أما لدى بليك فهو ثارماس السّاقط، وشبحُ ميلتون؛ في حين أنّه لـدى ييتس شبح بليك. في هذه المناقـشة، يتبـدّى تـشيروب في هيئـةِ مـاردٍ مسكين، يملكُ أسماء عدّة (أسماؤه بعدد الـشعراء الأقوياء)، لكـنّني استحضرهُ، بدايةً، بلا اسم، بما أن اسماً نهائياً لم تتمُّ صياغته بعد من قبل الشعراء، لتسمية القلق الذي يحجب قدرات الابتكار لديهم. إنَّه ذلك الشّيء الـذي يجعـلُ النّـاسَ ضـحايا ولـيس شـعراء، فهـو جنَّـي المجادلات والصيرورات الظلَّية، والمؤوَّلُ المزيِّفُ الـذي يجعـل مـن النصوص كتباً مقدّسةً. إنه لا يستطيع خنـق الخيـال، إذ مـا مـن شـيء قادر على فعل ذلك، وهو، على أية حال، ضعيفٌ جـدًا لكـي يخنـقَ أيَّ شــىء. يمكــن للمــلاك الطـاغي أن يتنكَّـر في هيئــة أبي الهــول (كما تنكّر شـبحُ ميلتـون في كـوابيس الحـساسية)، ولكـنّ أبـا الهـول (بأفعاله القويّة) يجب أن يكون أنثى (أو على الأقلّ ذكر ـ أنثى). الملاكُ تشيروب ذكرٌ (أو على الأقـلَ أنشي \_ذكـر). أبـو الهـول يُلغِـزُ ويخنقُ، وفي النهاية يهشّم نفسَه، أمّا الملاك فإنه يخيّمُ بظلّهِ. إنّه يظهـرُ فقط ليقطعَ الطريق، ولا يقدرُ أن يفعل شيئاً آخر سوى الحجب. ولكنَّ أبا الهول في عرض الطَّريق وينبغي أن يُـزاحَ. إنَّ كاشـف اللغـز يسكن كلَّ شاعر قويّ، وبخاصّة عندما يحزم أمتعتَه، ويبدأ الرحلة. ومن المفارقات القويّة في مجال الموهبة الشعرية أن يستطيع الشعراء الأقوياء إنجاز الأعظم، في حين يفشلون بإنجاز المهامّ الأقـل قيمةً. إنّهم يزيحون أبا الهول جانباً (لولا هـذا لما كانوا شعراء لأكثر من ديوانٍ واحد)، لكنّهم لا يستطيعون أن يزيحوا النقاب عن الملاك تشيروب. الأشـخاصُ العـاديون (وأحيانـاً الـشعراء ذوو الموهبة الضعيفة) يستطيعون إزاحة ما فيه الكفاية من تشيروب، لكي يستمرّوا في الحياة (إن لم يكن اختيار الكمال في الحياة)، لكنّهم لا يقتربون من أبي الهول، إلا تحت خطرِ الموت خنقاً.

ذلك أنَّ أبا الهول طبيعيٍّ، في حين أنَّ الملاك تـشيروب أقـرب إلى الإنسانيّ. أبو الهول هو القلقُ الجنسيّ، أمّا الملاكُ فرمزٌ للقلق الإبداعيّ. يصادفُ المرءُ أبا الهول في طريق العمودة إلى الأصول، في حين أنه يلاقي الملاكَ في الطَّريق قُدُماً إلى الاحتمال، إن لم يكن إلى الإشباع. الشعراءُ الجيَّدون هم رحَّالة أقوياء على طريـق العـودة \_ مـن هنا غبطتهم العميقة ككتّاب مرثيات \_ ولكـن حفنـة منـهم فقـط قـادرة على الانفتاح للرؤيا. أمَّا كشف النقـاب عـن المـلاك تـشيروب فقلَّمـا يحتاج إلى قوَّة، مثلما يحتاج إلى صبرٍ، وجلافةٍ، وتيقُظُ مستمرٌّ؛ لأن الفاعـلُ المثـبّطُ الـذي يعرقـلُ الابتكـارَ لا يجـنح بـسهولة إلى "نـوم حجريّ"، كما هو الحال مع أبي الهول. يعتقد إمرسون أنَّ الـشاعر قـد حلّ لغز أبي الهول، عبر إدراكه لهويته في الطبيعة، ولولا هذا الإدراك لكان استسلم له، لأنَّه سيُقصفُ، من كلَّ حـدب وصـوب، بتفاصـيل متنوّعة لن يكون بمقدوره إعادة التناغم إليها ثانيةً. أبو الهول، كما يرى إمرسون، هو الطبيعة، وهـو لغـزُ خروجنـا مـن الطبيعـة. بمعـني آخر، أبو الهول هو ما يطلِقُ عليه علماءً النفس بالمشهد البدائيّ. ولكن ماذا يعني المشهد البدائيّ بالنسبة للشّاعر كشاعر؟ إنّه جماعُ أبيه الشعريّ مع ربّةِ الشعرِ. أهناكَ شهدَ مولده؟ كلاّ ـ هناك فشّلا معاً بإنجابِهِ. يجب أن يكون قد أنجب نفسَه بنفسه، ويجب أن ينجب ذاتَه من أمّه، ربّةِ الشعر. لكنّ ربّةَ الشعر، مثلها كَمثل الملاكِ الطاغي وأبي الهول، كائنٌ مخادعٌ، ويمكن أن تتنكّر بهويّة أيّ منهما، وخاصّة أبي الهول. الشاعرُ القويُّ يفشلُ بإنجاب ذاتِهِ ـ يجب أن ينتظر ابنه، الـذي سوف يحدّده، بينما يحدّدُ أباه الشعريّ. أن ينجبَ يعني، هنا، أين يغتصبَ، وهذا هو الجهد الجدلي الذي يقومُ به الملاكُ تشيروب. حين يتوغّلُ إلى أقاصي حزنيا، ينبغي علينا، هنا، أن نحدّقَ به طويلاً.

ما الذي يقومُ الملاكُ تشيروب بحجْبِهِ في سفرِ التكوين؟ وفي سفر حزقيال؟ وفي بليك؟ ورد في سفر التكوين 3:24 ـ "وهكذا قـامَ بطـرد الإنسان خارجـاً، وشـيّدَ في شـرق الجنّةِ نظامَه الملائكيَّ، ممتـشقاً السيفَ الملتهبَ من غملِهِ، متحرّكاً في كلّ اتجاه، من أجـل أن يـشقّ طريقاً لشجرةِ الحياة". فهم العرفانيون اليهودُ نظامَ الملاك على أنه رمـز لرعب حضور الله؛ فبالنسبة لراشي، هـؤلاء [الملائكة] هـم "ملائكة الدّمار". في سفر حزقيال 28:14 نواجه نصاً أكثر قسوةً.

"أنتَ تشيروب الملاك، بظلالِهِ المُسدلة ("ميمشاش" في العبرية، تعني "الرّحبَ المدى" بالنسبة لراشي). أُفسحُ لك مكاناً تكونُ فيه في أعلى قمّةِ الجبل المقدّس للربّ، أنتَ الـذي مشيتَ صعوداً وهبوطاً بين أحجار النّار. لقد كنتَ كاملاً في نشأتِكَ، منذ اليوم الـذي خُلقتَ فيه، إلى حين ظهرَ فيكَ الباطلُ. وفي ضوضاء حضوركَ المتعـدّد، زرعوا فيكَ العنف، فارتكبتَ المعاصي، وها أنا أُقصيكَ من جبل الربّ؛ وسوف أدمّركَ، آهِ أَيُّها الملاكُ الطّاغي، وسطَ أحجارِ النّارِ".

هنا يوبّخ الربُّ أميرَ صور، وهو ملاكٌ طاغ لأنّ ملائكته في الـدّير، وفي معبد سليمان، تفرد أجنحتَها فوق القناطر وبذلك تحميها، مثلما حمي أميرُ صور، يوماً، ثغورَ عدنٍ، جنَّـة الله. بليـك مـا يـزال شـاعراً أعتى في مواجهة الملاك الطاغي. إذ بالنسبة إليه، فـإنَّ فـولتير وروسـو هما ملاكا "فالا" الطاغيان، باعتبار أنَّ "فالا" هي رمز الجمال المخـادع في العالم الطبيعي، وما أنبيـاء التنـوير الطبيعـي سـوى خـدم لهـا. في "ملحمته الموجزة" المسمّاة (ميلتون)، يضعُ بليك الملاكَ الطاغي بين الإنسان المتحقَّق، وهو هنا ميلتون، وبليك، ولوس، وبين التجلُّبي أو الحبيبة. في قصيدته (القدس)، يقف الملاكُ كفاعل مثبطٍ بـين بليـك ـ لوس، وبين يسوع. الجوابُ لما يحجُبهُ الملاكُ الطاغي يكون، بالتالي، على هذا النحو: يكونُ في شعر بليك كلَّ ما تحجبه الطبيعةُ؛ ويكون في سفر حزقيال ثراءً الأرض، ولكنّه في تورية بليك يكونُ ذاكَ الذي يبدو ثراءً. ويكونُ في سفر التكوين البوابـةَ الـشرقيةَ، أو الطريـقَ إلى شجرة الحياة.

هل الملاكُ الطّاغي قوةُ فصل، إذن؟ كلاّ \_ إنّه لا يملكُ القدرة على فعل هذا. التأثّرُ الشعريّ ليس انفصالاً، وإنّما فعل ارتكاب \_ إنّه تـدمير للرغبة. إنّ رمزَ التأثّر الشعريّ هو الملاك الطاغي لأنّ تشيروب يرمزُ إلى ما صار يُـدعى بالنسق الـديكارتي للرّحابة، من هنا تسميتُه بـ"ميمشاش، الرّحب المدى. لم تكن صدفةً، إذن، أن يكون ديكارت، ومعظم مريديه وتلامذته، من ألـد أعـداء الرؤيا الشعرية في التقليد الرومانسي، لأنّ الرّحابة الديكارتية هي النسق \_ الجـذر، للازدواجية الحديثة (بالمقارنة مع بـولين)، نسق المتاهة المستعرة بين ذواتنا والموضوع. لقد رأى ديكارت الأشياء كفضاءات متموضعة، ومفارقة

الرؤيا الرومانسية تكمنُ في تمرّدها ضدّ ديكارت، ولكـن، وباسـتثناء وليام بليك، الذي لم تتمظهرْ الازدواجيـةُ لديـه بـشكل واضـح، فـإنّ فرويد ووردذورث بقيا ازدواجيَين ديكارتيين، حيث الحاضرُ، بالنـسبة إليهما، يعني ماضـياً مـؤجّلاً، والطبيعـة اسـتمرارية لتلـك الفـضاءات المتموضعة. هذه الاختزالات الديكارتيه للزّمان والمكان، جلبت لنا بلوى إضافية تتعلَّق بالجانب السلبي للتأثر الـشعريّ، أو الانفلـونزا في حقل الأدب، وهي بلوى تجلَّتْ في هيئة شيوع لطَّاعونِ القلـق. فبـدلاً من إشعاعات الـسائل الأثـيري، بـدأنا نتلقّـي الـسيلان الـشعري لقـوَّةٍ سحريَّةٍ يمارسُها البِشرُ، تـأتي منـهم، ولـيس مـن النجـوم؛ وهـي "سحرية" لأنّها لامرئية، ولامحسوسة. دعنا نفصل العقل كتكثيف، عن العالم الخارجي كرحابةٍ، وسـوف يـتعلُّمُ العقـلُ خلوتَـه، كمـا لم يحدث من قبل. سوف يهرعُ المتأمّل المعتـزل لإنكـار بنوّتِـهِ وأخوّتـه، تماماً كمثل حال "يرايـزن" لـدي بليـك، هجّاء العبقريـة الديكارتيـة، ونموذج الشّاعر القويّ الذي أبتلـي بقلـق التـأثّر. لـو كنّـا إزاء عـالمين منفصلين \_ أحدهما يمثُّلُ آلـةً حاسبة ضـخمة، متوزَّعـة في المكـان، وآخر مصنوع مـن أرواح مفكَّـرة، غـير متوزَّعـة ـ عندئـذ كنـا سـنبدأ بتحديد هويةِ قلقِنا، وذلك بالرجوع إلى مسار يمتـدّ إلى الماضـي، وسوف يصبح تصوّرُنا للآخر (الشّاعر) مبالغاً به، بينمـا نموضِعُ هـذا الآخر في الماضي.

الملاك الطاغي تشيروب إذن هو جنّي الاستمرارية، وسحره السامّ يسجنُ الحاضرَ في الماضي، ويختزلُ عالماً من الاخـتلاف إلى رماديّـة من التطابق. إن هوية الماضي والحاضر تتطـابق مـع الهويـة الجوهريـة لكلّ الأشياء، وهذا هو "كونُ الموت" بالنسبة للـشاعر ميلتـون، ومعـه لا يستطيعُ السُعرُ أن يحيا، لأنّ واجبَ السُّعر هو أن يقفز، وأن يتموضعَ في كونٍ مفتّتٍ، ويترتّبُ عليه أن يخترعَ ذاك الكون (كما فعل بليك)، إذا لم يستطع أحدٌ أن يجدَه. اللااستمرارية هي الحريّة. الأنبياءُ والمحلّلون المتقدّمون، على حدّ سواء، ينشدون القطيعةَ؛ في هذا السياق يتفقُ شللي مع الظاهراتيين: "أن تتنبّأ، وأن تستشرف حقّاً، تلك هي موهبة أولئك الذين يملكون المستقبلَ، بكلّ ما للكلمة من معنى، أي المستقبل بمعنى ما يأتي إلينا، وليس ما هو نتاجٌ للماضي." أو Metabletic مشابهٌ لما يقوله جان هندريك فان دِنْ برغ في كتابِه (التبدلُ أو Metabletic من علي دفاعٌ عن السُعر)، والتي يعتبرها أو Metabletic من الموات عمقاً في الانكليزية، يبشرُ الصوتُ النبويُّ بحريةٍ مشابهة: "الشعراءُ هم هيروغليفيو الإلهام المبهم؛ وهم مرايا الظلال العملاقة، التي خلعها الغدُ على الحاضرِ".

"لقد برهنَ على وجودِ الله بالإعياء"، هي ملاحظةُ صموئيل بيكيت حول جملتِهِ "وهكذا لحستُ بابنِ نفسي"، من قصيدتِهِ (خريطةُ الأبراج)، التي هي عبارة عن منولوج درامي على لسان ديكارت. لقـد جاء انتصارُ ديكارت في صيغة رؤيا حرفية ليحت بالحضّرورة \_ إذا استثنينا خياله \_ متصالحة مع الخيال. لا تنقطعُ أبداً الاحتجاجات ضد الاختزالية الديكارتية، مقدّمةً بالتالي العرفان الإجباري لها. إنّ قصائد بيكيت القليلة في الإنكليزية جدّ لمّاحة بحيث لا تحتج بصوت عال، ولكن يمكن اعتبارُها صلوات قويّة من أجلِ القطيعة.

ومع هذا لا يوجد تحامل ديكارتيّ مكشوفٌ ضدّ الـشعراء بالطريقـة نفسها التي نجدها في الحوار الأفلاطونيّ ضـدّهم كمـؤلّفين. ديكـارت في كتابه (أفكار خاصّة) سيكتب كلاماً مـن مثـل: "قـد يبـدو غريبـاً أن

تكون الآراءُ ذات الثقل موجودة في أعمال الشعراء، وليس الفلاسفة. السبب يكمن في أنَّ الشعراء يكتبون تحت تأثير الخيال والحماسـة. في دواخلنا بذورٌ للمعرفة، كالنَّار في الـصوَّان؛ والفلاسـفة يستخلـصونها بواسطة العقل، أما الشعراء فإنَّهم يـشعلونها بخيـالاتهم، فتبـدو أكثـر زهواً ونضارةً". مع هذا، فإنَّ خرافة أو متاهة الوعي الديكارتي اقتبست النارَ من الصوّان، وأوقعت الشعراء في شـرك مـا يـدعوه بليـك بيـأس واضح" الإنشاء المشطور"، مع بدائل لاشـعرية، انقـسمت إلى مثاليـة ومادّية. في محاولتها تنقيبة نفسها، تخلّصت الفلسفةُ من هـذه الازدواجية العظيمة، غير أنَّ شعراء المسار العملاق، مـن ميلتـون إلى ييـتس وسـتيفنس، كـان لـديهم تقليـدَهم الخـاصّ، وتحديـداً التـأثَّرَ الشعريّ، وهم يرجعون إليه ليخبرهم أنَّ "المادّية والمثالية هما جوابـان على سؤال غير صحيح". سعى كلَّ من سـتيفنس وييـتس، علـى غـرار ديكارت (ووردذورث) قبلهما، لكي يريا بواسطة العقل، ولـيس فقـط بواسطة العين المجرّدة؛ أمَّا بليك، الـشاعر اللاّديكـارتي بحـقّ، فقـد رأى في هذا السعي نوعاً آخر من الإنشاء المشطور، وانتقدَ البـصريات الديكارتيه، طارحـاً دوّامتَـه كبـديلِ للميكانيكيـة الآليـة. ولا ننكـر أن للميكانيكية اليوم نبلها اليائس، الذي نخلعه عليها؛ وديكارت رغب بإنقاذ الظواهر من خرافتِهِ المتعلَّقة بالرّحابة. يأخذُ الجسم شكلاً معيَّناً، ويتحرّك ضمن حيّز ثابت، ومن ثمّ ينقسمُ داخل ذلك الحيّز، محافظاً، بالتالي، على وحدتِهِ، في صيرورةٍ جدَّ مبتورة. هذا الموقف كرّس لعالم أو لنقل لتعدّدية حسّية كانت بمثابة معطىّ للشعراء، ومنها انبثقت رؤيا وردذورث، متدرّجة من تلك الجبرية إلى غبطة قسرية، منشؤها اختزال أشدّ، اختار وردذورث أن يـسمّيه الخيـال. في البـدء، تمَّ عزلُ تعدَّديةِ الحسَّ في قصيدة (تينترن آبي)، لكنَّها، أي التعدديـة،

سرعان ما تتحلُّلُ إلى نوع مـن الاسـتمرارية الأثيريـة، تتـوارى إزاءهـا حبواف الأشياء، والثوابت والمعلومات، وتتلاشى إلى نبوع من الإدراك "الأعلى". هكذا، يتأسّس احتجاج بليك على الوردذورثية، وهو في جوهره مديحٌ فعّال لشعر ورددورث، يتأسّس على رعبـه مـن هذا الوهم القسري، ومن هذه الغبطة الـتي هـي اختـزال فحـسب. في النظرية الديكارتية للشوارد، تكون كلَّ أنواع الحركات دائريـة الإيقـاع (ثمَّة انعدام للفراغ الذي من خلاله تتحرَّك المادَّة) وكلَّ أشكال الماديـة يجب أن تكون قابلة لاختـزال أشـد، (وهـذا يعـني انعـدام الـذرّات). هذه، بالنسبة إلى بليك، دوراناتُ رحى الشيطان، وهي تدورُ، عبثاً، في مهمّتها المستحيلة لاختزال الجزئيات الدقيقة، وذرّات الرؤيـا الـتي ترفض أن تنقسمَ. في نظرية بليك للـشوارد، تمثُّل الحركة الدائرية تناقضاً ذاتياً؛ فعندما يقف الشاعر على قمَّة دوَّامته، تنحـلَّ الـدوائرُ النيوتينيةُ والديكارتيةُ، متماهيةُ مع الـسهل المنبـسط للرؤيـا، وتـصمدُ الجزئيات، كلِّ واحدةٍ بذاتها، لا كبديلٍ لشيءٍ آخر. ذلك أنَّ بليـك لا يرغب بإنقاذ الظواهر، ثم إنَّه لا يشتهي الانضمام إلى البرنامج الطويـل لأولئك الذين ينشدون "إنقاذ المرئيات" بالمعنى الذي قصده أويس بارفيلد (مستعيراً العبارة من ميلتون). بليك هو منظَّرُ الجانب التنقيحيّ أو الإنقاذيّ من التأثُّر الشعريّ، ذاك الهـاجس الـذي يحـاول أن يرمـي بعيداً الملاك الطاغي إلى أتون أحجار النار.

بسبب قربهم من لعنة ديكارت، أو جرس الخطر الـديكارتي، اشتغل الرؤيويون الفرنسيون بروح مختلفة، وبمزاج عـال وجـادّ، هـو مـزاج المفارقـة الانقاذيـة الـتي وصـلت ذروتهـا في أعمّـال "جـاري" وتلامذته. تشكّلُ دراسةُ التأثّر الشعريّ، بالـضرورة، فرعـاً مـن فـروع الباتافيزيقا، وتعترف بمديونيتها "لعلم الحلول المتخيّلة". وكمثل نظيرهِ

لـوس، الخاضـع لتـأثير يُرايـزن في شـعر بليـك، يهـبطُ الـديكارتي العارف، متوغَّلاً في ثنائية الخلق \_ السقوط، لكنَّه سـرعان مـا يحـرفُ مسارَه، وهـذه المحاكـاةُ للانحـراف (clinamen) اللـوقيرطيّ، وهـذا التبدّل من المصير إلى هوس خفيف ما هو، في المفارقة النهائية، سوى الفردانية التي يتمتّعُ بها التكوينُ اليُرايزينيّ لدى بليك، أو الرؤيا الديكارتية بإطلاق. هـذا التكـتّم والانحـراف، الـذي شـكَل المعـادل اليُرايزينيّ للأخطاء الفادحة في عملية إعادة الخلق التي يقوم بهما الإلـهُ الأفلاطوني، هو بالضرورة المفهوم المركـزي الـذي تعمـل في ضـوئه نظريةُ التأثُّر الشعريِّ، ذلك لأنَّ ما يفصلُ الشاعرُ عـن سـلفِهِ الـشعريّ (وبالتالي ينقذُهُ عبر ذاك الانفصال) ليس سوى المثال الأعلى للتنقـيح الخلاَّق. يجب أن ندرك أن التكتَّم ينبثقُ دائماً من إحساس باتـافيزيقيّ بالاعتباطية. هكذا يموضعُ الشاعرُ سلفُه، ثمَّ ينحرفُ عن مسارهِ، فتذوي الأشياءُ الرؤيوية بكثافاتها العالية، وتغيبُ في مـضمار الـصيرورة. في علاقة الشاعر بعالم سلفه، ثمَّة إحساس مخيف بالاعتباطيّ \_ إحساس بالمساواة، أو بالفوضى المتساوية لكلَّ الأشـياء. هـذا الإحـساس لـيس اختزالياً، ذلك لأنه مرتبط بالرؤيوي؛ إنَّه يُصهَر في كثافة الأشياء الجوهرية، التي "تغيب" عندئذ فيه، بطريقة عكسية لتلك المتي نراهما لــدى وردذورث، حيـث أشـياؤه "تغيـبُ وتنـصهرُ في ضـوء النّهـار العاديَّ". تبرهن الباتافيزيقيا على أنَّهـا صحيحة، ففي عـالم الـشعراء تكون كلِّ النَّظم، في الواقع، "استثناءات نظامية"؛ وتكرارُ الرؤيا بحـدّ ذاته قانونُ يحكمُ الاستثناءات. إذا كان كـلِّ فعـل للرؤيـا يحـدّدُ قانونــأ معيِّناً، فإنَّ القاعدة للمفارقة المرعبة التي تنظَّم، بفتنةٍ، التأثَّرُ الـشعريّ تكون قد رُسّخت بـسلام؛ فالـشاعر الجديـد نفـسه هـو الـذي يحـدّد القانون الخاصّ للسلف. وإذا كـان كـلّ تأويـلٍ خـلاّقٍ هـو بالـضّرورة تأويل ضالٌ، فعلينا أن نقبل بهذا العبثَ الواضح. إنّه عبثٌ مـن الطّراز العالي، أو عبثُ "جاري" النبويّ، أو المغامرة الشّاملة للشّاعر بليك.

دعونا، إذن، نقوم بقفزة ديالكتيكية: معظم ما يُدعى بالتأويل "الدقيق" للشعر هو أسوء من الأخطاء، وربّما كانت هناك حالات من القراءة الضالة فحسب، تكون أقلّ أو أكثر ابتكاراً أو متعةً من غيرها، إذ أليست كلُّ قراءةٍ، بالضرورة، نوعاً من التكتّم الشعريّ؟ ألا يتوجّب علينا، تماشياً مع هذه النزعة، تجديد قراءةِ الشّعر، بالعودة ثانية إلى الأسس الأولى؟ لا توجد قصيدة تقتصر على المصادر فحسب، وما من قصيدة تحيلُ، ببساطةٍ، إلى غيرها. القصائد يكتُبها البشر، وليس سحرة مجهولين. فكلما كان المرء قوياً، كان إحساسه بالمرارة أشد وكان انحرافه أبرز. ولكن ما هو الثمنُ الذي يترتّب علينا كقراء دفعَه إذا أردنا أن نستقصي ظاهرةَ الانحراف؟

لا اقترحُ العودةَ إلى شعريةٍ جديدةٍ، ولكن إلى نقد عمليّ مختلف تماماً. دعونا نهجر المغامرة الفائسلة التي تسعى إلى "فهم" أية قصيدة كوحدة مستقلّة بذاتها. دعونا نقترح، كبديل لهذا، رحلةً لتعلّم قراءة أية قصيدة كتأويل ضالّ ومتعمّد يقومُ به الشّاعرُ، كشاعرٍ، لقصيدةِ السلّف، أو للشعرِ بشكل عامّ. لتعرف كلَّ قصيدةٍ بانحرافِهاً، و"ستعرفٌ" تلك القصيدة بطريقةٍ لن تُشرى فيها المعرفةُ على حساب الخسارةِ، التي رفضِهِ للبنية العضوية الشهيرة التي طرحها كولريدج. لقد أحس باتر بأنّ كولريدج (رغماً عنه، على أية حال) استخف بألم الشاعر ومعاناته في تحقيق القصيدة، وهي أحزان مرتبطة ، بشكل جزئي على الأقل، بقلق التأثر، أي هي أحزانٌ ليست منفصلةً عن معني القصيدة. في سياق تعليقهِ على حسَّ باسكالِ الـسَّامي والمرعـب، فيمـا يخـصَّ عالمَه المخيف، يقارنُ بورخيس باسكالَ ببرونو، الذي سيقابلُ، في عـام 1584، ثورةَ كوبرنيكس بكلَّ الإثارة. سبعون عاماً تمرَّ، وتحطَّ الشيخوخةَ رحالُها ـ جون دَن، وميلتون، وغلانفيـل، جمـيعهم رأوا التفـسّخ، علـي نقيض، برونو، الذي لم يكن ليرى سوى الغبطـة في تقـدّم الفكـر. وكمـا يلخّصُ بورخيس المسألةُ: "في ذلـك القـرن المـأزوم، كـان ثمَّـة الأفـق المطلق الذي ألهمَ بحورَ لوكريتيوس الشعرية. هذا الأفق، الذي كان يعنى التحرّر، بالنسبة إلى برونو، أصبح يعـني المتاهـةَ والمحرقـةَ بالنـسبة إلى باسكال". لا ينعي بورخيس التبدّلَ هنا، لأنَّ باسكال أيضاً كــان قــد حقَّـق الرَّفيعَ والسَّامي في الفنَّ. لكنَّ الشعراء الأقوياء، على نقيض باسكال، لا يُوجَدون لكي يقبلوا الأحزانُ، ولا يستطيعونُ الاستسلام للراحة عـبر ابتياعهم السموَّ الفنيّ بثمن باهظ كهذا. إنّهم، على غرار لوكريتيوس نفسه، يميلون إلى التكتّم بوصفه حرّيةً. هو ذا لوكريتيوس:

عندما ترتحلُ الذرّات مباشرةً عبر الفضاء بوساطة ثقلها، فإنّما لأنّها، في أوقات وأمكنة غير محدّدة، تنحرف قليلاً عن مساراتها، أي تنحرفُ بشكل يمكن وصفه بتغيّر في الاتجاه ولولا هذا الانحراف، أو بفضله ريّما، كانت كلّ الأشياء ستسقطُ باتجاه الأسفل كحبّات المطر، عبر وهاد الفضاء وفي المحصلة، ما من اصطدام كان سيحدثُ، وما من أثر لذرة على ذرّة يتحقّقُ وهكذا، سوف لن يكون بمقدور الطبيعة ابتكار أيّ شيء - ولكنّ حقيقة أنّ العقلَ نفسَه لا يملكُ حتميةً داخلية تحدّد كلّ فعل من أفعاله، وتجبرهُ الركونَ إلى سلبيةٍ لا تُقاوم - فإنّما عائدٌ للانحراف الخفيف للذرّات في أوقاتً وأمكنة غير معلومة .

لو تأمِّلنا مفهوم لوكريتيوس للانحراف سوف نـدركُ كنـهَ المفارقـة النهائية للتأثّر الشعريّ، ونكمـلُ دورةً كاملـةً، عائـدين، بالتـالى، إلى حيث بدأنا. هذا التكتّمُ الحاصلُ بين الشاعر القويّ وبين سلفِهِ الشعريّ هو نتاجُ كيان الشاعر اللاحق كلُّه، ما يجعلُ التـاريخ الحقيقـي للـشعر الحديث، في ضوء هـذا، مجـرَّدَ تـسجيل دقيـق لهـذه الانحرافـات التنقيحية. بالنسبة إلى الباتافيزيقي الصرف، يكون الانحراف فعل حرية بامتياز؛ والمفكّر "جاري"، على أيـة حـال، كـان قـادراً علـى اعتبـار العاطفة نوعاً من سباق الدّراجات، صعوداً نحو القمّة. أمّا تلميذ التـأثّر الشعريَّ فهو مجبرٌ أن يكون باتافيزيقياً غير صرف؛ إذ يتوجّب عليه أن يفهمَ أنَّ التكـتُّم الـشعريَّ هـو فعـل إجبـاريَّ واختيـاريَّ معـاً، إذ هـو الصيغة الروحانية لكلَّ شاعر، من جهة، والإيماءة الحرّة التي يقوم بها هذا الشّاعرُ، فيما جسده المتهاوي يرتطمُ بقعر الهاوية، من جهة ثانية. التأثُّر الشعريَّ هو مرورُ الأفراد عبر الحالات، في لغة بليك، لكنَّ المرور يظلَّ ناقصاً إذا لم يأخذ شكلَ الانحراف. لـسان حـال الـشاعر القوىّ يقولُ دائماً: "أبدو أننى توقَّفتُ عن السقوط؛ وبما أنَّنى الآن بحكم السّاقط، فإنني، بالمحصلة، أقبعُ هنا في الجحيم". لكنّه، وبينما يقولُ هذا، يفكّرُ، "بينما كنت أسقطُ، انحرفتُ، وبالنتيجةِ، فإنّني أقبعُ هنا، في جحيم تمّ صقلَه بواسطتي أنا".

\* \* \*

قيتك t.me/t pdf

الفصل الثاني

في كلّ عملٍ عبقريّ نتعرّفُ إلى أفكارِنا المهجورة ـ إنّها تعودُ إلينا بقدرٍ معيّنٍ من النُبل المغترِب.

إمرسون

## TESSERA

## أو تكامل وتضاد

قرأتُ للمرة الأولى مقالة نيتشه المعنونة (في مناقب ومثالب تراخي للحياة)، في أكتوبر من عـام 1951، عنـدما كنـت طالبـاً جامعيـاً، في جامعة بيل. كانت المقالة وقتَها مؤذيةً، ويبدو أنّها تـؤذي أكثـر عنـدما أعيدُ قراءتها الآن:

يمكنُ، دوماً، خلقُ أكثر الأعمال دهشةً؛ ولكنَّ جيشاً من المحايدين التاريخيين سرعان ما يأخذُ مكانبه، جاهزاً لكى يُعملُ تلسكوباته بمؤلِّفيها. سرعان ما يتردّد الصدى، ولكن دائماً في هيئة "نقد"، رغم أنَّ الناقد لم يفكّر لحظةً من قبل بما يختزنهُ العمل من إمكانيات هنا يفقد العملُ تأثيرُه، ويكتفى بالنقد؛ والنقد نفسه يفقد تأثيرَه، مولّداً نقداً آخر . وهكذا نجد أنفسنا نحاكم هؤلاء النقّاد على أنَّهم علامة للفشل. في الواقع، کلّ شيء يبقي في حالته القديمة، حتّى في حصور "تأثير" كهذا: يتحدَّثُ الناسُ لفترة وجيزة عن الشَّىء الجديد، ومن ثمَّ عن آخر جديد، وهكذا يعيدون الكرَّة، كما تعـوّدوا أن يفعلـوا في كـلّ مـرّة الدّربـةُ التاريخيّـةُ لنقّادنا تمنعهم من إحداث أيّ تأثير بالمعنى الحقيقي ـ أقصد أيّ تأثير على الحياة والعمل .

لا نحتاج واحداً كمثل نيتشه لكي يتهكّمَ علـى النقـد، والتـهكّم في هذا المقطع لم يـزعجني، عنـدما قرأتـه للمـرة الأولى، ولا يـزعجُني الآن. ولكنّ تعريفه المبطّن "للتأثّر" النقديّ يجب أن يظـلّ دائمـاً عبئـاً على النقاد. نيتشه، مثله كمثل إمرسون، هو أحدُ أعظم الناكرين للقلق كتأثَّر، مثلما كان كولريدج وصموئيل جونسون من أعظم المؤمنين بـ. أما الناقد ج. بيـت (مقتفيـاً خطـي كولريـدج وجونـسون) فأحـدُ أهـمّ أكاديمييهِ الحاليين. أجـد أنَّ فهمي لقلـق التـأثَّر مـدينٌ أكثـر لنيتـشه وإمرسمون، اللذين لم يشعرا، على ما يبدو، به، أكثر منه إلى جونسون وكولريدج، وناقدهما المجتهد، بيت. نيتـشه، كمـا يؤكَّـد نفسه مـراراً، هـو وريـثُ غوتـه في رفـضه التفـاؤليّ، بغرابـة، اعتبـار الماضي الشعري عقبةً رئيسيةً في وجـهِ الابتكـار الغـضّ. غوتـه، مثلـه كمثل ميلتون، هضم أسلافه بشهيةٍ عارمةٍ، أقصتْ وضوحَ القلق لديه. يدينُ نيتشه بـالكثير الكـثير لكـلّ مـن غوتـه وشـوبنهور، مثلمـا يـدين إمرسون لكلِّ من وردذورث وكولريدج. ونيتشه، كمثل إمرسـون، لم يشعرْ وخزةُ كونهِ اسودٌ بظلُ سلفٍ سـابق. كـان "التـأثُّر" يعـني لنيتـشه الحيوية. لكنِّ التأثُّرَ، وبخاصَّة التأثُّر الشعري، لم يكن سوى نقمة أكثـر منه نعمة، منذ عصر الأنوار، وحتى هـذه اللحظـة. إنَّـه يمـدَّ بالحيويـة فقط عندما يقدّمُ نفسَه كتكَّتم، أو كتنقيحيةٍ متعمّدة، وشاذّة.

بهـذه الـصيغة يقـدم نيتـشه في كتابـه (غـروب الأوثـان) مفهومَـه للعبقرية:

الرجالُ العظام، كالعصورِ العظام، ألغامٌ تخترَنُ طاقات هائلـة . اسـتعدادُهم المشروطُ هـو أنّهـم دائمـاً، تاريخياً وفيزيولوجياً، قد يمـرّ عليهم وقتّ طويـل، تتجمّعُ مـن خلاله أشياءُ كبثيرة، تُخترَنُ، وتُصفّى، وتُحفَظُ، من أجلهم ـ ويمرّ وقتّ أطول، قبل أن يحدثَ الانفجارُ . وماً إن يصبحَ التوتّرُ في المادّة كبيراً، فإنّ محرّضاً عابراً يكفي لاستحضار "العبقرية" إلى العالم، ذاك "الفعل"، أو المصير العظيم . ما الذي سيعنيه عندئذ المحيطُ العامّ، أو العصر، أو "روح العصر" أو "الرأي العامّ".

العبقريّ إنسانٌ قويّ أما عصره فضعيف. وقوَّتُه لا تستنزف صـاحبَها، بل أولئك الذين يأتون من بعـده. إنّـه يغمـرُهم بفيـضِهِ، وبالمقابـل ــ كمـا يصرّ نيتشه ــ يسيءُ هؤلاء فهـمَ رسـولهم (رغـم أنـني أميـلُ للقـول، في ضوءٍ وصف نيتشه، إنّه ليس رسولهم، بل مصيبتهم).

يعلقُ الشاعرُ غوته، الذي يمكن وصفه بجدّ نيتـشه، مثلما كـان شوبنهور بمثابة الأب، يعلَّق في معرض كتابهِ (نظرية اللُّون) قـائلاً: "حتى النماذج التامّة تملك تأثيراً منغّصاً، لأنها تقودنا إلى تجاوز مراحل ضرورية في بناء الثقافة، والنتيجة، في معظم الأحيان، هـي أنّنا نبتعدُ كثيراً عن الغاية المرجوّة، ونرتكب أخطاءً لا متناهيةً". مع ذلك، وفي مكمان آخمر، يبدي غوتمه اعتقادَه بأنَّ همذه النماذج تكون، في أحسن حالاتها، مرايا فقط للذات: "أن يُحَبَّ المرءُ لمـا هو عليه، فهذا يُعتبر من أعظم الاستثناءات. الغالبية الساحقة يحبُّون في الآخر ما يخلعونَه عليه فحسب، أي ذواتَهـم، أو النـسخ الـتي يكوّنونها عنه". علينا أن نتذكّر أنَّ غوته آمن بمـا يـسمّيه، وبمفارقـمّ ساحرة، البلوغُ المتكرَّرَ، إذ يشيرُ صراحةً إلى أنه: "يجب تحطيم الفرد ثانيةً". كم من المرّات؟ نريد أحياناً أن نسأل، متوجّ سين مـن إصرار غوته على أنَّه تأثَّرَ بكلَّ أنواعه الهيمنة المحتملة: "كـلَّ شـيءٍ عظيم نُصهر بناره منذ اللّحظة التي نصبح فيها على علم به". هذه الصيغة مرعبة بنتائجها على أغلب الشعراء (وعلى سواد الناس). ولكن غوته، في سيرته الذاتية، يصدر منه قول كالذي سيأتي، والذي يمكن أن يوافق عليه فقط، من بين شعراء عصر ما بعد الأنوار الإنكليزي، الشاعر ميلتون، ومن بين الشعراء الأمريكيين، إمرسون. فقط الشاعر الذي يظن نفسه، حقيقة ، غير قادر أدبياً على القلق الخلاق يمكن أن يقول هذا:

من المؤكّد أنّه للغطّ مملّ، وأحياناً كئيبٌ، هذا التركيزُ الجامحُ على ذواتنا، وعلى ما يؤذيها وما ينفعها . ولكن حين نأخذ بعين الاعتبار الغرائبية المنحوسة للطبيعة الإنسانية من جهة، والأشكال المتشعّبة للحياة وللمتعة، من جهة ثانية، فإنّه لمن المعجزة أنّ الجنس البشري لم يتسبّب بعد، ومنذ أمد بعيد، بدمار نفسه ربّما يكمن السبب في أنّ الطبيعة الإنسانية قد وُهبت جلّداً وثراءً يمكّنانها من التغلّب على كلّ شيء، يحتكّ بها أو يأخذُ على عاتقه – إذا كان هذا الشّيءُ يستعصي الاحتواءَ – مهمّةَ القضاءِ عليها .

هذا ينسحبُ على الطبيعة الغوتية أكثر منه على الطبيعة الإنسانية. "كلُّ موهبةٍ ينبغي أن تتفتّحَ في الاقتتال"، يعلّق نيتشه. لذا كانت الصورةُ التي رسمَها عن غوته هي صورة المقاتـلِ من أجـل الكلّية، وذلك بعكس صياغات كانط. مع ذلك، ومن منظور نيتشه، فإنّ غوته في المحصلة النهائية رمزٌ للتغلّب على ما هو إنسانيَ محض: "لقد هذّب نفسَه إلى درجةِ الكمال، لقـد خلق

نفسَه". ماذا يمكننا أن نستخلص من هذا التأكيد؟ أولاً، إنَّ نيتـشه، بعمق كبير، يستندُ إلى ثقة غوته المدهشة بنفسه. ألم يُنقـل عنـه أنـه قال: "أليست إنجازات أسلاف الشاعر ومعاصريه تنتمي بحقّ إليـه؟ فلماذا عليه الإحجام عن قطف الورود أينما وجـدها؟ فقـط عنـدما نجعلُ من ثراء الآخرين ثراءً لنا يمكننا أن ناتى بـشيء عظيم إلى الوجود". أو كما أفضى يوماً إلى ايكرمان، وبعمق أشـفّ: "مـا زال ثمَّة تلك الثرثرة عن الأصالة، ولكن ما الذي يمكن أن تفضى إليـه؟ ما إن نولد، يبدأ العالم بالتأثير علينا، وهذا يستمرُّ حتى اليوم الذي نموتُ فيه. ومهما يكن مـن أمـر، مـا الـذي يمكـن أن ننـسبَه إلينـا باستثناء الطاقة، والقوّة، والإرادة!" أجد نفسي مجبراً على الغمغمة، بينما أقرأ تلك السطور، بأنَّ استثناء الشاعر الوحيد سيكون ـ لـيس أقلَّ من كلَّ شيء ـ إذ بما يُعنى قلق التأثر سوى بالطاقة، والقوَّة، والإرادة؟ وهل هذه ملكٌ للمرء، أم هبي تجليات يبثُّهما الآخرُ، السلفُ فيه؟ كواحدٍ من الذين عانوا قلق التأثُّر، وكواحدٍ من أعظـم منظَّريه، والذي عانى أكثر لأنَّ غوته لم يكابدْ المعاناةَ ذاتَهـا، كمـا يكتشف ذلك بنفسه، يبحثُ ثوماس مان عـن علامـةٍ لـذلك القلـق لدى غوته، ويختارُ سؤالاً واحداً من (الدّيوان): "هل يعـيشُ المـرءُ عندما يعيشُ الآخرون أيضاً؟ "لقد أقلقَ السؤالُ الكاتبَ مان، أكثـر مما أقلقَ غوته. الموسيقيُ الفصيحُ، السيد سولْ فيتلبرغُ، في (دكتور فاوست)، يعبّرُ عن هوس مركزيّ في الرواية، عندما يبـدي ملاحظةً لليفركون تقولُ: "أنت تصرّ على فرادة القـضية الشخـصية. إِنَّك تمجَّد حالةً من الفرادةِ الشَّخصية المتعجرفة \_ ربَّما كان عليك أن تفعل هذا. هل نعيشُ عندما يعيشُ الآخرون؟" في كتابه عن منشأ روايته (دكتور فاوست)، يعترفُ ثوماس مان بقلقِه إزاء تلقّيه نـسخةً من (لعبةِ الكريات الزجاجية) لهرمان هيسة، بينما كان منكبًّا يموسقُ رائعتَه الأخيرة تلك. في مذكّراته يكتبُ: "أن يتذكّر المرءُ أنّه ليس وحيداً في هذا العالم \_ هذا دائماً أمرٌ غير مريح". ثمّ يضيف: "إن هي سوى صياغة جديدة لسؤال غوته: "هـل نعـيش، إذن، إذا كان الآخرُ يعيش؟" قد يبتسم القارئ في وجه غرور العظمـة هـذا، ويهمسُ: "نحن الفاتنين، لا نحبُّ بعضنا بعضاً"، ولكنَّ المسألةَ، يا للحسرة، أعمق من هذا، كما يعى مان هذا جيّداً. في مقالته العتيدة عن (فرويد والمستقبل)، يقتربُ مان كثيراً من مقالـة نيتـشه السوداء عن التّوظيف الصّحيح للتّاريخ (والتي سيعيدُ مان قراءتَها للإفادةِ منها في روايته). "إنَّ أنا الماضي ووعيه لذاته"، يقولُ مان، "هي أمورٌ مختلفة عمّا لدينا، فهي أقلَّ جزماً، وغير معّرفة بحـدّة". قد تكونُ الحياة "محاكاةً"، من منظور التماهي الخرافي، ويمكنها الاهتداء "لوعى الذات، والحصانة، والقداسة"، في تجديدها لهوية سـابقة. مقتـدياً بفرويـد (كمـا كـان يظـنّ)، ومستحـضراً الحيـاة النموذجية لغوتة، ومشيراً في الوقت ذاته إلى نسقه الخاصّ المتعلُّق بالتقليد الغوتي، يقدّم لنا ثوماس مان صياغةَ القرن العشرين لفكرة نيتشه، المتعلَّقة بالتغلُّب على قلق التأثر. سوف استشهدُ بكامل هذا المقطع من مقالة مان، لأنه يبدو لي متفرّداً إزاء ما يخصّ مواقف قرننا حيالُ آلام التأثُّر :

الطفوليةُ ـ وبكلامنا، الارتكاسُ إلى الطفولة ـ ما الدورُ الذي يلعبُه هذا العالمُ السيكولوجي، حقّاً، في حياتنا ا ما الحصّة التي يشاطرنا إياها في صقل حياة الكائن الإنساني، عندما يُوصَّفُ، في الواقع، تماماً بالطريقة التي وصفتُها، كتماه خرافٍ، كحبَّ البقاء، كاقتضاء لخطيُّ رُسمتُ من قبل الصلةُ بالأب، وتقليدُ الأب، ولعبةُ أن تكون الأب، والتحوّلُ من صور استبدال الأب إلى نموذج أعلى وأكثر تطوّراً، \_ ما طريقة عمل هذا الخواصِّ الطفولية في حياة الضرد، وفي دمغها وصبقلها! استخدمُ كلمة "صقل" لأنها بالنسبة إلىَّ، وبكلَّ جدَّية، تمثِّل العامل الأكثر لذَّة وسعادةً في ما ندعوهُ بالتربية، إذ إنَّ صبقلَ الكائن الإنسانيِّ هبو مجبرَّدُ هـذا التبأثير الفعَّال للحبِّ والإعجاب، وهذا التماهي الطفولي مع صورة الأب، المنبثقة من رباط حميم . إنَّ الفنان بشكل خاصٌ، هذا الكائن الطفولى بحدّة، والمهووس بالّلعب، يستطيعُ أن يصفَ لنا الأثرَ الغامضَ والواضحُ معاً للتقليد الطفولي في حياته، وفي سلوكه المنتج، وفي مسيرة حياته التي ليست سوي سلسلة من إعادة تجسيد صـورة البطـل، ضـمن شـروط شخـصية وزمنيـة جـدّ مختلفة، وبوسائل طفولية مختلفة أيضاً. إنَّ التقليدَ الغوتي، بمراحله المنقسمة بين فيرتر وويلهم ميستر، والممتد من فترتبه الغابرة، التي تعبود إلى (فاوسبت) و(الـدّيوان)، مـا يـزالُ قـادراً، علـى نحـوِ خـرايٌّ، صـقلَ وصـهرَ حيـاة الفنّـان ــ ناهـضاً مـن لا وعيـه، وإن كـان بطريقة اللّعب، كما هي عادةُ كلّ فنان . عبر إدراك عميق، فيه عبقُ الطفولة وابتسامتُها .

كلِّ شيءٍ له قيمة، متعلَّقٌ بالعلاقة بين الشاعر الصّاعد وســلفه، قـد نُوَّهَ إليهِ في هذا المقطع، باستثناء الأكثر أهميةً ـ الكآبة الـتي لا مهـربَ منها، أو القلق الذي يجعل من الانحراف أمراً لا مفرَّ منه. إنَّ انحـراف مان بعيداً عن غوته هو بمثابة نكران يحمل في طياته مفارقة عميقة، تشي بأنَّ الانحراف ضروريَّ. إنَّ تأويله الضالَّ لغوتة ينبثق بالـذات مـن إسقاطِ عبقريتِهِ المقلّدة، مع شكل المفارقة التي يحبّها، على سلفِهِ، وقراءتِهِ مـن خلالهـا. في سـعيه العظـيم لتـصوير الثقافـة، أي حكايـة جوزيف، يقدّم لنا مان شخصيتَه التي لا تُنسى، "تمار"، والـتي تحـبَّ "جوده" من أجل فكرة، حيث تقتلُ جميعَ أبنائه في سعيها للفوز بتلـك الفكرة. يكتبُ مان: "لقد كانت قاعدةً جديدةً للحبّ، ولأوّل مرة في الوجود: الحبَّ الـذي يـستند إلى فكـرة، لا إلى جـسد، وبـذا يمكـن وصفه بالشّيطانيّ". تأتي "تمار" متأخّرةُ في القصّة، لأنّ مركزيتـها تجـبر السّرد على أن يتمحور حولها، ومن أجلمها. إنهما ترمز ممثلمما أدرك مان هذا جزئياً بشكل ما (هو المتهكَّم الكبير) ــ لمؤلَّفهـا مـان نفـسه، أو لأيّ فنّان يشعرُ بقوّة ظلمٍ الزّمن، لأنّـه حرَمـه نعمـةَ الـسّبق. تـدركُ "تمار" بغريزتها أنَّ معنى كلَّ جماعٍ هو جماعٌ آخر، تمامـاً مثلمـا يـرى مان أنَّ المرء لا يستطيع أن يكتب رُوايةً دون أن يتـذكَّر روايـةً أخـرى. "النسيان"، يقول نيتشه، "هو خاصّية كلّ فعلٍّ، ثمّ يستشهد بعبارة مان القائلة إنَّ إنسانَ الفعل بـ لا ضـمير . يضيفُ نيتشه أن إنسان الفعل ، أو "الشاعر الحقيقيّ بلا معرفة: إنه ينسى معظم الأشياء من أجل أن يتذكّر شيئاً واحداً، إنه ليس وفيـاً لمـا يخلّف وراءه، ويعتـرفُ بقـانون وحيد \_ قانونَ ما يمكنُ أن يكون". لا شيء \_ يجب أن أوكَّـد \_ يمكـن أن يكون أكثر زيفاً من إصرار نيتشه هـذا، وإن خالجَـهُ النبـلُ والتـوهُّمُ الذاتي. إنّه إصرارُ الشّاعر الخائفِ، بيأسِ، من المفارقة. المفارقةُ تـبرزُ في مقطع ثرّ ومخيفٍ من مقالـةٍ عـن التـاريخ، حيـث يحـتجُّ نيتـشه، وبقوّة، ضدر الفلسفة الهيغيلية للتاريخ:

الاعتقادُ بأنّ المرءَ قادمٌ متأخّر إلى العالم، على أية حال، هي مسألة مؤذية ومحبطة؛ ولكنها ستبدو مفزعة مدمّرة إذا ارتقت بقادمنا المتأخّر إلى مرتبة الربوبية، بدورة أنيقة للعجلة، ليّ الوقت الذي يصبحُ فيه المعنى الحقيقي، وهدفُ كلّ أشكال الابتكار ليّ الماضي، مضافاً إليها شعورُ المتأخّر الواعي بالبؤسِ، هو إضفاءُ الكمالِ على تاريخ العالم .

دعك الآن من حقيقة أنّ هذه المفارقة موجّهة ضد هيغل؛ لكن هدفها الحقيقي هو قلق التأثّر في داخل نيتشه نفسه. "أنا متأكّد"، يخبرنا، بحكمة، ليشتنبرغ، "أن<u>ّ الشيخصَ لا يحبّ فقط نفسه في</u> الآخرين، إنّه أيضاً يكرهُ نفسَه في الآخرين". الناكرون العظام للتأثّر - غوته، ونيتشه، ومان في ألمانياً؛ إمرسون وثورو في أمريكا؛ بليك ولورانس في إنكلترا؛ باسكال وروسو وهوغو في فرنسا ـ هؤلاء الرجال المركزيون هم حقولٌ شاسعةٌ لقلق التأثّر، تماماً كمثل أقرانهم المؤمنين به، من صموئيل جونسون، مروراً بكولريدج ورسكين في إنكلترا، وانتهاءً بشعراء الأجيال المتأخرة الأقوياء، في البلدان الأربعة مجتمعةً.

يطلبُ مونتان أن نبحثَ داخل نفوسِنا، لنتعلَّم هناك "أنَّ رغباتنا الخاصّة ولـدت في معظمهـا وترعرعـت علـى حـساب الآخـرين". مونتان، الذي تجاوزَ حتى جونسون، يُعتبر أعظم واقعيٍّ فهمَ قلقَ التـأثَّر، على الأقلّ حتى قبل مجيء فرويد. يعلّمنا مونتان (حاذيـاً حـذوَ أرسـطو) أنَّ هوميروس هو أوّل وآخرُ شاعرٍ. نشعرُ أحياناً لدى قراءة باسكال أنّـه كان يخاف أن يكون موننان أوّلُ وآخرُ أخلاقيٍّ حقيقيّ. يتأفّفُ باسكال قائلاً: "لا أجدُ في مونتان، بل في ذاتي، كلّ الـذي أراهُ فيه"، وهمذا تأكيدٌ سرعان ما يصير مضحكاً ما إن نستشير أية طبعة جيّدة لباسكال، وندرس القوائم الطويلة "لمقاطع متوازية" تكشف عن تأثّر يكاد يكونُ فضائحياً. باسكال الذي يحاول أن يرفض مونتان، بينما يرتدي معطف سلفِهِ، يذكرّنا بماثيو أرنولد، الذي وجّه سخطَه على كيتس، بينما كان يكتبُ (الأكّاديمي الغجريّ) و(ثيرسيس)، بمفرداتٍ، ونبرةٍ، وإيقاعاتٍ حسيّةٍ، مسروقةٍ برمّتها (وبشكل لا واعٍ) من الأنشودات العظيمة لكيتس.

يعلنُ كيركغارد في (خوف وارتعاش)، بثقة مدهشة، لاهوتية بحمق، أنّ الذي يريدُ أن يعملَ "ينجبُ أباه". لكنني أجدُ اعتراف نيتشه المقتضب أكثر دقّةً عندما يقول: "عندما لا يكون للمرء أباً جيّداً فعليه أن يخترعَ واحداً". أعتقد أنّ قلقَ التأثّر، الذي نعاني منه جميعاً، شعراء أو نقاد، يجب أن يُحددَ في أصولِهِ أوّلاً، في عتم ما يسميه فرويد، بكثير من الذّكاء العالي، "رومانس العائلة". ولكن، وقبل المدخول إلى تلك الأرض المسحورة، علينا التوقّف قليلاً عند مصطلح "القلق" من أجل بعض الإيضاحات الضرورية.

في تعريفه للقلق، يتحدّث فرويد عن "الوجل حيال شيء ما". إنّ القلق حيال شيء ما، كما هو واضح، هو، كالرّغبةِ، صيغةُ توقّع. يمكننا القول إنّ القلق والرغبة هما القطبان اللذان يتوزّعان الناشئ أو الشّاعرَ الصاعدَ. قلقُ التأثّر هو قلقُ من ينتظر أن يجرفَه الطوفان. يؤكّد لاكان أنّ الرغبةُ مجرّد استعارة، وربّما نقيض الرغبة، أي قلقُ التوقّع، استعارةٌ أيضاً. الشاعر الصّاعد الـذي يخشى أسلافه مثلما يخشى الطوفان يأخذُ الجزءَ الحيويَّ كممثل للكلّ، باعتبار أنّ الكلّ هـو كـلّ شيء يـدخل في تركيبة قلقـه الإبـداعي، وهـذا يكـون بمثابـة العـائق الطيفي، داخل كلّ شاعر. مع ذلك، فإنه لمن الصعوبة بمكـان تجنّب هذه الاستعارة، إذ كلّ قارئ جيّد يرغب بأن يغـرقَ، ولكـن إذا غـرقَ الشاعرُ، فإنّه يتحوّلُ إلى قارئ فحسب.

نعيش في وقت تصبح فيه التعريفات الذاتية للقلـق شـائعة بـشكل متزايد، وقابلة للاستهلاك بكلَّ بهجة. فقط تحليل واحد للقلق في هذا العصر يضيف شيئاً ذا قيمة، في رأيمي، إلى تراث الأخلاقيين الكلاسيكيين والمتأمّلين الرومانسيين، وهذا الإسهام يعـود بالـضرورة إلى فرويد. أوّلًا، يذكّرنا فرويد بأنَّ القلق شيءٌ نشعر به، لكنه حالة من اللالذَّة، تختلف عن الحزن، أو الأسمى، أو مجرَّد التبوتُّر الـذهني. القلق، يقول فرويد، هو اللالدَّة، مصحوبة بظواهر مبثوثة أو مفرَّغة، ضمن أقنية محدّدة. هذه الظواهر المفرّغة تخفّف من "احتدام الانفعال" الذي يبطِّن القلق. الاحتدام الأوَّل للانفعال ربِّما بدأ مع صدمة الولادة، والتي هي بحدَّ ذاتها ردَّة فعل على توضَّعنا الأوَّل في الخطر. اسـتخدام فرويد "للخطر" يذكّرنا بخوفنا الكونيّ من الهيمنة، ومن احتمال وقوعنا في مصيدة الطبيعة، كأسرى لأجسادنا في بعض حالات الاكتئاب. بالرغم من أنَّ فرويد رفض تحليل رانك لصدمة الولادة، على اعتبار أنَّها غير مؤسَّسة بيولوجياً، لكنه ظلَّ حائراً حيـال مـا دعـاه "باسـتعدادِ الطفل الفطريّ للقلـق". الانفـصال عـن الأمّ، المـشابه لقلـق الخـصاء المتأخّر، يستدعي "احتداماً في التوتّر، منشؤه عدم إشباع الحاجات"، والحاجات هنا حيوية لاقتصاد حفظ الذات. قلقُ الانفصال، إذن، هـو قلقُ التهميش، والذي سرعان ما يرتبطُ بقلقِ الموت، أو خوف الأنا من الأنا الأعلى. يقود هـذا فرويـد إلى حـدود تعريفـه لعـصاب الهـوس، والذي هو نتائج فزعنا من الأنـا الأعلـى. إنّ هـذا يـشجّعنا علـى سـبر المعادل الانفعالي للكآبة أو قلق التأثّر لدى الشعراء.

عندما يجرّب شاعرٌ التجسّد َضمن فعاليَتِهِ كشاعرٍ، فإنّه بالضرورة يعيش قلقاً إزاء أيّ خطرٍ قد ينهيه كشاعر. إنّ قلق التّأثّر مخيفٌ جداً لأنه نوع من قلق الانفصال، وبداية لعصاب الهوس، أو للخوف من الموت، الذي هو بمثابة أنا أعلى مشخْصَن. نستطيع أن نتكهّن، عبر إجراء مقارنة بسيطة، بأن القصائد هي بمثابة إفراغات المحرك، كرّد فعل على احتدام الانفعال المرافق لقلق التأثّر. القصائد، كما يؤكّد لنا النقدُ دائماً، يجب أن تمنح اللذةَ. ولكنَ ـ وبالرغم من إصرار مدارس شعرية عديدة، وخاصّة الرومانسية \_ فالقصائد لا تُمنح بواسطة اللّذة، بل بواسطة اللالذة الكامنة في حالة خطرة، أي حالة القلق، التي يمثّل

ما الذي يبرّر هذا التماثل الراديكالي بين الولادة الإنسانية والولادة الشعرية؟ لكي نعطي تبريراً، يتوجّب علينا المشي فوق أرض شيطانية وشبحية، متوغلين في آلام البحث عن الأصول، حيث يتفجّر الفنُ من غبطة طقوسية، ومن الخوف الإنساني الأزليّ من الفناء. ولأنّ اهتماماتي هي اهتمامات ناقد عمليّ، يبحث عن طريقة أكثر جدّة ووضوحاً في قراءة القصائد، أجد أنّ هذه العودة إلى الأصول أمرٌ لا مهربَ منه، رغم أنه قد يكون عديمَ النكهةِ. إنّ ما يجمعُ ويفرّق، معاً، بين نصيّن شعريين خصمين هي علاقة تضادية، تنشأً، في المقام الأول، من العنصر البدائيّ في الشعر؛ وهذا العنصر، بكلّ أسيّ، هو العِرافة، أو السعي الحثيث للتنبَّو بالأخطار التي تحيقُ بالنفس، حيثما كان مصدرها: الطبيعة، الآلهـة، الآخـرون، أو حـتى الـذات نفـسها. علاوةً على ذلك، ـ أودّ أن أضيف ـ بالنسبة إلى الـشّاعر في الـشاعر ـ فإنّ هذه الأخطار تأتي من قصائد أخرى أيضاً.

ثمَّة نظريات عدَّة تدور حول المنابع الشعرية. من بين هذه النظريات التي أقنعتني أكثر من غيرها، وفي الوقت ذاتـه أشـعر بنفـور كبير منها، هي نظرية فيكو. وبما أنَّ نفوري عائـد إلى شــغفي الخـاصّ بالرومانسية، وبالإنسيّة النبوئية، يجب علىّ أن أضـعَ الآن هــذا النفـورَ جانباً. مع ذلـك، فـإنَّ إمرسـون، المنبـع الأمريكـي العظـيم للإنـسيَّة الرومانتيكية النبوئية، فيكويّ، بـشكلٍ يـدعو للفـضول، وبخاصّة في تنظيراتِهِ حول الأصول الشعرية، والتي أقبلُها كنوع من التـشجيع. مـن منظور فيكو، كما يلاحظُ أورباخ، لا توجدُ معرفةٌ مـن دون ابتكـار. رجالُ فيكو البدائيون، كما يـصفُهم أوربـاخ بـشكل جميـل، هـم "في الأصل رحّلُ وحيدون يعيشون في إباحية فوضوية، وسط عبثِ طبيعـةٍ غامضةٍ ومخيفةٍ. إنَّهم لا يتحلُّون بأية ملكة للعقلنة؛ ما يملكونـه هـو مجردد أحاسيس قوية، وخمصوبة مخيلة يصعبُ على الرجال المتحضّرين أن يدركوا كنهَها". لقد ابتكر بدائيو فيكو نظاماً من الـسحر الاحتفالي، سمّاه فيكو نفسه بـ"القصيدة القاسية". هـؤلاء البـدائيون ـ عمالقة الخيال \_ كانوا شعراء، وحكمتهم الاحتفالية تمثُّلُ القيمةُ الـتي ما نزالُ نسعى إليها بوصفها "حكمةُ شعرية". مع ذلك ـ وهــذا لم يقلـق فيكو \_ هذه الحكمة، أو هـذه الـشكلانية الـسّحرية، هـي بالـضرورة حكمة قاسية وأنانية. تلك الرموز العملاقة التي اخترعت الشعر ما هـي سوى المعادل الأنثروبولوجي للسحرة، والعـرّافين، ورجـال الطـبّ، الذين كان شغلهم الشاغل البقاء على قيـد الحيـاة، وتعلـيم الآخـرين

حبَّ البقاء. الحكمةُ الشعريةُ \_ من منظور فيكو \_ تتأسَّسُ على العِرافة، فأن تغنّى يعنى ـ ببساطة ومن منظور اللغـة ـ أن تتنبًّا. الفكـر الشعري بطبيعته استشرافيَّ، وربَّة الشعر الـتـى تُستَحـضرُ، تحـت اسـم الذاكرة، غايتُها مساعدةُ الشاعر على تذكّر المستقبل. يرجـع العرّافـون إلى الفوضي البدائية في تجلّياتهم الكلّية والمرعبة من أجل أن يخرجوا بابتكارات غضة قدر الإمكان، ولكن في مجتمعات فقدت بدائيتها، هذا الرجوع غالباً ما يكون نادراً. الـشعراء، منـذ العـرافين الإغريـق، حتى زمن معاصرينا، يعيشون ثقافة الذنب، حيث الشكلانية السحرية للحكمة الـشعرية الفيكويّـة، بالـضرورة، لم تعـد مقبولـة. ربّمـا كـان امبيدوكلس، تاريخياً، آخر شاعر أراد أن تؤخذ عِرافته حرفياً. بمعـني آخر، لقد اعتقد أنه صنع من نفسه إلهاً، لأنّه كان يمارس بنجاح بـاهر فنَّ الكِهانة. بالمقارنة مع هذه الفجاجة، يبدو أنَّ قلق التأثر قد استنزف الشعراء الأقوياء من أمثال دانـتي، وميلتـون، وغوتـه، لكنـهم يبـدون متحرَّرين منه، بمعجزةٍ ما، عندما نقارنهم بالرومانسيين الكبار والحداثيين. كيرتيس، في تحليله الشهير لربَّات الشعر، يرى فيهنَّ معـضلةً تـبرزُ في مـسار التّـدهور التّـاريخي أو مـسار الاسـتبدال، مثلمـا يراهـا في

ي الاستمرارية، ويجد أنَّ مدلولاتها كانت، حتى بالنسبة للإغريق، "غامضةً" تماماً. لكنّ فيكو دقيق جداً في رؤيته لدور ربّات الشعر، خاصةً ما يتعلّق بمفهومه للشخصية الشعرية:

لقـد سُـمّي الـشعراءُ، بحـقّ، بـالإلهيين، أي النبـوئيين، المشتقّة من الإلهيّ، أو من فعليّ يؤلّه أو يتنبّأ. سُمي هذا العلم بربوبية الشعر (نسبة إلى ربّة الشعر)، وقد عرّفه هوميروس بأنّه معرفة الخير والشرّ، أي التنبّؤ ـ من هنا فإنّ الربوبية الشعرية كانت في البدء علم نبوءة بواسطة العلامات - "يُرانيا"، التي اشتُقّ اسمُها من أورانوس، أي السماء، ترمزُ إلى تلكَ "التي تتأمّلُ السموات"، حيث من هناك تلتقطُ العلامات - ويُعتقد أنّها مع الربّات الأخريات من بنات الإله "جوف" jove، (لأنّ الدين أنجبَ كلّ فنون الإنسانية، والتي بسببها اختير أبوللو ليكون مبدئياً إله العرافة، أو الربّ المتوّج)، ولدت وهي "تغنّي"، بالمعنى الذي تحملُهُ دلالات الأفعال اللاتينية "تغنّي"، بالمعنى الذي تعني أيضاً "يتنبّاً".

أسلم بأنَّ هذه الجمل (التي قمت برصفِها من عدّة مقاطع من فيكو) تختزن إيحاءات مظلمة لأيـة دراسـة للـشعر أو للـشعراء. القلـقُ الشعري يتوسِّلُ إلى ربَّة الشعر، سعياً للمساعدة في التنبُّؤ، وهذا يعـني استبشراف وتأجيل موت الستّاعر كشاعر، لأطول وقت ممكن، وتأجيل (ربّما بشكل ثانوي) موتـه كإنـسان. الـشاعر الـذي ينتمـي إلى ثقافة الإثم، مهما كانت هويتـها، لا يمكنـه ترشـيح نفـسه إلى العبـث الغضِّ؛ إنَّه مجبرٌ على قبول نقص السَّبق في الإبداع، وهـذا يعـني أن عليه أن يقبل الفشل في العِرافة كميتةٍ أولى في سلسلةِ الميتات الـتي تبشّر بانقراضه الكلّي والأخير. كلمتُهُ ليست لـه لوحـده فقـط، وربّـة شعره سبق لها وخانتْ كثيرين قبله. لقد أتى متأخَّراً في القصَّة، لكنَّهـا (ربَّة الشعر) كانت دوماً مركزيةً في داخله، لذلك لطالما ذُعِر من أن تكون مصيبته المستحقَّة مجرَّد واحدة أخرى من سلسلةِ أحزانها. ماذا يعنى إخلاصه لها؟ كلّما مكثَ معها وقتاً أطول، كلّما صغر شأنُه، كأنّما ليس بمقدوره أن يثبتَ رجولتـه إلّـا بالإعيـاء. الـشاعر يظـنّ أنـه يحبّ ربّة الشعر انطلاقاً من توقه للعِرافة، وهـو تـوقٌ سـيتيحُ لـه وقتـاً كافياً للإشباع، ولكنَّ توقه ليس سوى حنين ممضَّ إلى بيتٍ رحب رحابةً روحِه، وهكذا يتوقّف عن حبّ الربّة نهائياً. بليـك في (المـسافر الـذهني) يرينا، حقيقةً، نوعَ الحبِّ المشترك بين الشاعر وربِّته. مع هـذا، هـل يضمرُ حنينُ الـشّاعر أيـةً قيمـة؟ إنّـه يخطئ عنـدما يـسعى في طلـب الصّور، فربّة الشعر ليست أمّه أبدأً، وسلفُه ليس أباه. أمّـه هـى روحـه المتخيّلة أو فكرة سموّه، وأبوه لن يولد حـتى يجـد هـو نفـسه حفيـدَه الشعريّ المركزيّ، الذي سوف يقوم، عبر الاستبطان، بإنجابـهِ تحـت تأثير ربّة الشعر، هي التي ستصبح أخيراً، وفقط في حالة كهذه، بمثابة أمَّه. لهذا الوهم الذي يعقبُهُ وهمٌ آخر عذرٌ ما، منذ تـشكَّل الأرض، كمـا تؤكَّد ربةُ كيتس، بعيداً من هذه المعاناة. هذا هو التـصريف الـذي يوقعـه رومانس العائلة على تقاليد الشعر. مع ذلك، ما يـزال ثمّة عـب، مـا. نيتشه، نبيَّ الحيوية، الذي بدأ بدايتَه بفضح سوء استخدام التّاريخ، يصرخُ قائلاً: "ولكن أأمرتُكِ أن تكوني، إمّا السراب وإمّا النبتةَ؟" ولـسانُ حال كلِّ شاعرٍ قويٌّ سوف يجب: "يجب أن أكونَ الاثنين معاً".

إذن، ربّما نستطيع أن نختزل بالقول إنّ الشاعر الشابّ يحبّ نفسه في ربّة الشعر، ويخافُ أن تكرهَ نفسَها فيه. المبتدِأُ لا يستطيع أن يفهم أنّه مشلول الرحابة الديكارتية، أيّ شاب صغير يعيش رعب اكتشاف حالتِه التي لا براءَ منها: الاستمرارية. أما في الوقت الذي يصبح فيه شاعراً قوياً، ويكون بالتالي قد تعلّم هذا المأزق جيّداً، فإنّه يسعى إلى إقصاء شعوره بالذّنب من جحودِه، عبر تحويل سلفِه إلى نسخة مرجومةٍ عن الشّاعر اللاّحق ذاته. ولكن هذا أيضاً بمثابة خداع للنفس، ونقيصة واضحة، لأنّ ما يفعله الشاعر القويّ هنا هو تحويل نفسه إلى نسخةٍ مرجومةٍ عن نفسه، وبالتالي يخلطُ الأوراقَ والنتائجَ مع شخصية الشاعر السلف. يميّز فرويد بين مرحلتين متأخّرتين لرومانس العائلـة، واحـدة يظـنّ الطفل نفسَه معها على أنَّه مسروق، وأخرى يظنَّ فيها أمَّه متورَّطةً مع أكثر من عشيق، يأخذون مكانُ الأبّ. هنا تكون الحركةُ بين أنواع الفانتازيا اختزاليةً، رمزياً، بما أنَّ فكرة الأصل الأسمى والمصير المعكوس، تفرز صوراً لانحطاطٍ ايروسيٍّ. وجد بليك، من خلال إصراره على أنَّ "تيرزه"، أو الضَّرورة، هي أمَّ من جانبهِ الفانيَّ فقط، وجدَ (كما دائماً تقريباً) جدليةً من الاختلافات حرّرتهُ من شجونِ رومانس العائلة. ولكن لابـدّ لمعظم الـشعراء ـ مثـل معظـم النـاس ـ أن يعانوا من صيغة ما مـن رومـانس العائلـة، بينمـا يـصارعون للفـوز بأكثر العلاقات نفعاً مع سلفهم، أو ربَّة شعرهم. الشاعرُ القـويّ ـ مثلـه كمثل الإنسان الهيغلي العظيم \_ بطلُ لتاريخ شعريٍّ، وضحيةً له، على حدّ سواء. لقد تفاقمت حالة الضحية مع حركة التاريخ لأنَّ قلـق التـأثُّر يكون أقوى عندما يصبحُ الشعرُ أكثر غنائيةً، وأكثر ذاتيةً، ينبثقُ مباشرةً من الشّخصية. مـن المنظـور الهيغلـي، ليـست القـصيدة سـوى عتبـة للعبور إلى إدراك ديني، وفي قصيدة غنائية متقدّمة تنفصل الـروحُ عـن الحسّ لدرجة أنَّ الفنّ يشارف حافَّة الذوبان، ويتحوَّل إلى دين. ولكـن ما من شاعر قويّ، في غمرة بحثه الأقصى، يستطيعُ (كشاعرِ) أن يقبل بهذه الرؤيا الهيغلية. والتاريخُ ليس عزاءً للشاعر \_ من بين كلَّ النـاس \_ بصفتهِ مشروع ضحيّة دائما.

إذا كان لن يُضحّى بالشاعر القويِّ نفسه، ينبغي عليه أن "ينقذَ" محبوبتَه الربّةَ من براثِنِ أسلافِه. بالطبع، إنّه "يبالغُ بتقدير" الربّة، واجداً أنها فريدة حقاً، ولا بديل عنها، إذ، من دون ذلك، كيف يمكن له أن يطمئنَ نفسَه على أنّه فريد حقّاً، ولا بديلَ عنه؟ يعلّق فرويد بجفاء قائلاً: "الرغبة الملحّة في اللاوعي للحصول على شيء لا يمكن استبدالُها، وغالباً ما ينتهي بها المطاف إلى سلسلة لا تنتهي مـن الرّغبات على أرض الواقع"، وهذا سياقٌ يـشيعُ، بـشكل خـاصّ، في حياة الحبّ عنـد معظـم الـشعراء، أو بـالأحرى، في حيـاة أيّ رجـل وامرأة، ما بعد مرحلة الرّومانسية، ممن أبتلوا بلعنةِ الخيال القـويّ. يضيف فرويـد: "الـشّيءُ الـذي يعلـن ظهـورَه في الـوعي علـى شـكل نقيضين اثنين غالباً ما يكون في اللاواعي كلاً موحَّداً"، وهذه ملاحظة سنحتاج الرجوع إليها عنـدما نغـامر في الحـديث عـن متاهـةِ المعـاني التضادّية. في شمولية خيال الشاعر، تكون ربّة الـشعر الأمّ والخليلـة معاً، لأنَّ أعظم فانتازيا نجنحُ جميعاً إلى توليفِها، انطِلاقاً من مصالحنا الذاتية، بالبضرورة، هي رومانس العائلة، والتي يمكن تسميتها بالقصيدة الوحيدة، التي يستمرّ البشر في تأليفها، حتّى اللاَّشعريين منهم. ولكن لكي نفهم أن علاقة الـشاعر الـصعبة بـسلفه هـي صـورة متطرِّفة لهذه البلوي العامَّة، علينا الرجـوع إلى الألمـع لـدي فرويـد. سوف أسوقُ مقطعاً طويلاً، نسبياً، تتجلَّى فيه أكثر استبصاراته دكنةً: عندما يسمعُ الطفل أنَّه مدينٌ بحياته لوالديه، وأنَّ أمَّه منحتهُ الحياةَ، تختلطُ مشاعر الحنان لديه بالتوق لأن يصبح هـو نفسه كـبيراً ومستقلاً، وهكـذا تتـشكّل لديـه الرغبة بأن يردّ لهما الدّين من أجل هذه الهدية، فيُوفِ بـذلك، بواحـدة تـساويها في القيمـة . وكـأنَّ الـصبيَّ قـال فيَّ غمرة تحدّيه: "لا أريد شيئاً من الأب، سوف أدفعُ له كلّ ما كلّفتهُ إياه". وهكذا ينسجُ في خياله حلمُ إنقاذ حياة الأب مــن مــأزق خطــر، يتـساوى علــى إثــره معــه، ويــتمّ استبدالُ هذا الحلم، غالباً، بإسقاطه على الإمبراطور أو الملك، أو أيَّ شخص آخر عظيم، قبل أن يتجذّر في الوعي،

ويقومَ، حتى الشعراء أنفسهم، بتوظيفه والاستفادة منه . في المدى الذي تنسحب فيه هذه الرغَبَة على الأبَ، فإنّ مشاعر التحدّي في فانتازيا "الخلاص" تضوقُ بكثير مشاعرَ الحنان، بما أنّ هذه الأخيرة غالباً ما تكون مصوّبة نحو الأمّ . لقد منحت الأمّ الطفلَ حياتَه، وليس من السهل تعويض هذه الهدية الفردية بأيّ شيء يساويها في القيمة وبتغيير بسيط في المعنى، يترسّبُ بسهولة في اللاوعي ـ مشابه تماماً للطريقة التي تنصهرُ فيها ظلالُ الماني بعضها ببعض في الإدراكات الواعية ـ سيحملُ إنقاذُ الأمّ دلالةَ منحها طفلاً أو صُنع طفلَ لها ـ طفل يشبههُ بالطبع ـ جمَيع الغرائز المحبّة، والمتحدّية، والحسيّة، والرحيمة، المؤكَدة للذّات المستقلَّة ـ يتمّ إشباعُها، في رغبة أن يصبحَ الطفلُ أباً لنفسه .

إذا كان هذا يصلح نسقاً لرومانس العائلة بين الشعراء، فإنه يحتاج إلى تعديل بحيث ينتقلُ التركيزُ من الأبوّة العضوية إلى فكرة السبق، لأنّ السلعةَ التي يتعاملُ بها الشعراء، بما في ذلك نفوذهم، وما يملكونَه، ينصبّ في إطار السّبق الشعريّ. يملكون ويكونون في ما سيصبحونه لاحقاً، بدءاً من التسمية. حقيقةً، كلّهم يقتفون حدْسَ فاليري عندما أكّد أنّ الإنسان ينسجُ "نصاً" بواسطة التجريد، وهذا بمثابة انكفاء يأخذُ الشيءَ المصنوعَ من دائرة الكون والزمن، بحيث يصبح هذا الشيء ملكاً للشّخص، في فسحة يحظّر على أيِّ أحدٍ اختراقَها. كلّ أنواع الرومانس المندرجة تحت اسم رومانس الرّحلة، في عصر ما بعد الأنوار، والمقصود هنا الخطاب الرومانسي بشتّى أشكاله، هي رحلاتٌ يسعى شاعرُها لأن يعيدَ إنتاج ذاته فيها، ذلك لكي يصبح نفسه مرجعيةَ نفسهِ العظيمةَ والأصيلةَ. نرتحـل لكـي نجـرّد (من التجريد) ذواتَنا، بواسطة النّسج. ولكن ما إن يكتمل النسيجُ، نرتحلُ ثانيةً لكي نفكَّ الخيوطَ. ويا للحسرة!\_ في الفـنّ تكـون الرحلـة أكثر خداعاً، حتى مما تكونُ عليه في الحياة. هويتنا تتوارى عنَّا كلَّما أمعنّا اللحاقَ بها، ومع ذلك، فنحن على صواب عندما لا نقتنعُ بأنَّهـا عصية على التحقُّق. يشيرُ جيفري هارتمان إلى أنَّ رحلةُ الهوية في القصيدة دائماً ما تكون خدّاعةً، لأنَّ الرحلة نفسها تعمل دوماً كعنـصرِ شكلانيٍّ. هذا يمثِّل جزءاً من معاناة المبدع، وجزءاً من السِّبب الـذي يجعلُ التأثَّرَ قلقاً عميقاً لدى الشاعر القويَّ، يجبرهُ على اتخاذ مواقـف غير حيادية في عمله، كثيراً ما يكون في غنيَّ عنها. ما من أحد يستطيع النظر إلى صراعه الداخليّ وكأنّه مجـرّد تحفـة فنيـة، مـع ذلـك، فـإنّ الشاعر، في كتابته لقصيدته، يُجبَرُ على التحدّي ضدّ التـأثُّر، وهـذا يكون بمثابة رحلة شعائرية لتحقيق الهوية. هل يستطيعُ الغاوي أن يبوحَ لربِّتِهِ بالقول: "سيّدتي، خداعي تفرضُهُ عليّ مقتضيات فنّي الشكليّة؟". أحزاننا كقرّاء لا يمكن أن تكون متطابقة مع مـآزق الـشعراء، ولم

الحرابا كفراء لا يمكن أن تكون مطابقة مع مارق السعراء، ولم يسبق يوماً لناقد أن قامَ بتأكيد سَبْق عادل ونبيل. في تحريضي للنقد على ضرورة أن يكون أكثر "تضاديةً"، إنّما أحثّهُ للمضيّ أبعد في طريق مرسوم سلفاً. بالمقارنة مع الشعراء فإننا لسنا تلامذة مريدين نتصارع مع الموت، بل نحن أقرب إلى زوار قبور، يتشوقون إلى سماع الموتى يغنّون. هؤلاء الموتى الأفذاذ هم أبواقُ الخطر، لكنّهم لا يغنّون بهدف إخصائنا. إذ ونحن نسترقُ السمع إليهم، نحتاجُ تذكرَ أحزانِهم، وسماع القلتي الذي يبطّن إيقاعاتهم، تلك التي تبتٌ، بدورَها، القلقَ في نفوسِ الآخرين، ولكن ليس في نفوسنا نحن. أنا أستخدم مصطلح "تضادّي" بمعنى "البلاغيّ": أي تفاضلُ فكرتين متغايرتين في بنيتين متوازيتين أو متعادلتين. يستخدم ييتس، تحت تأثير نيتشه، هذا المصطلح ليصف نموذجاً من الشخصية، أو ذاك الرحّالة الذي ينشد نقيضه. أما فرويد فقد استخدمه ليحلّل المعاني المتعارضة للكلمات البدئية:

... الجنوحُ الغريبُ لآلية عملِ الحلمِ في إقصاء النفي، وتعبيرها عن المتناقضات، بمعان متشابهة عن طريق التمثيل ... هذه العادةُ لآلية عمل الحلم ... تتواشحُ تماماً مع خصوصية موجودةَ في أقدم اللغات المعروفة لدينا ... إذ في هذه الكلمات المركّبة يتمّ دمج المفاهيم المتعارضة بشكل مقصود. الغاية هنا ليست أن تعبّر، بواسطة دمج كلمتين، عن معنىً واحد من معانيها المتعارضة، والذي، بمفرده، سيعبّرُ عن الشيء ذاته إن في تشابه آلية عمل الحلم ... مع هذا النسق الأنف ... برهانٌ على فرضيتنا المتعلّقة بالطبيعة الإرتكاسية، الكلاسيكية، لتجلّي الأفكار في الأحلام .

لا يمكننا الافتراض بأنّ الشعر نـوعٌ من عصاب الانفعـال. ولكـنّ العلاقة الطويلـة الأمـد بـين المريـد وسـلفه يمكـن أن تـصبّ في هـذا الإطار. إنّ درجة عالية من التذبذب تميّز عصاب الانفعال، ومـن هـذا التذبذب ينشأ نسقٌ من الكفّارة المخلّصة، والـتي تتحـول، في سياق ضلال القراءة الشعرية، إلى ما يشبه طقساً من الطقوس، يحدّدُ تعاقـبَ المراحـل في دورة الحيـاة الـشعرية للمبتكـرين الكبـار. وعلـى نحـو سـاحر، يـشيرُ أنغـوس فليتـشر، الاسـتعاريُّ الـشيطانيُّ، إلى أنّ لغـةً التابو، بالنسبة إلى الشعراء، تشكّلُ مفردات فرويـد حـول "الكلمـات البدئية التضادية". في دراسته لسنبسر، يقوم فليتشر بتصوير الرحّالة الرومانتيكي كشخصية تحتاج إلى "فضاء ذهني، وخواء دلالي، تملؤه برؤاها". الرحّالة الذي يجد أنّ الفضاء كلّه ممتلئاً بـرؤى سلفه، يلجأ إلى لغة التابو، من أجل أن يفسح فضاءً ذهنياً لنفسه. إنّ لغة التابو هذه، أو الاستخدام التضادي لكلمات السلف البدئية، هـو ما يجبُ اعتمادَه كأرضيةٍ للنقد التضادي.

كتلاميذ نقتفي أثر القلـق الـشعريّ، علينـا الآن أن نتّجـه إلى فكـرة الوصل، التي سمّيناها "تكامل وتضادّ" أو tessera، والتي تُعتـبر نوعـاً مختلفاً وشفافاً من القواسم التنقيحية الستَّة. في مرحلة التكامل التضادّي، يقوم الشاعر اللاحقُ بإنتاج ما يوحيه عليه خيالُه على أنَّه تكملة لقـصيدة الـسلف "الناقـصة"، وللـسلف في آن معـاً، وهـذا "الإكمال" هو قراءة ضـالَّة، بقـدر مـا هـو انحـرافٌ تنقيحـيّ. أسـتعيرُ مصطلحَ tessera من عالم النفس الفرنسي جاك لاكان، والـذي يمكـن أن تؤخذ علاقته التنقيحية بفرويـد كمثـال "للتكامـل التـضادّي". في (خطاب روما) (1953)، يستـشهدُ لاكـان بملاحظـةٍ لمالارميـة "تـشبّهُ الاستخدامَ الشّائعَ للكلمات بتبادل قطعةٍ نقدية، صدئت النقوشُ على وجهيها، يتناقلُها النَّاسُ من يد إلى يد ـ بصمت ـ". بإسقاط هذا الخطاب، رغم اختزاليته، على الفرد المحلِّل، كما يقول لاكان، تبدو "هذه الاستعارة كافيةُ لأن تذكَّرنا بأنَّ الكلمة، حتى عنـدما تكـون مستهلكة تماماً، تظلُّ تحتفظُ بقيمتِها، كحالة من التكامل الضدِّي tessera. يلفتُ متـرجم لاكـان، أنتـوني وايلـدن، نظرَنـا إلى أنَّ هـذه "الإحالـة هـي للتـدليل علـى وظيفـة tessera /التكامـل التـضادّي/، بوصفها إشارة للتعارف، أو كلمة سرّ. لقد أُستخدمت كلمة tessera، في البدء، في الديانات المعائرية، حيث كانت تُعتَبرُ عمليةُ إعادة لصقِ نصفين من الجزء المكسور من الآنية وسيلة للتعرّف، يقـوم بها مريديون أتباع". بهذا المعنى لعملية الوصل المكمّلة، يصبح مفهـوم التكامل الضدّي دلالة على محاولة أيّ شاعر لاحق إقناع نفسه (وإقناعنا) بأنّ كلمة السلف ستكون جدّ بالية، إذا لم تتمّ تنقيتها ككلمة جديدة وموسّعة هي بمثابة تحقّق لرغبة المريد.

يضج مشعر ولاس ستيفنس بكل أنواع التكامل الضدي، ما يوضّح علاقتَه المركزية بأسلافه الرومانسيين من الأمريكيين تحديداً. في ختام قصيدته (النائمون)، وفي نسختها الأخيرة، يبتكر ويتمان حالة التماهي بين الليل والأمّ، قائلاً: وأنا أيضاً أخرج من الليل، أمكث لهنيهة، آه، أيّها الليل، وأحبّكَ.

> لماذا عليّ أن أخاف عندما أضعُ نفسي وديعةً لديك؟ أنا لستُ بخائف، لأنّك أنتَ الذي أنجبتني، أحبُّ النهارَ الثريّ الراكضَ، ولكن لن أهجرَها تلك التي مكثتُ طويلاً معها، لا أعرف كيف أتيتُ من صلبكَ، ولا أعرفُ إلى أين أذهبُ معكَ،

ولكنّني أعرف أنّي أتيت معافىً وسوف أمضي معافيً.

في قصيدته (طائر البوم في ساغروفاغوس)، وهي مرثيته عن صديقه هنري تشرش، والتي يمكن أن تُقرأ كمثال موسّع للتكامل التضادي في علاقته بقصيدة (النائمون)، يقوم ستيفنس بإكمال ويتمان، يقوم ستيفنس يتماهى كلٌّ من اللّيل والأمّ مع الموت البهيّ لدى ويتمان، يقوم ستيفنس بتكريس تماثل بين الموت ورؤيا أمومية أرحب، تتعارض مع اللّيل، لأنها تحوي كلٌّ براهين التغيير الخالدة، وكلّ ما رأيناه في نهارنا الطّويل، بالرغم من أنّها تقوم بتحويل ما رأيناه إلى معرفة: عن كثب أُلحِقُ الرجالَ بالاكتشاف، تقريباً كمًا السرعة ذاتُها التي تكتشف، بالطريقة التي يكتشف فيها التبدلُ اللامرئيّ ما كان قد تبدلَ تواً، بالطريقة التي لم يعدْ ما كانَ يمكنُ أن يكونَ ما هو كائنٌ الآن.

ليستْ نظرتها، بل المعرفة التي اختزنتها. كانت ذاتاً تعرفُ، مخلوقاً داخلياً، أبهى من شكوى النظرة، رغم أنّها انتقلت ببهاء حزين، إلى ما وراء الصّنعة، مشحونةً بالمعرفة التي امتلكتْها، هناك عند حوافّ النسيان.

آهِ، أيتُها التجلّياتُ، أيتُها الاندفاعةُ بلا حسابٍ، والحركةُ إلى الأمام، تتورّدين، وتتوارين، عن النّظر، في الصّمتِ الذي يلي كلمتَها الأخيرة ـ

قد يبدو صحيحاً القول إنّ الشعراء البريطانيين ينحرفون عن أسلافهم، في حين أنّ أقرانهم من الأمريكيين يجهدون إلى "إكمال" آبائهم. البريطانيون تنقيحيون أكثر أصالةً في علاقاتهم فيما بينهم، ولكن نحن (أو على الأقلّ، معظم شعرائنا الذين جاؤوا بعد إمرسون) نميلُ إلى رؤية آبائنا بوصفهم لم يخاطروا بما فيه الكفاية. مع ذلك، هذان الشكلان من التنقيح، يميلان للاختزالية في علاقتهما بالأسلاف. إن هذه الاختزالية هي ما أقيّمها على أنها تقدّم لنا أوسع المؤشرات باتجاه نقد عمليّ، وباتجاه المسعى اللانهائيّ لمعرفة "كيف نقرأ". بالاختزالية أعنى نوعاً من القراءة الضالَّة، وهـي هـي بمثابـة تأويـل راديكالي ضالٌ يُنظر في ضوئه إلى السلف على أنَّه ما فـوق \_ مثـاليَّ، والأمثلة الكبرى التي تدلّ على ذلك يمكن أن تشمل كتابات بتلر ييتس عن بليك وشللي، وكتابات ستيفنس عن الرومانطيقيين مـن كـوليردج إلى ويتمان، وكتابات لـوارنس عـن هـاردي وويتمـان، لنـذكر فقـط الأمثلة الأقوى بين الشعراء الحديثين في الإنكليزية. مع ذلك، يـريعني أن أجـد هـذا النـسق مـن الاختزاليـة حاضـراً حيثمـا يقـوم المريـدون بالتعليق نقدياً على أسـلافهم، بـدءاً مـن الرومانـسية العاليـة، وانتـهاءً بالـشعر الآن، وحـضور هـذا النـسق لـيس محـصوراً فقـط بالمراحـل الشتائية من شـعر سـتيفنس، وبـشعر حـداثويين آخـرين. كـان شـللي شكَّاكاً وأخلاقياً رؤيوياً فذاً. أمَّا براونينغ، مريده، فكان مؤمناً مثالياً، متحيّزاً للميتافيزيقيا. مع هذا، فإنّه في كتابته عن شللي، يظهرُ براونينغ كاختزالي، يصرّ على "تصحيح" المثالية الميتافيزيقية المفرطة لأبيه الشعريّ. وبينما ينحرفُ الـشّعراءُ هبوطاً في الـزّمن، فـإنّهم يوهمـون أنفسَهم بالاعتقاد بأنّهم أعتى عقلاً من أسلافِهم. هـذا مـشابةٌ للـسخف النقديّ الذي يحتفل بكلّ جيلٍ شعري جديد، على اعتبـار أنّـه أقـرب إلى اللّغة الشائعة بين الناس العاديين من سالفه الأسبق. إنَّ دراسة التأثُّر الشعريّ كقلقٍ، وكقراءةٍ ضالَّةٍ مخلَّصةٍ، تساعدُ في تحريرنــا مــن هذه الخرافات السخيفة (أو الثرثرة التي شاخت) من تاريخ أدبيٍّ ملفَّقٍ.

اقترح، مع ذلك، توظيفاً أكثر إيجابيةً لدراسةِ القـراءة الـضالّة، ونقداً عملياً تضاديّاً، يتعارض جذرياً مع كلّ أشـكال النقـد الرئيـسية، السائدة لدينا الآن. يرى روسّو أنه ما من أحدٍ قادرٍ على التمتّع، بشكل تامّ، بذاتيتِهِ، بمعزلٍ عن الآخرين، والنقد التضادّي يجـب أن يؤسّـس نفسه على هذا الإدراك، باعتباره الباعث الأقوى لأيّ شاعر قويّ ينشدُ فنَّ الاستعارة. "كلّ ابتكار"، يقول مارلو، "هو جوابٌ ما"، وهـذا مـا أفسّرهُ على أنّه يعـني محاًولـةَ الاقتـراب مـن الثقـة الهائلـة لشخـصيتِهِ "ليوناردو"، القادر على التأكيد بأنّه مجـرَد "تلميـذ فقـير لم يستطعُ أن يجاري معلّمَه". لكنّ الزمن شرح تلك الثقة، وقـد حـان الوقـت لكـي نبدأ من جديد، لكـي نـدرك إلى أيّ مـدىً أو عمـقٍ يكـون فيـه الفـنّ مهدداً بفنّ أعظم، وإلى أيّ حدّ جاء شعراؤنا متأخّرينَ في الحكاية.

تتأرجحُ جلّ أشكال النقد، التي تسمّى نفسها رئيسيّةً، بين الحذلقة - وفيه تكون القصيدة هي ذاتُها، ولا تدلّ إلاّ على ذاتها - وبين والاختزالية وفيها تعني القصيدةُ شيئاً آخر غير القصيدة. النقدُ التضادّي يجب أن يبدأ بنفي كلّ من الحذلقة والاختزالية، وهو نفيٌ يجد أفضل تعبير له في القول بأنّ معنى القصيدة لا يمكنُ أن يكون سوى قصيدة ما، أيّ، قصيدة أخرى - قصيدة ليست هي ذاتها. قصيدةٌ لا يتمّ اختيارها باعتباطية، بل قصيدة مركزية لسلف كبير لا نزاع حوله، حتّى لو لم يكن المريدُ قد قرأ أبداً تلك القصيدة. دراسَةُ المصادر لا نفع منها في هذا الصّدد. صحيحٌ أننا نتعامل مع كلمات بدئية، ولكن المعاني تضادية، وبعض تأويلات المريد الضالة يكون مصدرها

"كُنْ أنا، ولكن لا تكنْ أنا"، تلك هي مفارقة التهمة المبطّنة، الـتي يوجّهها السلفُ إلى المريدِ.

وبتكثيفٍ أقلّ، فـإنّ لــسان حــال قـصيدة الــسلف يقــول للقـصيدة الحفيدة: "كوني مثلي ولكن مختلفةً عنّي". لولا وجود سبلٍ لكبح هــذا المأزق الازدواجي، لكان مآلُ كلّ مريدٍ حالة انفصامٍ، ولكـن بلبــوس شعريّ. ومثلما يقول البراغماتيون المنحازون للتواصل الإنسانيّ، مقتدين بجيفري باتسون، فإنّ المأزقَ المزدوجَ "يجب أن يُرفضَ من أجل أن يُطاعَ، وإذا افترضنا أنّ هذا تعريفاً للذّات أو للآخر، فإنّ الشخص المعرّف بهذه الطريقة يكون نموذجاً لتلكَ الشخصية عندما لا يكونُ، ولا يكونُ عندما يكونُ". هكذا يُعاقبُ الفردُ الرازحُ تحت ثقلِ المأزق المزدوج بسبب إدراكاتِهِ الصّحيحة. "الأمر التناقضيّ... يُفقِرُ الاختيارَ نفسَه، إذ لا شيءَ ممكنٌ، بل ثمةَ سلسلة من التذبذبات الذاتية المنشأ، سرعان ما تبدأ حركتَها". (انظر "براغماتيةُ التواصل الإنسانيّ" لمؤلّفيه واتزلوفتش، وبيفن، وجاكسون).

أما الآن، فيجب أن يكون واضحاً بـأنني أسـتدعي نظـيراً أو شـبيهاً ما. وما كنتُ قد اصطلحتُ على تسميته بانحرافِ المريدِ، أو حركته التنقيحية مـن تكـتّم (clinamen)، وتكامـل تـضادّي (tessera)، إنّمـا هي بالتحديد ما يجعل هذا المأزقَ المزدوجَ نظيراً وليس هويةً. إذا كان على المريد أن يتجنّب التأكيدَ المفرطَ، فإنّه يحتاج إلى نسسيان الاكتناه الصحيح للقصائد، التي يثمَّنُها أكثرَ من غيرها. وبمـا أنَّ الـشعر (مثلـه كمثل عمل آليةِ الحلم) انكفائيَّ وبدئيَّ، في كُلَّ الأحوال، وبما أنَّـه يستحيلُ تذويب السلف كجزءٍ من الأنا الأعلى (الآخر الـذي يأمرنــا)، وإنَّما كجزء من الهو، فإنه لمن "الطبيعـي" للمريـد أن يمـارس عمليـةً التأويل الضالّ. حتّى عمل الحلم هو رسالة أو ترجمة، وبالتالي تـشكّل نوعاً من التّواصل، لكنّ القصيدةُ حوارٌ تمَّ تحريفُه وإزاحتَه عمداً. إنَّهــا ترجمة ضالَّة لأسلافِها. فبالرغم من كلَّ جهودها، سـتظلُّ دومـاً ثنائيـةُ وليس أحاديةً، ولكنَّها ثنائية في حالة تمرَّد ضدَّ رعب التواصل الأحاديّ الجانب، أعني، رعب فانتازيا المأزق المزدوج، في الصّراع مع الموتى الجبابرة. مع ذلك، فإنّ الشعراء الأقـوى يـستحقّون مـديحاً نوعياً عند هذه النقطة من الهبوط السفليّ والأفقي، للقلق الشعريّ.

لا أعني بمصطلح "القلق الشعريّ" انتقالُ الأفكار والصور من الـشعراء السابقين إلى الشعراء اللاحقـين. هـذا، في واقـع الحـال، "أمرٌ يحـدثُ" فحسب، وسواء تسبّب هذا الانتقال بقلق لدى الـشعراء اللاحقـين أم لا، فتلك قضية تتعلَّق بالمزاج والظروف. ويـشكَّل هـذا مـادّة غنيَّـة لـصيادي المصادر، وكتّاب السّيرة، لكنـه لا يعنـيني هنـا سـوى بالقليـل. الأفكـارُ والصورُ تنتمي للشَفوية والتاريخ، وقلَّما هي امتياز يتفرَّد بـه الـشَّعرُ. مـع ذلك، فإنَّ الشَّاعر في وقفتِهِ أو كلمتِه، أو هويتِه التخييلية، أو كيانـه كلُّـه، يجب أن يكون متفرّداً، ويبقى متفرداً، وإلا فإنه سـوف يـتحطّم كـشاعر، حتى ولو استطاعَ أن يحوّلَ ولادتَه الثانيةَ إلى تقمّص شـعريّ. لكـنّ هـذه الوقفة الجوهرية هي، في الآن ذاته، وقفـةُ سـلفِهِ، مثلمـا تكـون الطبيعـةُ الجوهريةُ لأيّ كائن مخلوق شاطَرَهُ في تكوينها هو أبوه، لامحالة، مهما أصابَها التحويرُ والانحرافُ. مهما انحاز الظَّرفُ والطبعُ لـصالح الـشَّاعر، لكنّهما لا ينفعان كثيراً هنا، في وعي وعالم مـا بعـد ديكـارت، حيـث لا تتوفَّر مراحل وسيطة بين العقل والطبيعـة الخارجيـة. إنَّ لغـزَ أبي الهـول، بالنسبة إلى الـشعراء، لـيس فقـط هـو لغـزُ المـشهدِ البـدئي، وغمـوض الأصول الإنسانية، بل هو اللّغة الأكثـر دكنـةً للـسَبق التخييلـيّ. لا يكفـي الشاعرَ أن يجيبَ على اللُّغز، بل يجب أن يقنعَ نفسهَ (وقـارءُه المتخيَّـلُ) أنَ اللغزَ لا تمكن صياغته من دونِ وساطتِهِ هو.

مع ذلك، فإنني أقبل في النهاية (لأنّـه يجـب علـيّ أن أفعـل هـذا) أن استثني شعراء مـا بعـد عـصر الأنـوار الأقويـاء، لأنّ هـؤلاء القلّـة (ميلتون، وغوتـه، وهوغـو) هـم أكـبر المنتـصرين بـين المتـصارعين الحديثين مع الموتى. ولكن ربّما كانت هذه هي الطريقة التي نعرّفُ بها الشعراء العظام، رغم أنّهم قد يبدون ضعفاء بالمقارنة مع هوميروس، وإشعيا، ولوكريتيوس، ودانتي، وشكسبير، الذين أتوا قبل الهيمنة الديكارتية، في شكل فيض أعظم للوعي. إنّ عبء ناقد القراءة الشعرية الضالة قد عبّر عنه بشكل فعّال كيركغارد في مديحه لإبراهيم: كلُ امرئٍ مآلهُ الخلودُ، ولكن كلّ منّا يصبحُ عظيماً فقط بالمقارنة مع حجم توقعاته يصيرُ أحدُنا عظيماً من خلال انتظاره للمكن، وآخر من خلال انتظاره للأزليّ، ولكن

ذاك الذي ينتظرُ المستحيلَ ذاته، سوف يصبحُ أعظمَ من الجميع كلّ امـرئ سـوف يُخلّد، ولكـن كـلّ امـرئ يكـون

عظيماً بالمقارنة مع عظمة الشّيء الذي ناضلَ من أجله .

يمكن أن يكون لكيركغارد الكلمة الأخيرة هنا، معيداً الناقدَ الكافرَ إلى رشده. مع ذلك، كم من الشعراء، الذين لم يأتوا بعد، يستحقّون دعوةً كهـذه؟ مـن يـستطيعُ أن يتحمّـل هـذا البـهاءَ الثقيـلَ، وكيـف بمقدورنا التعرّف عليه عندما يأتى؟ هنا كيركغارد ثانيةً:

ذاكَ الذي لا يعملُ، لا يحصلُ على كفاف يومه، بل يبقى تائهاً، تماماً مثلما خدعت الآلهةُ أورفيوس بطيف هوائيِّ كبديل لحبيبته، وخدعتهُ لأنّه كان أنثوياً، تنقصه الشجاعةُ، ولأَنّه عازف ناي، وليس رجلاً. هنا، لا ينفعُ أن يكون إبراهيمُ أباً للمرء، أو أن يكون للمرء سبعة عشر جداً - ذاك الذي لا يعملُ، عليه أن يعتبرَ بما كُتب حول نساء إسرائيل، لأنّه سوف ينجبُ الرّيحَ. ولكن ذاك الذي يريدُ أن يعملَ فإنّما يُسهمُ بإنجاب أبيه مع ذلك، فـإنّ أب كيركغـارد هنـا هـو إشـعيا، الـشاعر القـويّ بالفطرة، والنصّ المذكور آنفاً يمزّقُ النفسَ حيث أرادَ له كيركغـارد أن ينعشَها. ربّما كانت الكلمةُ الأخـيرةُ تكمـن في قلـق التـأثّر ذاتـه، وفي نبوءة إشعيا حول عودة الأسلاف. ما سيأتي لم يجعل كيركغارد قلقـاً، لكنه يظلّ تعبيراً فصيحاً عن سخطِ الشّعراء:

كمثل امرأة حبلى بطفل تقتربُ من ساعة مخاضها، وتتوجَّعُ، وتَصرخُ مـن آلاًمِهـا، كـذلك كنَّا َيْ حـضَرةِ رؤيتِك، أيّها الربّ .

كنّا حبالى بطفل، وكنّا نتوجّعُ، لكنّنا أنجبُنا الريحَ، ولم نستطع أن ننشرَ خلاصاً في الأرض. كذلك لم يسقط أولئك الذين يسكنون العالم.

عبادك الموتى سوف يعيشون، وسوف يُبعثون مع جسدي. انهضْ وغنِّ أنتَ، يا من يسكنُ هـذا الغبارَ: لأنّ نـداكَ هـو نـدى العـشب، والأرضُ سوف تلفظُ موتاها.

\* \* \*

## الفصل الثالث

لو أنَّ الشابَّ الصغيرَ آمنَ بالتكرار، وآمنَ بِما لا يمكنُ له تحقيقَـه؟ أية جوّانيةٍ كان بإمكانهِ أن ينالَ!

کیرکغارد

## **KENOSIS**

## أو التكرار والقطيعة

"اللامألوف"، بوصفه "اللاّعاديّ"، يتمّ اكتناهَـه أنَّـى ذُكَّرنا بنزعتنا الداخلية للاستسلام لأنساق محمومة من العمل. وبتجاوزه مبدأ اللذة الشيطانيَّ داخل الذات، يستسلم المرءُ "لعصاب التكرار". رجلٌ وامرأةٌ يلتقيان، بالكاد يتبادلان أطراف الحديث، ثم يدخلان في رباط من النزاعات المشتركة، ويتمرّنان، ثانيةً، على ما كانا قد خبراه معاً من قبل، رغم أنَّه لا يوجد ما هو "من قبـل". واضـعاً نـصب عينيـه مـسألة "اللاَّمألوف"، يؤكَّد فرويد أنَّ "كلَّ مظهر عاطفيّ، مهما كانت خاصَّيته، يتمّ تحويله، بواسطة الكبت، إلى قلق مرضيٌّ. ومن بين حالات القلق تلك، يعثر فرويد على صنف اللاّعادي، "والذي يمكن أن يتمظهرَ فيه القلقُ كانبثاق من شيىء تمَّ كبحَـه، ثمَّ عـاد ليطفـو ثانيـة". ولكـن هـذا "اللامألوف" يمكن، في الآن ذاته، أن يُسمّى "المألوف". يقول فرويـد: "إنَّ هذا اللاعادي في الحقيقة ليس شيئاً جديداً أو غريباً، ولكنَّـه شـيء مألوف ومكرّس في العقل، أُقصي فقط من خلال عملية الكبت".

أقدّم الحالة الخاصّة لقلق التأثّر كتنويع على موضوعة اللاّعادي. إنّ خوف الإنسان اللاواعي من الخصاء يتمظهر في شكل اضطراب فيزيولوجي في عينيه؛ أما خوف الشاعر من أن يبطلَ أن يكون شاعراً فيتمظهرُ في شكل اضطراب في رؤياه. إمّا أنه يرى بوضوح بالغ، مترافق مع طغيان تشرنقٍ حاَّد، كأنّما تريدُ عيناهُ أن تؤكّدان نفُسيهما ضدّ كلّ ما في كيانِه، أو ضـدّ العـالم بأسـره، وإمّـا أنّ رؤيـاه تُـصاب بالغبش، وبالتالي يرى الأشياء من خلال ضبابية إقصائية. ثمة نوعٌ مـن الرؤيا، يهشّمُ ويشوّهُ المرئي، وآخـرُ، لا يـرى، في أحـسنِ حالاتِـه، سوى غيمة ساطعة.

النقّاد، في دخيلتهم، يحبّون الاستمرارية، ولكن ذاك الذين يعيش فقط في الاستمرارية لا يمكنه أن يصبح شاعراً. إله الـشعراء ليس أبولو، الذي يعيش في إيقاع التكرار، ولكنّه المارد الأصلع المدعو "الخطأ"، الذي يقطنُ أقصى الكهف، ويظهرُ بين الفينة والأخرى، خلال فواصل غير متّسقة، ليعتاش على الموتى الجبابرة، في ظلام القمر. ابنا عمّ الخطأ الصغيران، وهما الانحراف والتكامل، لا يـذهبان أبـداً إلى الكهف، لكنّهما يحتفظان بذكريات مبهمة عن حقيقة كونهما ولدا هناك، وهما يملكان تصوراً نصف واضح على أتهما سيخلدان للراحلة أخيراً، بالعودة إلى بيتهما، الكهف، وقضاء نحبهما هناك. في غضون ذلك، هما أيضاً يحبّان الاستمراريةَ، لأنّهما لا يملكان مجالاً حيوياً سواها. وباستناء الشعراء المحمومين، وحده القارئ المثاليّ، أو العاديّ، حقيقيةً، يحبّ القطيعةَ بذاتها، وهو قارئٌ ما يزالُ ينتظرُ بأن يولد.

تاريخياً، القراءةُ الشعريةُ الضالّة علامةُ صحّة، لكنّها على الصعيد الفرديّ، إنمٌ ضدّ الاستمرارية، وضدّ السلطة الوحيدة التي يُحسب لها حساب، أقصد الملكيةَ أو أسبقيةَ المبادرة بـإطلاق تـسميةٍ مـا. الـشعرُ نوعٌ من الملكية، مثلما هي السياسةُ ملكيةٌ أيضاً. يـشيخُ هرمزَ ليصبح مارداً أصلعاً، يسمّي نفسه الخطأ، ويؤسّس تجارةً. العلاقاتُ الـشعريّة التناصيّة ليست تجارةً، وليست لـصوصيةً، إلا إذا كنتَ سـتنظر إلى رومانس العائلة كسياسة تجارة، أو كـديالكتيك لـصوصيةٍ، وهـذا ما توضّحه بجلاء قصيدة بليك، (المسافر الذهني). لكنّ الحكمة الكئيبة التي تحكم رومانس العائلة تُظهر صبراً قليلاً إزاء كيانات ثانوية كهذه، ممّا قد يسعدُ اقتصاديو الرّوح. هذه ستكون بمثابة أخطاء صغيرة وسخيّة، وليست الخطأ الفادح نفسَه. الخطأ الأكبرُ الذي نأمل أن نلتقيه ونرتّبهُ هو فانتازيا كلّ شاعرٍ مريد: انشدْ التضادّ بما فيه الكفاية، وعشْ لتخلقَ نفسَك.

يجلبُ اللَّيلُ لكلَّ متفكَّر وحيدٍ التعويضَ الواضح عن خلفية معيَّنة، تماماً كالموت الذي يخافَه الشعراء، هـذا المـوتُ الـذي يـصادقُ كـلّ الشعراء الأقوياء بشكل طبيعيّ. أوراقُ الشّجرِ تصيرُ نـداءات مكتومـة، والنداءات الحقيقيةُ لا يسمعها أحد. الاستمرارية تبدأ مع الفجـر، ومـا من شاعر، ضمنَ إطار استطاعته كـشاعر، لديـه الاسـتعداد لأن يعـيرَ انتباهاً لنداء نيتشه العظيم: "حـاولْ أن تعـيشَ كأنَّـه الـصّباح". بوصـفه شاعراً، يحاول المريد أن يعيشَ كأنَّه في منتصفِ الليـل، أي منتـصفِ ليل معلَّق. لأنَّ إحساس المريد الأوَّتي، بوصفه شاعراً صُـقل حـديثاً، هو إحساسُ من رُمي، عمودياً وأفقياً، على يـدِ المجـدِ نفـسِه، الـذي أتاحَ اكتناهُ الشاعر له، والعثور عليه، أن يـصنعَ منـه شـاعراً. إنَّ فـضاءً المريد الأوّلي هو اليمّ، أو حوافّ اليمّ، وهـو يعـي أنّـه وصـل عنـصرَ الماءٍ من خلال سقطةٍ ما. ما هو غريزيّ فيه سـوف يبقيـه هنـاكَ، لكـنّ الهاجس التضادّي سوف ينتشله وينقلَه إلى الـشطّ، ليبحـث عـن نـار وقفتِهِ الخصوصية.

جلَّ من ندعوه بالشعر \_ منذ عـصر الأنـوار، على أيـة حـال \_ هـو هذا البحثُ عن النّار، أي، عن القطيعـة. التكـرارُ ينتمـي إلى الـشّاطئ المائي، والخطأُ يهبط فقـط علـى أولئـك الـذين يـذهبون إلى مـا وراء القطيعة، في رحلة هوائية صوب حرّيةٍ مخيفةٍ من حالة فقدان الموزن. تتحركُ البروميثية، أو البحث عن القوَّة الـشعرية، بـين قطـبي الانرمـاء (الذي هو بمثابة تكرار) والمغالاة (الجنون الشعريّ، أو الخطـأ). هـذه فقط مجـرّد رحلـة دائريـة، وغايتُهـا الوحيـدة، بـل مجـدها الأسـاس ـ بالضرورة ـ هـو أن تفـشل. يمكـن لحفنـة فقـط مـن الـشعراء ـ منـذ القدامي العظام \_ أن يكسروا هذه الـدائرة وينجـوا بأنفـسهم، ليـدخلوا حاليةً الـسموَّ المـضادَّ، أو حالـةُ شـعر الأرض، ولكـن هـذه الحفنـة القليلة (ميلتون، وغوته، وهوغو) هـم أشـباهُ آلهـة. الـشعراءُ الأقويـاءُ في وقتنا الحالي ممن يكتبون بالإنكليزية، والبذين يبدخلون باقتيدار حلبةُ الصراع مع الموتي، لم يذهبوا أبدأ بعيداً بما فيه الكفاية ليمدخلوا هذه المرحلةَ الرابعةَ، أو شعرَ الأرض. الشعراء المريـدون يتكـاثرون، لكن حفنة فقط تقدرُ على إكمال الرحلـة البروميثيـة، وثلاثـة أو أربعـة من هؤلاء يفـوزون بـشعر القطيعـة (هـاردي، وييـتس، وسـتيفنس)، هنالك حيثُ تُكتبُ قصيدةُ الهواء.

حيثما تكونُ قصيدةُ السلف، دعْ قصيدتي تكون. هذه هي الصيغةُ العقلانيةُ لكلّ شاعر قويّ، ذلك لأنّ الأبّ الشعري ذُوّبَ في الهو، وليس في الأنا الأعلى. الشاعر المقتدر يصمد أمام سلفِه مثلما صمدَ إيكهارت (أو إمرسون) أمام الربّ، ليس كجزء من الخلق، بل كأفضل جزءٍ منه، أو كجوهر لامخلوق من الرّوح. من زاوية مفهومية، فإنّ المشكلة المركزية التي يواجهها القادمُ المتأخرُ هي بالضرورة التكرار، لأنّ التكرار المصّعد جدلياً إلى مرتبة إعادة الخلق هو طريقُ الاستزادةِ للمريد، إذ يقصيه بعيداً عن رعب اكتشاف نفسِهِ كنسخةٍ فحسب أو كصدى بعيد. التكرارُ، بوصفه إعادة إنتاج للصور من ماضينا، تلك الصور الممسوسة التي تقاومها عبثـاً رغباتُنـا الحاضـرةُ، هـو أحـدُ الخـصوم الرئيسيين ممن وضعَ علم النفس على عاتقه مهمةً التصدي لها بشجاعة. التكرارُ، من منظور فرويد، هو، جوهريـاً، فعـلُ لا إراديّ، يتقلُّصُ إلى غريبزةِ الموت بفعـل اللامبـالاة، والانكفاء، والتقوقـع. يقتدي الباحثُ فينيتشل، وهو موسوعيّ عبوسٌ، درسَ ديناميات علـم النفس الفرويدية، بالمؤسَّس فرويد في إعطائه فسحةً للتكرار "الفاعـل" من أجل الفوز بالسيادة، وأيضاً في تأكيده على التكرار "الهدمويّ"، الذي هو بمثابة محنة عصابية، والأكثر سطوعاً في خيال فرويد. يفـرّق فينيتشل، بحسب رأيه، بين "الهدموية" وبين آليات الدفاع الأخرى: في تشكيل ردّات الفعل، ينبثق موقفٌ يناقضُ الموقف الأصليّ . في حالية الهدم، يتمّ اتخياذ خطوة أخبرى إضافية . يـتمّ القيـام بـشىء إيجـابيّ يكـون بمثابـة ــ إمَّا واقعياً أو سحرياً ـ النقيض لشيء آخر هو، واقعياً أو في الخيـال، شـيءٌ تمَّ إنجـازَه مـن قبـل ــ إنَّ فكـرة الكفّارة نفسها أو التوبة ليست سوى التعبير عن الإيمان بإمكانية ممارسة هدموية سحرية من نوع ما.

يبقى الفعلُ الإراديُّ، هنا، تابعاً للتكرار، ولكن مع حدوث قلب جذريٌّ للدلالة اللاواعية. ففي عزل فكرة عن مدلولها العاطفيّ، الأصليّ، يظلّ التكرارُ أيضاً مهيمناً. ثمة "ما وراء مبدأ اللذة"، في عبارة فرويد الشهيرة، منطقةٌ مظلمةٌ، تميّز أيّ سياق نفسيّ، لكنّها مظلمة، وبخاصّة في حقل الشعر، الـذي يجب أن يمنح لـذةً ما. إنّ بطل (ما وراء مبدأ اللّذة) طفلٌ في شهره الثامن عشر، ويلعب لعبتَه المفضّلة "المحرس"، ويتقنُ اختفاءات أمّه، عبر مسرُّحة دورة غيابهـا وعودتها. أن يجعل من هاجس اللّعب مثالاً آخر لعصاب التكرار فهـذا بمثابة جرأة أخرى من جانب فرويـد، ولكنـها لا تماثـل جـرأة القفـزة العظيمة في إحالة هاجس التَكـرار بمجملـه إلى غريـزة الانكفـاء الـتي يتمثّل هدفُها البراغماتيّ في الاحتضار.

يخبرنا لاكان، وهو نفسه لاعبُ قفزٍ ماهر، أنّه "في ذات الوقت، بينما يضعُ الفعلُ اللإراديُّ للتكرار نصبَ عينيه الزّمانية التاريخانية لتجربة التحوّل، تعبّرُ غريزةُ الموتَ، جوهرياً، عن سقف الوظيفة التاريخية للموضوع". هكذا، إذن، يرى لاكان لعبةَ "المحرس!" كفعل مؤنسَن لخيال الطفل اللفظيّ، حيث تقرنُ الذاتيةُ استقلاليتَها بولادةً الرّمز. "أفعالُ التسامي التي يكشفها لنا فرويد في ومضةٍ من العبقرية، يمكن أن ندرك معها أنّه في اللحظة التي تصبح فيها الرغبةُ إنسانيةً،

مفهومُ لاكان لهذا "السقف"، أو لموتنا، يتبدّى في شكلِ "ماض يعبّرُ عن نفسه معكوساً في التكرار". غير أنّ ما يزحفُ فوق خليطِهِ الفضوليّ، المكوّن من فرويد وهيدغر، هو الشبحُ العملاقُ لتكرار كيركغارد، أو "أرقُ الكينونة التي تستهلكُ نفسها"، في عبارة لاكان. التكرارُ الفرويديُّ لا يمكنُ تأويلَه إلا ازدواجياً، مثله كمثل كلّ الأفكار السيكولوجيّة، لأنّ فرويد يتوقّع منّا دائماً أن نفصل بين المضمونين، الظاهريّ والباطنيّ. لقد صاغ كيركغارد، الأكثر ديالكتيكيةً، بالمقارنة مع هذه المفارقة الرومانتيكية، مفهوماً للتكرار أكثر قرباً إلى مفارقات التكتم الشعري منه إلى ما قد تسمح به آلياتُ العزل أو "التفكيك" الفرويدية. التكرارُ، بحسب كيركغارد، لا يحدثُ أبداً، لكنّه يقتحمُ، أو يتخطّى حدوداً معيّنةً، بما أنّ "موضعتَه تتمّ باتجاهِ الأمام"، كعمليةِ خلق الله للعالم:

لو لم يكن الله قد أنتجَ التكرارَ بإرادته، لما كان العالمُ قد أتى إلى الوجود . إما أنّه (أي الله) كان سيتّبعُ الخطط الخفيّة للأمل، أو أنّه كان سيسحبُ كلّ شيء، ويحتفظُ به في الـذاكرة . هـذا لم يحـدث، وهكـذا يـستمرّ العـالم ويدومُ، بفعل حقيقة كونه تكراراً .

الحياةُ التي كانت قائمةً، يوماً، ستصبحُ حاضرةً الآن. كيركغارد يقول إنَّ ديالكتيك التكرار "سـهل"، ولكـن هـذه ليـست مـن دعاباتـه المفضّلة. دعابتُهُ المثلى حول التكرار قد تكـون أيـضاً دعابتـه الأولى، وتبدو لي مقدّمةً فاخرةً لديالكتيك التكتّم الشعريّ:

التكرارُ والتـذكّرُ همـا الحركـةُ نفسُها، ولكـن باتجـاهين متعاكسين؛ لأنَّ ما يتمّ تذكّره هو أمرّ قد فاتَ، وهو يتكرّرُ باتجاه الوراء، في حين أنّ التكرارُ، الذي تدلّ تسميتَه عليه، فيتمّ تذكّره باتجاه الأمام بناءً على ذلك، التكرارُ، إذا كان ممكناً، يجعلُ المرءَ سعيداً ـ بشرط أن يعطي نفسَه وقتاً لكـي يعـيشَ ولا يعـيش، في آن معـاً، في لحظـة الـولادة بالذات، محاولاً إيجادَ عذر لاقتناص الحياة، ومدّعياً، على سبيل المثال، أنه كان قد نسي شيئاً ما .

مداعباً أفلاطون، يقوم منظّرُ التكرار باقتراح حبٍّ ممكن، ولكنه ليس مطلقاً، وهو الحبّ الوحيدُ الذي لـن يجعـل مـن المـرء شخـصاً بائساً، أقصدُ، حبّ التكرار. الحبّ المطلق هو أن نحبّ، حتى عنـدما يكتشف أحدُنا أنّه ليس سعيداً، لكنّ التكرار ينتمي إلى اللاكمال، أي إلى فردوسنا. الشاعر القويّ يستمرّ في الحياة لأنّه يعيش قطيعة التكرار "الهدمويّ"، و"العازل"، لكنّه يبطل أن يظلّ شاعراً، إذا لم يستمرّ في معايشة استمرارية "التذكّر باتجاه الأمام"، عبر اقتحام باتجاه نيضارة تكرّرُ إنجازات سلفِهِ.

نستطيعُ الآن أن نعدَّل ونقول إنَّ التكتم السعري يعـني النظـرَ بانتقـاص إلى ما فعلَهُ السلفُ، (والوقوع ضحيَّةُ له)، لكن كلمة "انتقاص" ذاتها لهــا معنى جدلي هنا. إنَّ ما فعله الأسلاف كمان قمد رمي المريمد في حركة التكرار، العمودية والأفقية، وهو تكرارٌ سرعان ما يفهمُ المريدُ أنَّ عليه أن يفكَّكُه ويؤكَّده جدلياً، على حدَّ سواء. آلية الهدم متوفَّرة بسهولة، كمثل كلِّ آليات الدفاع النفسية، لكنَّ عمليـة التكـرار، بواسـطة التـذكُّر باتجـاه الأمام، لا يتمّ تعلُّمها بسهولة. عندما يستحضرُ المريـدُ ربَّـةُ الـشعر لكـي تساعدَه على تذكّر المستقبل، إنّما يسألها عن عونٍ ما لـصالح التكـرار، ولكن ليس بالمعنى الذي يطلب فيه الأطفالُ من الحكواتي أن يعيـد علـي أسماعهم القصّة نفسَها. الطفل الذي يتعلّم قصّةً، كما يقترح سـشاشتل في كتابه (تحوَّلات)، يسعى لكي يعتمد على القصَّة، تماماً مثلما نعتمدُ على قصيدةٍ مفضّلةٍ، نحتفظ بكلماتها ذاتها في أوّل مرّة نفتحُ فيها كتاباً معيّناً. ثباتُ الموضوع يجعل الاستقصاء بواسطة الانتباه العالي ممكناً، وسشاشتل يعتمد على هذا الأساس، عندما يشكّك، متفائلاً، بإصـرار فرويـد علـى طغيان هاجس التكرار في لعب الأطفال. في لبٍّ فكرةِ سـشاشتل خـلافٌ عميقٌ مع نظرية فرويد الاختزاليـة حـول أصل الفكـر. إنَّ فكـر الـسلف، بالنسبة لفرويد، هو دائماً، وفقط، بمثابة إشباع هوسيَّ للحاجـة، وتخيَّـلُ فانتازيَّ يُستبدَلُ فيه الإشباع الرغبوي، حيث يسعى الأنا إلى مزيـد مـن الاستقلالية عن الهو، بشكلٍ يفوقُ قدرتَه على التحقيق. ذلك أنّ الأنا يكابدُ حقيقة كونه قد "رُمي" بعيداً، في علاقتِه ب "الهو"، وليس مع الأنا الأعلى أو الرقيب. ربّما كان محلّلو الأنا النفسانيين على حقّ في مراجعتهم لفرويد، ولكن ليس من موقع ناقد الأدب، الذي يجب أن يحيل طاقات الخلق إلى منطقة (لا تهمهم كثيراً تسميتها)، تعزلُ الأنا لكي تجابه العالم الشّامل لكلّ ما ليس لي أو ربّما بشكل أفضل، عالم "الكثافة الباسكالية اللامحدودة لفضاءات أجهلُها، وتجهلني" مقذوفاً في الرّحابية الخارجية للمادة الديكارتية، يتعلّم الأنا عزلتَه الخاصّة، ويسعى بشكل تعويضي إلى الفوز باستقلاليةٍ خادعةٍ، وما يمكنُ أن يوهمَه الشعورَ بأنّه خُلِقَ حراً:

ما يجعلُنا أحراراً هو معرفةُ من كنّا، وما الذي أصبحنا عليه، وأين كنّا، وإلى أين رُمينا، وإلى أين نسرعُ الخطى، ومن أيّ شيءٍ تطّهرُنا، وما الولادةُ، وما البعثُ .

لا تتركُ هذه الحكمةُ لفالنتاين، كما يعلّق هانس جوناس، فسحةً للحاضرِ "الذي يمكن للمعرفة أن تأخذَ محتواه موضوعاً لها، وعبر التقصي تُبقي على القفزة الأمامية". يوازي جوتناس الغنوصيّةَ "التي رُمينا في أتونها" بالتجاوز الهيدغريّ والتشرّد الباسكالي". تستلزمُ حالةُ أيّ مريدٍ، ما بعد ديكارتي، بوصفه غنوصيّاً رغماً عنه، مقارنة أبعد. على أية حال، ربّما كانت عظمةُ ييتس المخيفة متأتيةٌ من غنوصيتِهِ الطّوعيةِ، ومن كُنْهِهِ العميقِ لمدى حاجتِهِ إليها كشاعر.

عندما نتوقّفُ عن التوقّع، يجيءُ، ربّما، من يكافئنا. هذا هو اتجـاهُ كيتس، لأنّه كان حيادياً تماماً حيال ما يُنتظَرُ منـهُ كـشاعرٍ، لكنـه آمـن

تماماً، مع هذا، بتلبيةِ كلَّ المتطلَّبات. ولكن القصيدة \_ حتَّى تلك التي بلغت حدة الكمال كقىصيدة كيتس (إلى الخريف) - شبكةً من الانزياحات. حتّى كيتس، يجب أن يكون نـبيّ القطيعـة، حيث تعـني التجربة، بالنسبة إليه، في المحصّلة الأخيرة، شكلاً آخـر مـن أشـكال الشلُل. بين الشاعر ورؤيته للحقيقيّ، أو لإلهٍ مجهول، (أو لذاتـه الـتي شُفيت، وصارت أصيلةً) يقمف الأسلافُ كحـشد مـن الحكمـاء الغنوصيين. شـبابنا الـشعراء، منـذ وهلـة مـضت، كـانوا أشـباهَ \_ غنوصيين، يؤمنون بـصفاء جـوهريّ يؤسَّس ذواتَهـم الحقيقـةَ، وهـو صفاءً لا يمكن أن يُمسّ بالتجربة الطبيعية الصرفة. ينبغي على الـشعراء الأقوياء أن يؤمنوا بشيء مـن هـذا القبيـل، متـسلَّحين دائمـاً بأخلاقيـة إنسيَّة، لأنَّ الشعراء الأقوياء، بالضرورة، شاذُّون، وكلمة "بالـضرورة" هنا تعنى "كأنّما أصابهم مسّ"، أو كأنّما يعبّرون دائماً عـن عـصاب التكرار. "شاذً" حرفياً تعنى "أن تنحرف عن طريق الصواب"، ولكن أن تسير على الصراط المستقيم باتجاه السلف يعنى أن لا تنحرف مطلقاً، وبالتالي سيكونُ أيّ انحياز، أو ميلانٍ، نوعاً من الـشذوذ، في العلاقـة مع السلف، إلا إذا كان السياق نفسه (مثل الأرثوذكسية الأدبية المحيطة بنا) يسمح للمرء بأن يتحوّل إلى متقمّص للشذوذ، مثلما كان الحال مع المسار الفرنسي الذي يمثله الثلاثيّ بودلير \_ مالارميه \_ فاليري، في علاقته مع ادغار بو، أو فروست مع إمرسون. نجـد جـذرَ الفعـل "ينحـرف" (swerve)، (الجـذر الأنكلـو ـ ساكـسوني هـو sweorfan) دلالياً في أفعال من مثل "ينظّف، ينقّحُ، أو يلمّعُ"، وبالاستخدام، يعني "يشذّ، أو يخرجُ عن الخطّ المستقيم، أو ينأى بعيداً (عن القانون، الواجب، العادة)".

مع هذا، فإنَّ خيالُ الشَّاعر القويَّ لا يستطيع أن يـرى نفـسَه شــاذًا ؛ والنزعةُ التي تحكمه شعوره بالصحَّة إزاء السَبق الحقيقي. من هنا يـأتي التكتّم الشعريّ، clinamen، الذي يقـوم افتراضـه الجـوهريّ علـى أن السلف أخذ اتجاهاً خاطئاً، عبر فشله بـأن ينحـرف بمـا يكفـي، أي ينحرف تماماً عند ذاك الميلان، عندئذ وهناك فقط، عند زاويـة النظـر تلك، سواء أكانت شفافة أم قاتمة. مع ذلك، هذا قد يبـدو هـذا مـثيراً للاكتئـاب، ولـيس مطمئنـاً لأحـد. إذا كانـت موهبـةُ الخيـال تـأتي بالضرورة من شذوذ الروح، فإنَّ المتاهة الحيَّة لـلأدب، تُـشادُ، إذن، فوق حطام كلِّ هاجس عزيزِ علينا. هكذا تبدو الحقيقة، وهكـذا يجـب أن تكون \_ كنّا مخطئين عندما أسّسنا، بـشكل مباشـر، حركـةَ إنـسانيةَ موضُوعها الأدب ذاتـه، وعبـارة "آداب إنـسانية" تخفيي تناقـضاً في الاصطلاح. إذ ما يزال من الممكن تأسيس حركة إنسانية تقوم على دراسة أكمل للأدب مما استطعنا تحقيقه حتى الآن، ولكن لـيس علـي الأدب ذاته أبداً، أو على أيّ تمظهر مثالي لمنظوماته الضمنية. الخيــالُ القويُّ يجد ولادتَه المؤلمةَ عـبر التـوحّش والتمثيـل الـضالّ. الفـضيلة العطوفة الوحيدة التي نأمل بأن نعلّمها من خـلال دراسـة أكثـر تقـدّماً للأدب مما استطعنا فعله حتى الآن، هي الفضيلة الاجتماعية لانفصال المرءِ عن خيالِه، مع الأخذ بعين الاعتبار دائماً بأنَّ انفصالاً من هـذا النوع، عندما يصير مطلقاً، قد يقومُ بتدمير كلّ خيال فرديّ.

حيثما يوجـد انفصال في مواجهـة المـرء لخيالـه، تكـون القطيعـةُ ممكنةً. حيثما تنتهي الرغبة، يبدأ التكرارُ بالنبض، سواء يعادُ تخيّلـه أو لا. لا توجدُ أسماءٌ، يقول فاليري، لتلك الأشياء التي يكـون الإنـسانُ حولها وحيداً، في الحقيقة، وولاس ستيفنس يحثّ شاعرَه المريدَ بـأن يخلعَ الأضواءَ والتعريفات جانباً، مـن أجـل أن يجـد الماهيـات الـتي تزيحُ الأسماء العفنةَ التي لن توفّر للمرء فضاءً للخلوة. هذا الظلام هـو القطيعة التي يستطيع المريد أن يرى ثانيةً مـن خلالهـا، ويكتنـهَ، مـن جديدٍ، وهمَ السبق الغضّ.

النظير العاطفي الأفضل لهذه القطيعة، لن يكون الحبّ الأوّل، ولكن الغيرة الأولى، و"الأوّل" هنا تعني، بشكل واع، الأوّل. الغيرة - كامو جعل كاليغولا توبّخ زوجاً ديّوثاً - مرضٌ يدُخلُ في تركيبتِهِ الغرور والخيال. الغيرةُ - لسان حال كلّ شاعر قويّ سيقول لكاليغولا -تتأسس على خوفنا من أنّه لن يكون ثمّة من وقت، في الحقيقة، لمزيد من الحبّ، مما لا يقدرُ أن يستوعبَه الزمنُ. القطيعةُ، بالنسبة للـشعراء، لا توجد في شروخ الزمن، مثلما توجد في لحظات المكان، حيث يتم تفريغُ التكرار، وكأنّما اقتصاد اللّذة لا علاقة له مطلقاً بإطلاق سراح التوتر، بل بحقيقةٍ كوننا تائهين عقلياً.

دعونا نعود إلى بيان فرويد المتأخّر، في عام 1920، والـذي مـا يـزالُ صاعقاً، في كتابه (ما وراء مبدأ اللّذة)، حيث يعْزو فيه اللعبَ الإيروتيكيّ إلى عُصابات متكرّرة، ويربطها بلعبة إرنست فرويـد الـصغير "المحـرس" عن الهجر الأمومي، العزيزة جداً على تخيّلات جاك لاكان. كـلَّ هـذه هي بمثابة "أفعال تكرارية لا إرادية"، وفي تنقيح فرويد الأخـيرة، هـي شيطانية، مدمّرة للذات، ومسخّرة لعبادة الإله ثاناتوس:

ربّما بتنا أكثر تكيّفاً مع الحتمية [غريـزة الموت] لأنّها تختـزن بعـض العـزاء . إذا كنـا أنفـسنا سـنموت، ونخـسر بالموت أولاً أولئـك العزيـزين على قلوبنا، فمـن الأسـهل أن نخضع لقـانون بلا شفقة في الطبيعـة، للحتمية السامية، من أن نخضع للصدفة التي ربّما فات أوانها منذ أمد . كان هذا فرويد المتأخّر، ولكن كان يمكن أن يكون أيضاً إمرسون المت أخّر، في (سلوك الحياة)، وخاصّة تقديسه الأغبر للحتمية الجميلة. كلاهما، فرويد وإمرسون، يحيلُ هذه الحتمية الرفيعة إلى العدوانية، ويضعُ نقيضاً أيروسياً لها، هو، لدى فرويد، رؤيا موسّعة لمبدأ اللذة، "الليبيدو"، ولدى إمرسون رؤيا مت أخّرة، وغالباً غير معرّفة، للرّوح الأعلى. غير أنّ كلّ واحد منهما لم يكن أقل تناقضاً من الآخر، إزاءَ آليات الدفاع لدى الأنا، الموجّهة ضد أشكال التكرار التي تقودنا إلى "ثاناتوس". ولكن، وبحسب تحليلات فرويد لهذه الآليات، وبخاصة ما سبق واقتِسِيْتهُ من فينيتشل، فإنّ دعامةً نظريةً قد قُدّمت للنقد لكي يوصّف آليةً دفاع الشعراء الأقوياء ضد التكرار، ومغامرتهم المنقذة (والقاتلة في الوقّت نفسه)، في فضاء القطيعة.

لدراسة القواسم التنقيحية التي تميِّزُ العلاقات الـشعريَّة التناقـضيَّة، أضيف الآن بعداً ثالثاً هـو kenosis أو "الإفـراغ"، وهـو بمثابـة حركـة الخيال "الهدموية" و"العازلة"، في آن معاً. أخذتُ المصطلح من القدّيس بطرس في وصفه "لتواضع" ذات المسيح وتدرّجها من إلـه إلى إنسان. فيما يخصّ الشعراء الأقوياء، يمثّل هذا القاسم فعل تنقيح يترافقُ مع حركة "إفراغ" أو "مدٍّ وجزر"، تـشرطُ العلاقـة مـع الـسلف. هذا "الإفراغ" هـو بمثابـة قطيعـة محـرِّرة، تجعـل نوعـاً مـن القـصائد ممكناً، حيث لا تسمحُ المحاكـاةُ البـسيطةُ لفـيض الـسلف أو ربوبيتِـه بتحقيقه. "هدم" قوّة السلف داخل الذَّات يخدم أيضاً في "عزل" الـذات عن نيرِ السّلف، منقذاً بذلك الشاعر اللاحق ـ المتأخّر، من أن يتحـوّل إلى تابو بذاته ولذاته. فرويد يؤكَّدُ علاقةَ آلياتِ الـدفاع بمجمـل منطقـة المحظورات، ونلحظ هنا علاقة "الافراغ" بسياق المحرمات اليتي تُرتكَبُ ثمَّ تُطهر. لماذا يشكّل التأثّر، عموماً، والذي يمكن أن يمثّلُ علامة صحّة، حالة قلق، عندما يتعلّق الأمر بالشعراء الأقوياء؟ هل يربح الـشعراء الأقوياء أم يخسَّرون أكثر كشعراء، في مضمار مصارعتهم لآبائهم الـشبحيين؟ هل تقومُ هذه قواسم التنقيح الـتي أسميناها namis، tessera، clinamen، وسواها، والتي تعدّلُ أو تسيءُ تأويلَ الأسلاف، بمساعدة الـشعراء على فردنة ذواتهم، وعلى أن يكونوا، حقيقةً، أنفسَهم، أم أنّها تـشوّهُ الأبناء الشعريين، بقدر ما تشوّه الآباء؟ أنا أفترض أنّ لهـذه القواسم التعديلية الوظيفة نفسها في العلاقات الشعرية المتداخلة لتلـك الـتي تؤدّيها آليات الدفاع في حياتنا النفسية. هل تقومُ آلياتُ الدفاع في حياتنا اليومية بإلحاق أذى بنا، يفوقُ نوبات التكرار التي تحاول أن تحرّرنا منها؟

يبدو فرويد هنا، أكثر وضوحاً، رغم جدليته، في مقالتـه المتـأخّرة القويّة، بعنـوان "تحليـلٌ ينتـهي ولا ينتـهي"، المكتوبـة عـام (1937). إذا أردنا أن نستبدل المريـدَ الـشعريّ بــ"الأنـا" الفرويـديّ، والـسلف بـ"الهو"، فإنّ فرويد يقدّمُ لنا صيغةً جيّدةً لمأزقِ الشّاعر:

عبر أمد طويل، يمدّنا الهروبُ، وتجنّبُ المآزق الصعبة، بوسائل وقائية لمواجهة الخطر الخارجيّ، لدرجة يصبح فيها الفردُ قوياً بما فيه الكفاية للتخلّص من الَّتهديد، عبر تعديل فعّال للواقع. ولكن لا أحد يستطيع أن يهرب من نفسه، وما من هروب ينفع ضدّ خطر يأتي من الداخل من هنا، كانت آلياتُ الدفاع لدى الأنا ملزمةً بفبركة الإدراك الداخليّ، بحيث تبتُ لنا صورةً الأنا بشلل، هو نتاج قيوده أو عماه حيال أخطائه، والنتيجة، في حقل الحوادث الفيزيائية، يمكن أن تُشبّهَ بالتقدّم الذي يحرزهُ عابرٌ مسكينٌ، في بلدٍ لا يعرفه . إنَّ غاية آليات الدفاع هي تجنَّب الأخطار. ولا أحدَ يستطيعُ أن ينكرَ بأنّها آليات ناجحة. إذ، من المشكوك فيه أن يستطيعَ الأنا التخلّي عنها، عبر تطوّره، ولكن من المؤكّد أيضاً أنَّ هـذه الآليات يمكن أن تصبح نفسَها مصدرَ الخطر. ليس أمراً نادراً أن يـدفع الأنا ثمناً باهظاً لقاءَ الخدمات التي تقدّمُها له هذه الآليات.

هذه الرؤيا الكئيبة تنتهي مع الأنا الناضج، أي الأنا، في أوج قوته، وهو يدافع عن نفسه ضد أخطار متلاشية، باحثاً عن بدائل لهذه الأصول المتلاشية. في بؤرة الصراع، بالنسبة الشاعر القوي، تمثّل هذه البدائلُ المنجزةُ صورَ المريدِ الأولى عن نفسه، هو الذي ينعي المجدَ الذي لم يستطع أن يحظى به أبداً. قبل أن نترك جانباً النسق الفرويدي، دعونا تنفحص، بشكل أكثر دقةً، الآليات الهامة "للهدم" و "للعزل"، قبل العودة إلى الظّلام الذي أطلقتُ عليه قاسمَ "كينوسيس" أو "الإفراغ".

يحيل فينيتشل "الهدم" إلى التفكير، وهو التنظيف الـذي ما يـزالُ يخضعُ لتابوات التطهر، والـذي يـنزع، في المحصلة، إلى فعـل هـو نقيض الفعل الإرادي، وإن كان يمارس الفعـل نفسه، تناقـضياً، مع المعنى المعكوس، اللاّواعي. التسامي الفنّي، بناءً على هـذه الرؤيـا، مرتبطٌ بمواقف تميلُ إلى تفكيك المـدمرات التخييلية. يقـومُ "العـزلُ" بفصلِ ما كان ملتحماً، محافظاً على الـصدمات، رغم تخلّيه عـن مدلولاتها العاطفية، في الوقـت الـذي يقـدم فيـه الطاعـة للتـابو ضـد اللمس. وغالباً ما تظهرُ التشوّهات المكانية والزمانية في شكلِ أعـراض عزل من هذا القبيل، كما نتوقّعُ، بحكم الصلة، هنا، بالتـابو البـدئي المفروض على اللّمس. إنَّ "كينوسيس" [تكرار وقطيعة] حركةٌ متناقضةٌ أكثر مـن "كلينـامن" [الانحراف] أو "تيسيّرا" [تكامل وتبضاد]، وهبي بالبضرورة تغري القصائد بالتوغُّل عميقاً في حقول المعاني التضادّية. ذلك أنه، خـلال عملية "كينوسيس" أو الإفراغ، يخسرُ الفنَّانُ معركتَه مع الفنَّ، ويـسقطُ الشاعرُ، أو يتأرجحُ في فضاء وزمانٍ يقيّدانه، حتى وهو يقومُ بتفكيـك أنساق السلف، عبر انـصهاره المقـصود والمتعمّد في أتـونِ القطيعـة. وقفتُهُ تبدو وكأنّها وقفةً سلفِهِ (مثلما تبدو وقفةً كيتس في بداية قصيدته "هايبريون" وكأنّها وقفة ميلتون) غير أنَّ معنى الوقفة يُفكّـكُ، إذ تُفـرغ الوقفةُ من أسبقيتها، التي هي بمثابة ربوبية ما، والشاعر المتمسِّك بهــا يصبح أكثر عزلة، ليس فقط عن أقرابِه، بل عن استمرارية ذاتِه نفسها. ما فائدةُ فكرة "كينوسـيس" الـشعريّة أو "الافـراغ"، لقـارئ يحـاولُ وصف قصيدةٍ أحسَّ بأنَّه مجبرٌ على وصفها؟ قاسمان اثنان، هما التكتّم والتضاد، يمكن أن يكونا مفيدين في دمج (أو فكّ) العناصر في قصائد متشعّبة، لكن القاسم الثالث \_ [تكرار وقطيعة] \_ يبدو أكثر قابليةً للتطبيق على الشعراء، وليس على القصائد. وبما أنّنا كقرّاء، نودّ دائماً أن نفرّق بين الراقص والرقصة، وبين المغنّى والأغنية، كيف يتسنّى لنا، في مغامرتنا الصعبة تلك، طلب العون من فكرة الإفراغ، هي التي تسعى للدفاع عن نفسها ضدّ الأب، مع أنّها، وبشكل راديكاليّ، تقومُ على هدم الابن؟ هل كينوسيس [التكرار \_ القطيعة] في قصيدة شـللي (أنشودة للريح الغربية) نوعٌ من الهدم، أو العزل لوردذورث أم لشللي؟ من الذي أفرغ، بذعرٍ أكبر، في قصيدة ويتمان (بينما كنت أتأرجحُ مع محيط الحياة)، إمرسون أم ويتمان؟ عندما يواجـهُ ستيفنس التجليـات المخيفة للخريف، هل كان خريفه هو أم خريف كيتس ذاك الذي فُرّغ

من أيّ عزاء إنسانيٌّ؟ أمّونز، قاطعاً كثبان خليج كورسنز، يفـرّغ نفـسَه من روح أعلى، بعـدما أدرك أنَّهـا خارجـه، ولكـن ألا ينقلـب معـنى القصيدة ضدّ فضيتها الأولى بأنّ الروح الأعلى لإمرسون تتجاوز حتّى تلك المرحلة؟ القصيدة التراجعية (Palinode) تبدو سمة لا مناصّ منها في المراحل الأخيرة من سيرورة أيّ شاعر رومانسيّ، ولكن هـل هـي أغنيته تلك التي يتوجّب عليه تكرارُ غنائِها نقيضاً لذلك؟ لا يرى دانتي، أو تشوسر، أو حتّى سبنسر، لا يـرون غـضاضة بتمريـر أخطـائِهم إلى الشَّعر، ولكن ميلتون، وغوته، وهوغو، يشجبون أخطاء أسلافِهم، أكثر مما يشجبون أخطاءُهم. مع شعراء حـديثين أكثـر تتناقـضاً، علـي غرار أولئك الأقوياء كبليك، ووردذورث، وبودلير، وريلكه، وييتس، وستيفنس، فإنَّ كلَّ شكلِ "للكينوسيس يقومُ بتفريغ طاقات السلف، كأنّما ليتمّ السعي إلى هدمٍ - أو - عزلٍ سحريٍّ، يهدف إلى إنقاذ التسامي النرجسيّ على حساب الأب. الكينوسيس، من هـذا المنظـور الشعريّ والتنقيحيّ، يبدو وكأنّه فعل نكران للذات، مع أنّه يميلَ لجعلِ الآباء يدفعون ضريبةً ما ارتكبوهُ من آثام، وربّما ما ارتكبه الأبناء أيضاً.

أصل إذن إلى الصيغة البراغماتية: "حيثما يوجدُ السلف، سيكونُ المريدُ، ولكن ضمن سياق القطيعة، الذي يتمّ على إثره تفريغ السلف من ألوهيتِه، بينما يبدو المريدُ وكأنّه يقوم بتفريغ ذاته". ومهما يكن من الحال الكئيب واليائس لقصيدة الكينوسيس [تكرار ـ قطيعة] فإنّ المريد يسعى لأن يكون سقوطَه ناعماً، في الوقت الذي يسقطُ فيه السلفُ بقسوة.

علينا أن نحجم عن التفكير بأنّ الشاعر يمثّل أنا مستقلّة، مهما تكـن نرجسية الشعراء الأقوياء باديةً للعيان. كلّ شاعر هو مخلوق متورّط في علاقة ديالكتيكية (التسامي، التكرار، الخطأ، التواصل) مع شاعرٍ آخر أو شعراء آخرين. في سياق الكينوسيس البدئيّ، يعثر القـدّيس بطـرس على نسق يصعب على أيّ شاعرٍ كشاعرٍ محاكاته، مهمـا تكـن قدرتـه على التحمّل قويةً:

لا تدع شيئاً يُنجزُ من خلال الصراع أو الخيلاء، بل من خلال تواضع العقل . دعٌ كلّ امرئٍ يحترمُ الأخرين أكثر مما يحترم ذاتَه .

لا تنظر فقط إلى أشياء الآخر، بل إلى ما له من أشياء لدى الآخرين. دع هذا العقل يتجلّى فيكَ، والذي كان أيضاً متجلّياً في يسوع: المسيحُ، كونه خُلِقَ في صورة الله، اعتقَـدَ أنّهـا ليـست قرصـنةً أن تكون متساوياً مع الله:

ولكن لم يعط لنفسه أيةَ سمعةٍ، وتنكّر في زيِّ خـادمٍ، وخُلـقَ في هيئةِ البشر:

ولأنَّه خُلِق في هيئة الإنسان، تواضعَ بنفسه، وصار مطيعاً لربَّه حتى الموت . . .

مقابل هذه الحالة من "الكينوسيس"، نستطيع أن نـضعَ محاكـاةً شيطانيةً تمثّل الإفراغَ الشعريّ بإطلاق، وهـي ليـست فقـط حالـة مـن تواضع الذات، بل تشملُ كلّ الأسلاف، وتمثّل بالضرورة تحدّياً حـتى الموت. يصرخ بليك مناجياً تيرزه (Tirzah) قائلاً:

> Ö\_\_\_\_\_o t.me/t\_pdf

> > عندئذٍ، ماذا سأفعل بعلاقتي بك؟

كلٌّ ما خُلقَ عبر الولادةِ الفانية

لا بدّ أن يتلاشى مع الأرض

ليُبعثَ من سيرورةِ الخلق حرّاً؛

فصل برزخيّ بيانٌّ باجماه نقدٍ تضادّي

إذا كان التخيّلُ يعني التأويل الضالّ، بحيث يجعلُ القصائدَ جميعَها في علاقةٍ تـضادّيةٍ مـع أسـلافِها، فهـذا يعـني أنّ الـشّاعر الـذي يقـومُ بالتخييل، منساقاً وراء شاعر آخر، يتعلّمُ اسـتعارات هـذا الـشاعر في أفعاله القرائية. يصبح النقد، تبعاً لذلك، تضادّياً أيـضاُ، كسلـسلة مـن الانحرافات إزاءَ أفعالٍ فريدةٍ من سوءِ الفهمِ الخلاّق.

الانحرافُ الأوّل هو أن نتعلّم قراءةَ سـلفٍ عظيمٍ ــ شـاعرٍ، مثلمـا أُجبرَ أحفادُهُ العظماءُ على قراءتِهِ.

الثاني هو أن نقرأً أحفادَه، وكأنّنا تلامذتَهم، وبالتـالي نجـبرُ أنفـسَنا على تعلّم كيف وأيـن يجـب أن نـنقّحَهم، إذا كنّـا حريـصين علـى أن نُوجَدَ نتيجةً لعملِنا، ويعترف بنا الأحياءُ الذي يحيون حياتَنا.

مع ذلك، ما من مسعى من هذه المساعي يمكن إدراجــه في نطــاق النقد التضادّي.

يبدأ هـذا النقـد عنـدما نقـيسُ الانحـرافَ (clinamen) الأوّل على الثاني، وعندما نتفهّم تمامـاً نـبرةَ هـذا الانحـراف، ونطبّقـه، كقاسـم تصحيحيّ، لقراءةِ النموذج الأوّل، ولكن ليس لقراءةِ الشّاعرِ الثاني أو مجموعة الشعراء الثانية. ليس بالإمكان ممارسة النقد التضادّي وتطبيقه على شـاعر راهـن، أو مجموعـة شـعراء، إلاّ إذا اسـتطاعَ هـؤلاء أن يجدوا لأنفسهم تلاميذاً ليسوا نحن. ولكـن هـؤلاء التلاميـذ يمكـن أن يكونوا نقّاداً وليسوا شعراءً.

قد يقول قائلٌ، معترضاً على هذه النظرية، أنَّه قلَّما نقرأُ الـشَّاعرَ كـشاعر، بل نقرأه فقط من خلال شاعر آخر، أو نقرأُ شاعراً آخر من خلالِهِ. جوابُنًـا هنا سيكون متشعّب الجوانب: نحن ننفي أنه بالإمكان أن يوجد الآن، أو أنه سبق ووجُد من قبل، أو سيوجد لاحقاً، شاعرٌ كشاعر ـ بالنـسبة للقارئ، مثلما يتعذَّرُ علينا عناق أيَّ شخص بمفرده (جنسياً أو غيره)، فنحن نعانقه ككلُّ متكامل، ونعانقُ فيه رومانسَ العائلة، الـذي ينتمـي إليه، برمّته. بـالرّوح نفـسها، يتعـذَرُ قـراءة أي شـاعر مـن دون قـراءة مجمل رومانس عائلته أو عائلتها، كشاعر أو كشاعرة. السؤال هنـا هـو الاختزال، والطريقة المثلمي لتجنّبه. أشكال النقد البلاغمي، والأرسطي، والظـاهراتي، والبنيـويّ، كلّهـا تختـزلُ في قراءاتهـا، وتحيلُ، إمّا إلى الـصور، أو الأفكـار، أو الأشياع القائمـة، أو ماهيـة الصوت. أشكال النقـد الأخـرى، كالنفـسيَّة والفلـسفيَّة والأخلاقيـة، تختزل هي أيضاً، وتحيل إلى مفهومات موازية، كـسابقاتها. نختـزلُ، فنحيلُ، إلى قصيدةٍ أخرى \_ إذا كان لابدّ من ذلك على الإطلاق. لأنّ معنى القصيدة لا يمكن أن يكون سوى قصيدة أخرى. هذا ليس مجرّد حشو عابر، أو حتّى حشوٌّ عميق، بما أنَّ القـصيدتين ليـستا القـصيدة نفسها، وحياةً شخصين ليست الحياة نفسَها. القيضية هنا هي الاستسهال الصّحيح، أو الاستخدام الصحيح للتّاريخ، ولـيس سـوء استخدامه كما يعبر نيتشه. ليس التاريخ الـشعريَّ سـوى الطريقـة الـتي يكابدُ فيها الشعراء، كشعراء، شعراء آخرين، تماماً مثلما ننظر إلى السيرة الحقيقية على أنهما الطريقية التي يكابدُ فيهما المرءُ عائلتَه \_ أو استبداله للعائلة بأصدقاء وعشّاق. تلخيص: يمكن القول إنّ كـلّ قـصيدة هـي بمثابة التأويـل الـضالّ للقصيدة الأمّ. ليست القصيدة محاولةً للتغلّب على القلـق، بـل إنّهـا القلق عينه. التأويلات الضالّة للشعراء، أو قصاًئدهم، هي أكثر تطرّفـاً من تأويلات النقّاد الضالّة أو نقدهم، ولكن هذا اخـتلاف في الدرجة فقط، وليس في النوع. لا توجدُ تـأويلات مطلقـة، بـل ثمّة تـأويلات ضالّة فحسب، لذلك يمكن اعتبارُ النقدِ شعراً منثوراً.

النقّاد يكونون أقلّ أو أكثر قيمةً من نقّاد آخرين فحسب، تماماً كالشعراء الذين قد يكونون أقلّ أو أكثر قيمةً من شعراء آخرين. فكما أنّ الشاعر يجب أن يجد هويته من خلال ثغرة يجدها في السلف، كذلك الأمر بالنسبة للناقد. الفرق بينهما هو أنّ للناقد المزيد من الأهل. أسلافُه هم الشعراءُ والنقّادُ معاً. ولكن \_في الحقيقة \_ الأمر نفسه ينسحب على أسلاف الشاعر، في أغلب وأكثر الأحيان، ما دامَ التاريخُ يتمطَّى طولاً.

الشعرُ هو قلقُ التأثّر بإطلاق، وهو التكتّمُ، والانحـرافُ المـؤدّبِ. الشعرُ هو الفهمُ الضالّ، والتأويلُ الضالّ، والحلفُ الضالّ.

الشعرُ (الرومانسُ) هو رومانسُ العائلةِ أيـضاً. إنّـه سـحرُ الـسِفاح، بعدما هُذّبَ، عبر مقاومةِ ذلك السّحر.

التأثّرُ (influence) هو الزكامُ أو الإنفلونزا (influenza) ـ مرضٌ نجميّ. لو كان التأثّرُ صحّةً، من كان سيكتبُ قصيدةً؟ الصحّةُ سكونٌ.

الـشيزوفرينيا شــعرٌ رديءٌ، لأنَّ الــشيزوفرينيّ فقــد قــوّةَ التكــتّمِ المنحرفِ والمتعمّد. الشعر، تبعاً لذلك، انقباضٌ وانبساطٌ، في آنٍ معاً، ذلـك أنّ كـلّ قواسم التنقيح هي بمثابة حركات انقباضية، في حين أنّ الابتكار حركةٌ انبساطية. الشعرُ الجيّـدُ هـو ديالكتيـكُ الحركـةِ التنقيحيـة (انقبـاض)، والانفتاحُ نحو الخارج عبر السّفرِ (انبساط).

يمكنُ اعتبارُ وليـام إمبـسون وويلـسون نايـت، أفـضل ناقـدين في عصرنا، لأنّهما مارسا التأويل الضالّ، تضادّياً، أكثـر مـن كـلّ النقّـاد الآخرين.

عندما نقول أنّ معـنى القـصيدة لا يمكـن أن يكـون سـوى قـصيدة أخرى، فإنّنا نعني بذلك أفقاً تندرج فيه عدّة قصائد: قصيدة أو قصائد السلف.

> القصيدة التي نكتبها كنوع من القراءة. القصيدة – الخصمُ، ابنةُ أُو حفيدةُ السلفِ. القصيدة التي لم يتسنَّ لها أن تُكتبَ بعد، أي، القصيدة التي كان يجب أن تُكتبَ على يد

ذلك الشّاعر بعينِهِ . القصيدة المركّبة ، المؤلّفة من هذه القصائد مجتمعةً ، في مزيجٍ خلاّق.

القصيدةُ هي كآبة الشاعر إزاء ما يعوزهُ من ريادة. الفشلُ بإنجابِ ذاتِه ليس سبباً في كتابةِ القصيدة، لأنّ القصائد تنبثقُ من وهم الحريّة، ومن إحساس ممكن بالريادة. لكنّ القصيدة ـ على نقيض العقل في حالة الخلق ـ هي شيءٌ مصنوعٌ، وكونها كذلك، هي قلقٌ ناجزٌ.

\* \* \*

## الفصل الرابع

الآنَ، وفي النهايةِ، تستمرُّ الحقيقةُ العليا في هـذا الموضع، وتظلَّ غير معبّر عنها: وربّما لا يمكن التعبيرُ عنها؛ وكلّ ما نقوله هو بمثابة تذكّر بعيدٍ للحدْس. الفكرة التي أستطيعُ الاقتـرابَ منـها الآن أكثر من غيرها هي هذه: عندما يكون الخيرُ قريباً منكَ، عندما تتأجِّجُ الحياة في داخلك، فإنَّما يحدثُ هذا بطريقةٍ غير معروفة أو مألوفة، ولن يكون بإمكانك التعرّف إلى خطى الآخرين، ولن تـري وجه أيَّ إنسانٍ، ولن تسمعَ بأيَّ اسم، \_ ستكونُ الطريقةُ، والفكرةُ، والخيرُ، جميعها غريبةً عنك، وجديدةً كلِّ الجدّة. سوف تقصى المثال والتجربة. تؤخذُ الطريقةُ من الإنسان، وليس إلى الإنسان. كلَّ الأشخاص الذين وُجدوا على الأرض سيكونون بمثابة مهندسين منسيين لها. الأملُ والخوف أمران سيّان فيها. ثمَّة قـانون، حتّى في الأمل. في ساعة الرؤيا، لا يوجد شميءٌ يمكن أن يسمّى العرفان، وربّما الغبطة. الروح المشحوذةُ إلى مرتبة الهـوى، تـرى الهويةَ والسببيةَ الأزليةَ، وترمقُ الوجودَ الـذاتيَّ للحقيقة والحقّ، وتهدّئ من روعها بمعرفة أنَّ كلَّ الأشياء تسير في الطريق الصحيح. الفيضاءات السشاسعة للطبيعية، والمحيطُ الأطليسي، والبحر

الجنوبي؛ والفواصل الطويلة للـزمن، والـسنينُ، والقـرونُ، كلّهـا ليست بذات قيمة. هذا الذي أفكّر فيه، وأشعرُ به، يكون مبثوثاً في كلّ حالةٍ سابقةٍ من الحياة والظروف، ويبطّن حاضري، وما نـدعوهُ بالحياة والموت.

إمرسون، (الاعتمادُ على الذات)

## DAEMONIZATION

## أو السموّ المضادّ

ينبغي على الـشاعر القـويّ، الجديـد، أن يـصالحَ في ذاتـه بـين حقيقتين نختصرهما بجملتين، الأولى: "صيرورةُ العرق هي الـرّوحُ الحارسةُ daimon"؛ والثانية: "كلَّ الأشياء تُبتكرُ من خلالِه، ومـن دونه لا شيءَ يُبتكر، مما كان قد أبتكر من قبل". السعر، على نقيض ما يشاع عنه، ليس صراعاً ضدّ الكبت، بل هو، ذاتـه، نـوعٌ من الكبت. لا تأتى القصائدُ كاستجابةٍ ليزمن راهـن، مثلما تـصورً ريلكة، بل كاستجابة لقصائد أخرى. "الأزمانُ هي المقاوَمةُ"، قال ريلكة، وكان بإمكانه أن يقول بشكل أفضل: "قصائدُ الأسلاف هـي المقاومةُ عينُها"، لأنَّ القصائد الجديدة (befreiungen) تنبجس من توتّر أكثرَ مركزيةً مما استطاع ريلكة أن يتكهّن به. التاريخ، بالنسبة لريلكة، فهرسٌ للرجال الذين ولـدوا بـاكراً جـداً، ولكنـه كـشاعر قوى، لن يسمح لنفسه بأن يدرك أنَّ الفنَّ هو فهرسُ الرجال الـذين ولدوا متأخّرين جداً. ليس إذن هو الديالكتيكُ القائمُ بين الفنّ والمجتمع، بل هو الديالكتيك القائمُ بين الفنَّ والفـنَّ، أو مـا كـان ريلكه قد عبّر عنه بصراع الفنّان ضدّ الفنّ؛ هذا الديالكتيك أصابَ بعدواه ريلكـة أيـضاً، الـذي تجـاوز كـلَّ أسـلافه المحـبَطين، لأنَّ القاسم التنقيحيّ، المسمّى "السموّ المضادّ"، كان أقـوى لديـه مـن أيّ شاعر آخر في عصرنا. <u>"الأرواح</u> الحارسة تختبئُ وتكون خرساء"، يقـول<u>ُ إمرسـون</u>، وهـي تختبئ في كلِّ مكان حوله، ويشكل مسموع. عندما تحدّث القدماءُ عن الأرواح الحارسة، فقد كانوا يعنون (كمَّا قال درايتون): "تلك التي بسبب عظَمَةِ عقلِها، اقتربتْ كشيراً من الآلهة. أن تولدَ من نسلِ سماويّ فهذا ليس سوى امتلاكك لروح عظيمة وشامخة، أعلى بكشير من ضعف البشر." القوّةُ الـتي تجعـلُ مـن الـشّخص شـاعراً هـي قـوّةُ ساميةً، لأنّها هي التي تـوزّعُ وتقـسّمُ (وهـي المعـني ـ الجـذر لكلمـة daemonic [روح حارســة]). إنّهــا تــوزّع أقــدارَنا، وتقــسّم هباتنــا، وتعوّضنا عن كلّ ما تأخذُهُ منّا. هذا التقسيم يبتكرُ النظامَ، ويـشرعنُ المعرفة، ويعبثُ بنا حيث يجب له أن يفعل ذلـك، ويباركُنـا بالجهـل حيث يجب أن يبتكرَ نظاماً آخر. الأرواحُ الحارسةَ تبتكرُ بوساطةِ الهدم ("مرمرُ الهجرةِ الراقصة/ تشيعُ ضراوة مريرة من التعقيد")، مع ذلـك، كلّ ما تملكه هو صوتها، وهذا جلّ ما يملكُهُ الشعراءُ أيضاً.

وُجدت أرواحُ فيسينو (Ficino) لكي تُحضِرَ الأصوات من الكواكب إلى أناس مفضلين. هذه الأرواح كانت التأثّر، متنقّلةً من كوكب زحل إلى السخص العبقريّ في الأرض، حاملةً معها أسخى أنواع الكآبة. ولكن، حقيقة الأمر، أنّ الشاعر القويّ لا "تتملّكه" مطلقاً أيةُ روح. عندما ينضج ويصبح قوياً، يتحوّل إلى الرّوح الحارسة ذاتها، بل يتماهى معها، إلا إذا ضعف ثانيةً. "التملّك يؤدّي إلى تماه كلّي"، يشير أنغوس فليشتر. في إطار مواجهةِ السمو الفنّي للسلف، يعايشُ الشاعرُ القويّ، حديثاً، حالةً من المس (daemonization) أو السمو المضاد، يكشف وظيفتَه الضعف ألنسبيّ للسلف. عندما يصاب المريد بالمس، فإنّ سلفه يُؤنسَ بالضرورة، ويفيض محيطٌ جديدٌ من الكينونة المتحوّلة للشاعر الجديد. هذه هي القضيَّة، فالسموَّ الفنَّى للشاعر القـويَّ لا يمكنـه أن يكـون سموَّ القارئ، إلاَّ إذا كانت حياة كلَّ قارئ قصَّة مجازية سامية أيـضاً. السموِّ المضادِّ لا يتمظهر في شكل محدوديةٍ للخيال الطَّامح في إثباتِ كفاءتِهِ. في هذا التحوّل، فإنَّ الموضوع المرئي الوحيد الـذي يتلاشـي ويضمحلَّ هو الصورة الشاسعة للـسلف، حيـث يجـد العقـلُ سـعادتَه القصوى في الإنرماء على ذاته. النقد الرفيعُ الذي يقدّمه بـيرك الرفيم هو نموذج لقراءة السموّ الفنّي: رعب ممتع، مترافق مع ما أطلـق عليـه الناقد برايس "التأكيد المضادّ لحفظِ الذات". قارئ بيرك يبيحُ للتعاطفِ ما ينكرُهُ على الوصف؛ إذ هو يحرص فقط على رؤية أكثر الملامح ضبابيةً. في حالة المسَّ الرَّوحاني، يرى الوعي الشعريِّ المتطوَّر معـالمُ واضحةً، ويمنح للوصفِ ما كان قد أغدقَه على التعاطف. ولكن هـذا "الوصف" هو قاسم تنقيحيّ، أو رؤيـا ممـسوسة، يبقـى علـى إئرهـا السلفُ العظيمُ عظيماً لكنَّه يخسرُ أصالتَه، متنازلاً عنها لـصالح العـالم الخارق، أو فلك القوَّة الروحانية التي يختزل الـشاعر بهاءُهـا الآن. إنَّ القاسم المسمّى daemonization أو السموّ المضادّ هو بمثابة حرب بين نوعين لدودين من الغرور، أما من يفوز، مؤقتاً، فالطاقة على التجدّد.

كمنظّر للتكتّم الشعريّ سأتوقّفُ هنا، إذا استطعت، لأطوّر مفهومَ السموّ المضاد، جاعلاً منه حالةً بحدّ ذاته، دون النكوص إلى لاهوتية سلبية. ولكن السموّ المضادّ لا يوجد إلا بتدخّل الخارق، وما من توصيف لهذا القاسم التنقيحيّ يستطيع أن يقصي فكرةَ المقدّس. يودّ كلّ شاعر قويّ القول، ربّما، مع بليك وويتمان، بأنّ كلّ شيء حيّ هو مقدّس، ولكن، هذان الشاعران لا يصلحان أن يكونا النموذج هنا، فكلاهما ممسوس تماماً بالسموّ المضادّ. في كلّ الأحوال، ثمّة سياقٌ يشرقُ الخارقُ من خلاله دائماً. هذا السياقُ خـال، ومفـرّغٌ، أو منفيٌّ، مـن قبـل الـشعراء أنفسهم، في حين أنّ الإشراق ذَاته يعيدنا إلى أحزان التألّه قاطبةً.

يتعلَّمُ الشاعرُ الشابّ التألّه، أوّل ما يتعلّمه، عندما يكتنهُ الطاقةَ المخيفةَ لسلفه بوصفه تجسيداً للآخر بإطلاق، وكقوّة متملّكة. يكون هذا الاكتناهُ، الذي يبدو في مراحله المبكّرة هبةً من الحدس، أكثر منه هبةً من التألّهِ، مستقلّاً عن الإرادة، مع أنّه واع بكليته. أن يؤلّهَ الـشاعرُ المجدَ الذي يكونُهُ فهذا يؤدّي إلى خلط الهبات، عندما يكون هناك قلق عميق حول ما إذا كان قد حقّق ذاته أم لا. هذا الشعور بالمجد، إذا اعتبرناه بمثابة خطأ يُرتَكَبُ ضدّ الحياة، هو بالضرورة خطأ الستّاعر كشاعر، هو الذي ينبغي أن يحقّق الخيال، عبر نفيه الإنسانيةَ الكاملةً للخيال. تبدو حصافةُ نبتشه القوية، في هذا السياق، مناسبةً جداً:

إذا كان الإنسانُ في كلّ ما يفعله مدركٌ لعبثية الإنسان، فإنّ نشاطه سيرتدي في عينيه صفةَ الهدر . ولكَنَ أن يشعر ذاتَه مهدورةً بالقدر نفسه الذي تُهدَر فيه الإنسانية جمعاء (وليس الفردية فقط) مثلما يُهدَرُ برعمٌ واحدٌ في الطبيعية، فهذا شعور لا يوازيه أي شعور آخر. ولكن من هو القادر على شعور كهذا؟ بالتأكيد الشاعر فقط، والشعراء يعرفون دائماً كيف يواسون آنفسهم .

إنَّ نفيَ السلفِ مسألةٌ غير ممكنة أبداً، بما أنَّ المريـد السَّاعر غير مستعدّ للاستسلام، ولو مؤقّتاً، لغريـزة المـوت. لأنَّ التألّـه الـشعري يسعى، دائماً، وحرفياً، للخلود، والقصيدةُ بإطلاق يمكـن أن تُعـرّفَ بأنها الانحراف عن موتٍ محتمـل. الطريـق الـتي تغـري المـرء باتجـاه النفي هي فعل بدائي، وفعل الكبَّت الذي يستمرّ مـن خلالـه الإنـسان في الرغبة، حيث لا يفقدُ غائيتَه، مع أنّه يحـرم الرغبـةَ أو القـصدَ مـن أي حضور واع في عقلِه. "النفي يساعد فقط في تفكيك واحدة من نتائج الكبت \_ بما أنّ موضوع الصورة قيد التحليل غير قادر على الدخول في النفي. والنتيجة هي نوع من الرضوخ الفكري لما كان قد قُمع، بالرغم من أنّ القمع في كافّة مستوياته الجوهرية يبقى حياً". هذه الصياغة الفرويدية تمثّل النقيض التامّ لعملية السموّ المضادّ (daemonization)، وتشير إلى سقف آخر، لا يمكن لأيّ شاعر قويٍّ، أن يسمح لنفسه القبولَ به.

ما هو، بالتحديد، العنصر الرّوحاني الذي يجعل من المريد شاعراً قوياً؟ كلّ وعي غير قادر على النفي لا يمكنه العيش مع مبدأ الواقع. ولكن، لن تسمح حتمية الموت بأن يتم القفز من فوقها، دائماً، والبشر ليسوا بشراً بدون الكبت، مهما كانت قوية قدرة المكبوت على العودة. قانونُ التعويض، أو ما يعبّر عنه إمرسون بــ لا شيء يؤخذ مقابل لا شيء، " أمرٌ يشعرهُ حتّى الشعراء، على الرغم من اللحظات القصيرة جداً التي يشعرون بها بأنّهم آلهة محرّة. ومهما تكن طبيعة الروح الحارسة، فسوف لن يكون هناك أي شذوذ متعدد الأشكال للرّوح، ناهيك بأن الكبت المنفي لا يفرزُ سوى كبت آخر. "الروحاني" لدى الشعراء لا يمكن تمييزة عن قلق التأثر، وهذا، يا للحسرة، هوية حقيقية، لا نظير لها. يشبه رعب القاري من السمو الفني بقلق كلّ شاعر قوي جاء بعد

بيـدَ أنَّ إمرسـون، الـذي يمثـل، بـلا منـازع، نبيَّـاً للـسموّ الفنّـي الأمريكي، (وسموّهُ سموٌّ مضادٌّ دائماً) سوف يحتجّ بشكل جميل على همسنا الحزين، حول حقيقة وجـود كـون المـوت، بـالرَّغُم مـنُ كـلّ شيء: "... كلّ ما تدعوه بالعالم هو ظلّ لذلك الجوهر الذي هو أنـت، والابتكار الأبديّ لقوى الفكر، ولتلك الرؤى المستقلّة وغير المستقلّة عن إرادتك .... أتظنني ابناً لظروفي! إنني أصنعُ تلك الظروف". باحترام ودود يجيبُ تلميذُ التكتم الشعريّ، هامساً: "لا شك أنّك تفعلُ، وتفعلُ، ولكن إذا كان ذاك الظرف هو وقفة الشاعر، وقد تشابكت مع الظرف الحيّ للأسلاف، فإنّ ظِلّ جوهرك سوف يلتقي ويتماهى مع ظلَّ أعظم منه". يمكن أن نستشهدَ بشللي ضدّ إمرسون، هنا، مضمراً اعتدالاً إنكليزياً نموذجياً:

... شاعر واحد قوى هو تحضة الطبيعة ويمكن أن يُدرس، بل يجب أن يُدرس، من قبَل شاعر آخر . يمكن لهذا الآخر، بكلّ حكمة وسهولة، أن يكتشف أنّ عقلَ هذا الشاعر ليس فقط مجردً مرآة كلَّ ما هو جميل في الكون، مستثنياً من تأملاته الحمالَ الكامن في كتابات أحد معاصريه . ارتكابٌ كهذا سوف يدخل في باب الافتراء، إلاّ إذا قام به عقلٌ مقتدرٌ . والنتيجةُ ستكون، حتى بالنسبة له، مشوِّهةً، غير طبيعية، وبلا فاعلية . الشاعر حصيلة مركّبة لتلك القوى الجوانية القادرة على تحويل طبائع الآخرين، وتعديل المؤثرات الخارجية بحيث توقظ وتقويّ تلك القوى؛ إنه يجمع بين البرّانى والجوّانى معاً. هنا يكون عقل كلَّ إنسان، في هذا السياق، قابلاً للتغيير تحت تأثير مواضيع الطبيعة والفنّ، وتحت تأثير كلّ كلمة، وكلَّ تلميح، سُمحَ لها بالدخول والتأثير على وعيه . هـذا العقـلُ مـرآةٌ تعكسُ كافَّة الأشـكال، لتؤلَّفَ شكلاً واحداً. الشعراء، مثلهم كمثل الفلاسفة، والرسامين، والنحّاتين، والموسيقيين، هم، بمعنى مـن المعانى، مبتكرو عصرهم، وبمعنى آخر، ابتكاراتٌ لهذا العصر. من هذا الرّضوخ لا يفلتُ أحد، حتّى الأكثر سمواً .

الرّضوخُ الذي يعنيه شللي، كما يعرف هو، يكون أمام السلف، الذي كان قد ابتكرَ (مثله كمثل روسّو) روحَ العصر. في علاقته مع وردذورث استطاع شللي أن يصبح شاعراً قوياً، بدءاً من قصيدته (ألاستُر Alastor)، عبر تحليق رؤيوي، وحركة تصاعدية، ترميان الرّوح الحارسة أفقياً وعمودياً. سموّ شللي المضادّ هو هذا الانرماء التصاعديّ، إذ يجبرنا، أكثر من أيّ شاعر آخر، متجاوزاً حتى ريلكة، على رؤيتِهِ بين جمهرة الملائكة، شركائه الروحانيين في بحثه عن الكلية.

يتحدّث بول دي مان في معرض تحليله للناقد بينزوغنى عن "الاحتمال التخيّليّ لما يمكن أن يُسمّى بالسقوطِ صعوداً"، وعن الهبوط الناتج، و"احتمال السقوط والاتكالية التي تلي لحظات التحليق"، أو ما كنت قـد أسميتُـهُ، اعتباطاً، كينوسـيس أو[التكـرار ـ القطيعـة]. ينظـر بـول دي مـان إلى الإفـراط (Verstiegeheit)، وفقـاً لمفهوم بينزوغنر، (كما يترجم الكلمة باقتدار جاكوب نيدلمان، معتمداً على جذرها الذي يعنى "التسكُّع فيما وراء التخوم") بوصفه خطراً تخييلياً مستقلاً، بيد أنَّ الـسقوط صـعوداً يمكـن اعتبـاره بمثابـة الصيرورة، في حين أنَّ الإفراط حالةٌ تتبعُ كنتيجة. في انرمائه في فلـكِ المجدِ المُسكِر لقوّة سلفه، يتصرّفُ المريـدُ الـشاعرُ وكأنّه يعـزّز مـن تجربة الفيض التي تهجره، وهو ما يزال في الأعالي، كونـه ارتقـى إلى إفراط هـو "بمثابـة فـشل للعلاقـة بـين الطـول والعـرض، بـالمعنى الأنثروبولوجيّ". هذا هو الوجود الإنساني مفرطاً في كينونتـه، وكآبـةً الشاعر الخصوصيةً، تلك التي تجلَّت، بغرابة، لدى بينزوغنـر، لـدى واحدة من شخصيات إبسن، وتحديداً "سولنيس"، التي لا تبدو مثـالاً مناسباً لفكرة ضخمة كهذه، تتمحور حول اللاتناسق. إنّ تلخيص بينزوغنر مفيدٌ إذا قرأناهُ بطريقة الخطف خلفاً، فالتخلّص من الإفراط، كما يقولُ، يكون ممكناً فقط "بمساعدة خارجية"، كما هو الحال مع متسلّق الجبال، الذي يجد نفسَه فوق أعلى جرف شاهق، بحيث لا يقدر على العودة. دعونا نتفق بأنّ الشاعر القويّ، بصفته شاعراً، هو، بالتعريف، خارج أية "مساعدة خارجية"، ولأنه محض شاعر، قد تسهمُ هذه المساعدةُ بتدميره. ما يراه بينزوغنر حالةً مرَضيةً (باثولوجية) ليس سوى صحة منحرفة، أو سموّ منجز للشّاعر الناضج.

يحدّدُ فان دن بيرغ، في مقالة مدهشة عن دلالة الحركة الإنسانية، ثلاثة أنماطٍ توحي بتلك الدلالة: المنظرُ الطبيعيُّ، والـذَّاتُ الداخليةُ، ونظرةُ الآخـر. إذا نظرنـا إلى دلالـة الحركـة الـشعرية، بمعـني بنيـة القصيدة، وإيماءاتها، حتى وإن كنَّا نتحدَّث عن قصائد الإنسان، فهذا النسق الثلاثي يمكن تحويله إلى: الإقصاء، والنرجسية، ونظرة السلف المتخيّلة. من أجل أن يجهّز أفقَ السلفِ لنفسه، يترتّب على الـشاعر المريد أن يقصيه [الأفق] بعيداً عنه. ومن أجل تحقيق ذات أكثر جوّانية من تلك التي يتمتّع بها السلفُ، يصبح المريدُ بالـضرورة أكثرَ أنانيـةً. ومـن أجـل أن يتجنّـب نظـرة الـسلف المتخيّلـة، يـسعى المريـد إلى حصرها ضمن إطار ما، وهذا ما يؤدّي \_ نقيض مـا هـو متوقّع \_ إلى توسيع النظرة، وبالتالي استحالة تجنّبها. ومثلما يشعر الطفل بأنّ أبـواه يستطيعان رؤيته أينما توارى بين الزوايا، كذلك هـو الـشاعرُ المريـدُ، فهو يشعر أنَّ نظرةً ساحرةً تطاردهُ في كلَّ حركةٍ مـن حركاتـه. النظـرة المشتهاة تكون محبّبة أو ودودة، لكنّ النظرة التي تبعثُ على الخـوف توبّخُ، أو تحيلُ المريدَ إلى شخصٍ لا يصلح للحبّ الرفيع، وبالتـالي تقصيه من مضمار الشعر. وأثناء تجواله بين المناظر الطبيعية، والـتي غالباً ما تكون بكماء، أو بـين أشـياء قلّما تتحـدّثُ إليـه، كما تفعـلُ غالباً، بإلحاح، مع سلفِهِ، يدركُ المريـدُ ضـريبةَ الجوّانيـةَ المتفاقمـة، والانفصال الأكبر عن كلّ شيء رحب. هذه الخسارة تكون متبادلةً مع العالم، إذا قارناها بإحساس السلف بأنّه إنسانٌ تتحدّثُ إليه كلُّ الأشياء.

إنَّ وجهةَ المسِّ الشعري تكون دائماً باتجاه السموِّ المضادِّ، أو مـا يسمّيه الإحيائيون الفرويديون، من أمثال ماركوس وبـراون، مـستندين إلى فرويد، بعودةِ المكبوت. لقد تعلُّم شللي جيداً، كمثل كلِّ الشعراء الأقوياء، (كشاعر، وربّما ليس كإنسان)، أكثـر مـن أيّ شـاعرٍ يعـيشُ الآن، بأنَّ المكبوتَ لا يمكن أن يعودَ، على الأقلِّ من خلال القصائد. ذلك أنَّ كلَّ سموَّ مضادٌّ يتحقَّقُ عبر كبتٍ أعظم، يكونُ أكثر نضارةً من السموِّ الفنِّي للسلف. المسَّ الشعري يحاولُ أن يفاقمَ قوَّةُ السَّلف باتجاه مبدأٍ أعظم، يتجاوز مبدأه، لكنَّه، براغماتياً، يجعل مـن الابـن روحـا حارسة، ومن السلفِ مجرَّد إنسانٍ فحسب. تبدو الحقيقة الأكثر مـرارة في التّـاريخ الـشعري لعـصر مـا بعـد الأنـوار جـدّ حامـضة لـذائقتِنا الوجدانية، ولم ينجح البهرجُ الجدلي للنيتشوية قطُّ بطمس حقيقة نـودّ تجنّبها من أجل الخير الاجتماعي للأكاديميات. الروح الحارسة داخـل كلُ منَّاما هي سوى القادم المتأخَّر، أمَّا الإنسانيَّ فهو أوديب الأعمـي، أو التماسك الكلِّي الذي يعـرفُ أنَّ الحيـاةَ لا يمكـنُ أن تُـبرَّرَ كظـاهرةٍ جماليةٍ، حتّى وإن تمّت التضحيةُ بتلك الحياة جميعها لصالح البعـد الجمالي. يأخذُ شوبنهور، وليس نيتشه، يأخذ شرفَ السبق هنا بمواجهة الحقيقة، كما يعرف ذلك نيتشه، وبخاصّة في كتابه (ولادة التراجيديا)، حيث يحاولَ أن يتغلّبَ على سلفه المعتم، عبر دحضه له مباشرةً. مـن لا يستطيع أن يلحظ في وصف شوبنهور للـشعر الغنـائيّ، كمـا قـال

نيتشه، بأنّه قُدّم كفنّ لم يُنجز تماماً أبداً؟ الأغنية الأصيلةُ ـ بالنـسبة إلى شوبنهور \_ تعبّرُ عن حالةِ العقل المشوّش والمنقسم، بين فعـل الإرادة والتأمّل الصرف. كابن ممسوس لـشوبنهور، يحتج نيتشه، بفـصاحة عالية، بأنَّ الفرد المكافح الذي يسعى إلى تحقيق غاياته الأنانيية هيو مجرّد عدوّ للفنّ، وليس لأصل الفنّ. بالنسبة إلى (نيتشه) يكون الإنسان فنَّاناً بالقدر الذي يكون فيه متحرَّراً مـن الإرادة الفرديـةِ، "متحـوَّلاً إلي فضاءٍ تحتفل من خلاله الذاتُ الحقيقية بخلاص الذاتِ والحقيقة معاً، ولكنه خلاصٌ قائمٌ في الوهم فحسب". ينسَجُ فَرُويها)، بنسرة إنسانوية جميلةٍ، على منوال نيتشه المبكَّر، في مثالية هذا الأخير العالية، لكـنّ الزَّمن أظهرَ الحكمةُ الأعظمَ لشوبنهور. إذ ماذا يمكن أن تكون الـذاتُ الحقيقةُ سوى الكبت؟ الأنا ليست عدواً للفـنّ، بـل هـي أخـت الفـنّ الحزينة. والموضوعُ الحقيقيُّ للفنَّ هو عدوَّ الفنَّ الأكبر، أقصد الملاك الطاغي، تشيروب، المتواري في الهو، لأن الهو هو الوهم الأكبر الذي لا يمكنه العثور على خلاصٍ. يكمنُ الإئمُ الأصليّ للفنّ، مثلما يتجلَّى على نحوٍ رائع لدى نيتشه، في أنَّ لغةُ مزيَّفة لا تفتأ تتطحلبُ فيمـا وِراء الطبيعة، أو، لُنستخدم لغةً أقلَّ بليكيَّةً [ من بليك]، قد يكمنُ الإئمَ في حقيقة أنَّ الفنَّان لا يستطيعُ أن يغفرَ لأصولِه كفنان.

تؤكدُ رؤيةُ فرويد للكبت بأنّ النسيان لا يمكن أن يكون عملية خلاص. فكلُّ سلفٍ منسيٍّ يتحوّل إلى عملاق في الخيال. الكبتُ الكلّيُ علامةُ صحّة، ولكن لا يقدرُ عليه سوى منَ كان بمرتبة الإلـه. يرغبُ كلّ شاعر بأن يكون إلهَ إمرسون المخلّص، ولكن، وبشكل متزايدٍ، يفشل كلّ شاعر في تحقيق ذلك. من منظور الرؤيا المسيحية، ينشأ شعورُنا بالذّنبَ من خلال كبتنا لطبيعتنا العالية أو لإرثنا الأخلاقيّ. في الرؤيا الفرويدية، ينشأُ شعورُنا بالذّنب من الكتب الغريزي، الذي يؤسس لطبيعتِنا الدّنيا. في الرؤيا الشعرية، ينشأ الإئم من كبتِ طبيعتِنا المتوسطة، تلك الأرضية التي تتلاقى فوقها وتتعاضدُ الأخلاقُ والغرائز. عملية السموّ المضادّ، التي تقدّم نفسها كقاسم تنقيحي يفكّك فردانية السلف، تنتهي بانتصار مشكوك فيه، يتخلّى على إثره المريدُ للسلف علـن كلّ أرضيتِه المتوسّطة، أو إنسانيتِه العامّة. في علاقته مع السلف، يُجَبرُ الشاعرُ اللآحقُ ـ المتأخرُ على كبتٍ غضّ، أخلاقيّ وغريزيّ معاً. واحدة من المفارقات المجنونة للشعر الذي كُتبَ بعد ميلتون في الإنكليزية هي أنّ ميلتون بـدا (وربّما كان) أكثر تحرّراً من عقدةِ الإثم، أخلاقياً وغريزياً، أكثر من أعظم أحفادِهِ، كبليك، ووردذورث، وشللي، وحتى كيتس.

لقد رأى فرويد، بإنسانية رفيعة، في عقدة أوديب مجـرّدَ مرحلـة مـن مراحل تطور الشخصية، يحلّ محلَّهـا الأنـا الأعلـي (uberich)، كرقيب عقلانيّ موبّخ. مع ذلك، ما من شاعر، بوصفه شاعراً، يمكـنُ أن يكمـلّ ذلك التطوّر، ويبقى شاعراً. في المخيلة، تتطور المرحلة الأوديبية باتجـاه الوراء لكي تُغنى ـ وفي الوقت نفسه ـ تربكُ الهو. هنا تصبحُ صيغةُ الـسموّ المضادّ على المشكل التالي: "حيث كمان أبي المشعري كنت، وهناك سيكونُ [السموُّ المضاد]. "أو ربّما بشكلِ أفضل: "هناك تكون أناي أكثر قرباً، بينما تنصهرُ فيه [السموّ المـضادّ]". هـذه هـي الرومانـسية كدراسـة لنوستالجيا الحنين، وهو الحلم البدئي لكثير من الحساسيات المغتربة. أن تسمو، تضادياً، يعني أن تصل إلى تلك الحالة السابقة من الوحدة النفسانية، حيث يبدو كلَّ ما هـو عـاطفي تناقـضياً، ولكـي تـصلها بتلـك الفرادة التي تجعـلُ القـصيدةَ ممكنـةٌ، فـإنَّ الانحـراف المقـصود للـوعي المزدوج سوف يركّز بكلّيته على قيمة البقاء الشعريّ، عن طريـقٍ إحـداث عطب في كلَّ ما هو ماضويٍّ.

لا شيء يمكن أن يشي بعدوانية عفوية أكبر من تلك التي اصطلحت على تسميتها بالسمو المضاد (daemonization). كثير من أغاني النصر، عندما تُقرأ بتمعن، تظهر وكأنّها شعائر انفصال، لدرجة أنّ قارئاً يقظاً يمكن أن يُدهَش كيف يمكن للشاعر القوي ّحقاً أن يمتلك أي خصم خارج ذاته أو خارج سلفه الأقوى. يستحضر كولينز، فيما يلي، الخوف، ولكن، ماذا هناك ليخشى منه، سوى ذاته، وجون ميلتون، معاً؟

> أنت، يا من يظلّ العالمُ مجهولاً بالنسبة له، ها هو بكلّ أشكاله الطيفية يُكشفُ لكَ، مذعوراً أراكَ ترى المشهدَ اللاّحقيقي، إذ يزيحُ الاسترسالُ الحجابَ بينكَ وبينه: آهٍ، أيّها الخوف! آهٍ، أيّها الخوفُ اللاّذعُ! أراكَ، أراكَ قريباً.

متّشحةً بحجابِها من الغيوم، تطلقُ ملكةُ السِفاحِ التنهيدةَ الحزينةَ التي سمعها ابنُها وزوجُها، حين، ذات يوم، شرختْ بمفردِها المشهدَ الصّامتَ، فيما بائسُ مدينة (طيبة)، لم يُعثر عليه من أثر. أيتُها القوّةُ السوداءُ، التي وشتْ بهاجسٍ ما، بوداعةٍ مزلزلةٍ، كوني لي لأقرأ الرؤى القديمةَ التي أفصحَ عنها شعراؤكِ الصّاحون: وكي لا تلتقينَ بمشهدي المصعوقَ، صدّقي كلَّ حكايةٍ غريبةٍ، تكون صحيحةً، بكلّ هذا الورع ...

يجسّدُ خوفُ كولينز هنا روحَه الحارسَة (كما يرى الناقـد فليتشر)، وهو الجنونُ، الأكثر من شعريّ، الذي يـدعوهُ إلى سقوط من شـدّة الإفراط، باتجاه الأعلى. يترنّحُ كولينز، مواجهاً الروحانيّ، بين أوديب الرائي وأوديب الأعمى، مستخدماً لغة وإيقاعـات قصيدة ميلتون (بينسيروزو) من أجل أن يرتقي بالسلف تضاديّاً، ولكي يموضعَ الجمالَ لميلتوني الماكرَ، إلى حيث يمكن فقط للهو أن يسكنَ. مع هـذا، بـأيّ ثمن باهظ يشتري كولينز هذا الانبهارَ اللامتناهي، وهذا السموَّ الغائمَ! ذلك أن هذه القصيدة تتساوق مع كبْتهِ العميق لإنسانيته، وتتنبّاً بدقّة بالبكائية المرعبة لمصيره، لتجعلنا نتذكّره دائماً، بكلّ مواهبه، كشاعرٍ أسماه الدكتور جونسون :"كولينز المسكين".

جلَّ ما كنَّا قد أسميناه بالجنون أو "التوازن الهلاكيّ" لشعراء الحساسية كان يتبدّى، ببساطة، عبر ممارسة هـؤلاء لهـذا الـدّفاع الخطير للقاسم التنقيحيّ الذي أسميناهُ السموّ المضادّ أو daemonization.

ويمكـنُ اختـصارُ التـاريخ الطبيعـي للحـساسية بـالتكتّم الـشعريّ المقصود، للشعرِ الذي جاء بعد ميلتون. ويمكننا أن ندرجَ جلّ الـسموّ الفنّي في القرن الثامن عشر تحت لواء قلق التأثر، لدرجة أنّنا نتساءلُ ما إذا كان السمو الذي تم إحياءَه، شيئاً سوى مزيج من الكبت والتمجيد الشاذ للخسارة، كأنّما لا شيء أكثر يمكن فعله من خلال النكوص وخداع الذات. مع هذا، جلّ ما كان قد أُنتج من فن رفيع على يد شعراء من أمثال ثومبسون، وكولينز، وكوبر، يمكن أن يتعرّض للخطر في ضوء وعينا المتزايد هذا. ولكن، ماذا عن السمو المضاد لبليك، ووردذورث؟ هل الانزياح (ekstasis)، وهو الخطوة الأخيرة إلى الماوراء، المرافقة للرؤيا الرومانتيكية، مجرّدُ تكثيف الرومانتيكية، رغم كلّ ما قيل عنها، بمثابة الذبول والشّحوب لعصر الأنوار، وشعرُها النبويّ، ليس سوى العلاج الوهميّ ـ لم يكن أدباً مخلّصاً بل كذبة لاواعية ـ للصراع الإنساني الصعب من أجل المكوث في المنطقة الوسطى، بين الوجود الغريزيّ والأخلاق بإطلاق؟

إذا كان ثمّة من أجوبة لهذه الأسئلة، فإنها لن تكون أقلّ ديالكتيكية من الأسئلة نفسها، أو من المستجوب الساذج في دواخلنا، الذي يخطُّ، بصمت، تلك الأسئلة، منطلقاً من حقد براغماتيًّ ما. الأفضل أن نستذكرَ رؤيا أبونا إبراهيم عندما "هبط عليه رعبٌ من ظلام عظيم"، وما الذي أُجبرَ على فعلِه أعظمُ شعراء الحساسية ابداعاً؟ "وهكذا جرى، أنّه عندما مالت الشمس إلى المغيب، وهبطَ الظلام، رأى أتوناً يشرئب دخانه، ومصباحاً يحترقُ، مرّ بين هذين الحدثين". يصرخُ كريستوفر سمارت، في حلكة ظلامه، أوّل ما يصرخُ: "ذلك لأنّ الأتونَ نفسة سوف ينبجسُ، أخيراً، كما تذهبُ إليه رؤيا إبراهيم"، ثمّ، وكمن لدغته قمعية الملاك الطاغي، "تشيروب"، يضيفُ نبوءةً أكثر تضرّعاً: "ذلك لأنّ الظلّ كلمةٌ جميلةٌ من الله، لن تعودَ إلى أصلِها حتّى يتقدّ الأتونُ من جديدٍ".

## الفصل الخامس

السماءُ تخلعُ نوراً ونفوذاً على هذا العالم السفليّ، الذي يعكسُ الأنوارَ المباركةَ، بالرّغم من أنّه [أي العالم] لا يستطيعُ أن يمنحَ مكافأةً عليها بالمقابل. وهكذا، يمكنُ للإنسان أن يبتكرَ عودةً إلى الله، ولكن ليس جزاءً.

كولريدج

## ASKESIS

أو تطهّر ونرجسية

في داخل كلّ شاعر قويٍّ ثمة بروميثيوسُ آخر يرثُ إثماً ما، لأنّه التهمَ فقط ذلك الجزءً من دينيسيوس الشابّ، الكائن في الشّاعر السلّف. الأورفية (من أورفيوس)، بالنسبة للقادمين المتأخّرين، تُختزَلُ في جملة من أفعال التصعيد أو التسامي، كونها أصدق آليات الدفاع ضدّ قلق التأثّر، والأكثر عطباً للذات الشعرية. من هنا وجد نيتشه في سقراط معلّماً أوّلَ للتسامي، مثلما وجد فيه محطّماً للتراجيديا. لو أنّ نيتشه عاش ليقرأ فرويد لكان وجد فيه سقراطاً آخر أتى لإحياء الرؤيا الرئيسية للاستبدال العقلاني، لما لا يمكن تحقيقه، وذلك كإشباعات تضادية للحياة والفنّ، على حدّ سواء.

أما إذا كان تسامي الغرائز الجنسية يلعب دوراً مركزياً في تشكلً الشعر أم لا، فمسألةٌ لا تناسب إطلاقاً قراءة الشعر، ولا تلعب أي دور في ديالكتيك التكتّم الشعريّ. ولكنّ تسامي الغرائز العدوانية مسألة مركزية في كتابة وقراءة الشعر، وهذه تقريباً تتطابق مع العملية الكليّة للتكتّم الشعريّ. التسامي الشعريّ هو "الأسكسيس" askesis، أي طريقة في التطهّر تسعى إلى حالة من الخلوة كهدف أقصى لها. مخموراً بالقوّة القمعية الطازجة للسموّ المضادّ، يستمدُّ الشاعر القويّ في ارتقائه الرّوحاني زخماً يجعله يوجّه طاقتَهُ باتجاه ذاتِهِ، محقّقاً، وبثمنٍ باهظ، انتصارَه الأوضحَ في صراعه مع الموتى العصاة. ينشدُ فينيتشل، الوفي جداً لروح المؤسس فرويد، أغنيةً هي بمثابة التسبيح لجماليات التسامي. ذلك أنّه، بالنسبة لرؤيا فرويد، التسامي وحدةُ يستطيعُ أن يمدَّنا بفكر متحرّر من ماضيه الجنسيّ، ووحده التسامي يستطيعُ أن يعدّلَ من طبيعة اللهاجس الجنسي دون أن يحطّمه. وحدة، على وجه خاصّ، كما يحلو لنيتشه أن يلاحظ، هم، كشعراء، غير قادرين على التعايش مع الإحباط المديد أو النّور الاجتماعي. كيف يمكنهم أن يمنحوا اللذة، إذا لم يكونوا، بشكل أو بآخر، قد سبق وتلقّوا شيئاً منها؟ كيف يمكنهم أن يتلقّوا أعمق أنواع اللذة، أي غبطة السببق أو التفاني الذاتي، أو غبطة الاستقلالية المحققة، إذا كان طريقهم نحو الموضوع الحقيقي، ونحو ذواتهم الحقيقية، يقعُ أسيراً لموضوع السلف وجوّانيته؟

مجرياً مقارنةً ظالمةً بين أورفيوس وإبراهيم، يحذو كيركغارد حذوً كتاب أفلاطون (الحوارات)، حيث يُوبَّخ شاعرَ الشّعراء جرّاء نعومتِهِ، والتي تبدو أنّها وكأنّها تدلُّ على عدم قدرة على التسامي. حقّاً، إنّه لمن الغرابة أن يُعتمد أورفيوس نموذجاً للرّوح المتسامية. مع ذلك، فإنّ أورفيوس، بصفته رمزَ الدّينِ الطبيعي لدى الشّعراء كشعراء، يقدّم نفسه كحالة من "الأسكسيس" [تطهّر – نرجسية]. الأورفيون الذين عبدوا الزمن كأصل لكلّ الأشياء احتفظوا، رغم هذا، بتقديسهم الحقيقيّ لديونيسيوس، الذي التهمتُهُ المردةُ الجبّارةُ، ليبُعثَ، مَرة أخرى، من صلب سيميل (Semele). حزنُ هذه الخرافة يكمن في أنّ الإنسان، مبعوثاً مَن رماد هذه الكائنات الآثمة، يخزنُ في داخله البروميثيةَ الشريرةَ، والجانبَ الديونيسيّ الخيّر. كلّ النشوة الشعرية، والإحساس بأنّ الشاعر انشقّ عن الإنسان، وصار إلهاً، يمكن إحالتها إلى هذه الخرافة المؤلمة، حالها حال كلّ تسامٍ شعريّ يبدأ كعقيدة سوداء للتقمّص، وما يليها من مخاوف التهام نسّخٍ سابقة عن الذات.

المريدُ الشاعرُ، الذي يبدّلُ نفسَه خـلال حـالات التطهّـر في وقفـةِ التنقيح، هو السليلُ المباشـر لكـلّ عاشـق أورفيَّ، الـذي تـدحرج في الطين والمأكل بهدف أن ينهض من حمأة وغضب كونه مجرد إنسان. يوم الحساب، بالنسبة للأورفيَّ، هو أن تقع ضحيَّةً لنوبـات التكـرار، وبالتالي تحمل الماء في غربال إلى العـالم الـسفليّ (Hades). إنَّ كـلّ إقصاء كريه، شعَرَ به شاعرٌ غربيّ، هـو، بـالمطلق، أورفيّ المنـشأ، كذلك أيضاً كـلّ سمـوَ شـعريٍّ منـذ الـشاعر بينـدار (Pindar) وحـتى الوقت الراهن. غثيانُ الْمعـذَّبُ شـعرياً لا يمكـن تمييـزه عـن سمـوّه، وتحديداً بالنسبة إليه هو، ولكنَّ قرَّاءً قلَّة هـم تـضَّاديون بالمقارنـة مـع شـعرائهم، تلـك الآلهـة المخلَّـصة، الـتي كـان توقُهـا إلى الماضـي (nostalgia) أكثر خصوبةً من تألُّههـا. لقـد كـان نيتـشه معلَّمـاً نفـسانياً عنــدما رأى أنَّ الــشعراء أكثــر تــوتَّراً بكــثير في خــداعهم الدّيونيـسيّ لذواتهم من مشاطرتهم لإثمنا البروميثي العامّ.

فلسفة الكتابة (وليس علم التطور النفسي) هي بالضرورة "جينولوجيا" [علم أنساب] الخيال، وتمثّل دراسة الإثم الوحيد الذي يعني الشاعر أكثر من غيره، وتحديداً إثم المديونية (indebtedness). نيتشه هو النفساني الحقيقي لهذا الإثم، حيث يدخل في صلب اهتمامه بالإرادة - ليس تماماً إرادة القوة، بل تلك الإرادة التضادية التي تستيقظُ في داخله، ساعيةً، ليس إلى القوة، بل إلى اللامبالا، ة التي سعى إليها معلّمه شوبنهور. فبالرغم من أنّه كان قد أعاد تقييم اللامبالاة، لكنه، أي نيتشه، ظلّ ممسوساً بها. يقول نيتشه: "ربّما، ما من شيءٍ أكثر رعباً في تاريخ الإنسان الأوّل من فنّه السّاعي لتقوية الذاكرة mnemotechnics"، وفكرته هـذه قرنـت كلَّ ابتكار للذاكرة بالألم الشنيع. ويمكن وصف كلِّ عادة (بما في ذلك ـ يمكننا التكهّن ــ التقليـد الـشعريّ) بأنّهـا "سلـسلة مـن ... عمليـات الملاءُمة، بما في ذلك أنبواع المقاومة المستدامة في كلَّ مرَّة، والتحويرات المـدبّرة لغايـات الـدفاع أو ردّات الفعـل، بالإضـافة إلى نتائج الهجومات المضادّة". في كتابه (جينولوجيا الأخلاق)، يـشخّص نيتشه مرضَ الضمير الملتوي، ويعتبره ضرورياً، بل مرحلة من مراحل الاختراع الإنسانيَّ للآلهة. هنـا تبـدو "فـصيدة" فيكـو "القاسـية" حـول أصولنا التخييلية لطيفة بالمقارنة مع رؤيا نيتـشه المرعبـة "للعلاقـة بـين النَّـاس الأحيـاء وأسـلافهم". إنَّ تـضحيات وإنجـازات الأجـداد هـي الضمان الوحيد لبقاء المجتمعـات القديمـة، والـتي يترتّـبُ عليهـا ردَّ الدِّين لموتاها:

... الخوفُ من الأجداد وقوّتهم، ووعي المديونية لهم، يتزايدُ، باطّراد، مع ازدياًد قوّةَ القبيلة نفسه، واستمرار نجاحاتها .... هنا نصلُ إلى حالة يصبحُ معها أجدادُ أكثر القبائل قوّةً مثارَ خوف عارمٍ للّخيال، لدرجة أنّهم، في النهايـة، يتحوّلـون إلى طلّالٍ خارقـة للطبيعـة. الجَدّ يصبحُ إلهاً.

إنَّ جزءاً من ردَّ الدَّين إلى الظلَّ الخارق، كما يؤكّد نيتشه، يكون بمثابة المثل الارتقائيّ، الذي يعني للفنّانين الصيغةَ التالية: "لا شيءَ أو كـثيراً مـن الأشـياء". مقابـل المثـل الارتقـائي يـضعُ نيتـشه "المثـلَ التضادّيّ"، ويتـساءلُ يائـساً: "أيـن نعثـر علـى الإرادة التـضادّية الـتي تفرض مثالاً تضادّياً؟" حاول ييتس تجسيدَ جزء من الجواب، بدءاً من ديوانه (خلال أقمار صامتة وصديقة)، وصولاً إلى ما تلاه من أعمـال، وربَّما استطاع أن يعطي جواباً أوفى (رغم كلّ النقص الـذي فيـه) أكثـر من أيّ فنّانٍ ما بعد نيتشويّ، وذلك قبل أن يصل أخيراً بغرابة إلى رؤيا معكوسة للمثل التضادي، عكّرت بظلّها كتابَهُ (قصائد ومسرحيات أخيرة).

ليس ممتعاً، على وجه الخصوص، أن نعتبر الشعر، في أقوى حالاته، مجرّد تصعيد ناجح لعدوانيتنا الغريزية، كـأن نعتـبر أنـشودةٌ للشاعر بيندار بأنها تنتمي إلى العائلة نفسها التي تنتمى إليها أغماني الانتصار التي تصف طيورَ الإوزّ لشاعر مثل لورينز. ولكـن مـا يـدعوه الـشعراء بمطهَرهم (Purgatory) همو ذاتُهُ ما يتفّقُ على تسميتِهِ الأفلاطونيون، أو المسيحيون، أو النيتشويون، أو الفرويديون، بالتسامي، أو دفاعـات الأنـا النَـشِطة. وبمـا أنَّ التوصـيف الفرويـدي للتسامي هو أكثر هذه الأنواع اختزاليةً، نستطيعُ، مع ذلك، الإفادة منها هنا. عبر استحـضار بعـض منـها. إنَّ آليـات الـدفاع في التـسامي متنوَّعـة: التبدِّلاتُ مـن الكمـون إلى النـشاط، والمواجهـةُ المباشـرةُ للقوى أو للـهواجس الخطـرة، وانقـلابُ القـوى إلى نقيـضِها. دعونـا نستـشهدُ بفينتـشيل: "في التـسامي، الهـاجس الأصـلي يتلاشــى، لأن طاقاته تنسحبُ لـصالح تركيـزِ الطاقـة على مـا هـو بـديل لـه". تُهـدرُ الليبيدو، دون أيّ تدخّلٍ، ثمَّ تُصاب بإخصاء جنسيّ، وبالتـالي تتبخّرُ النوازعُ التدميريةُ من فيض طاقاتنا، ورغباتنا العدوانية.

اعتـبرَ فرويـد في كتابـه (الأنــا والهـو) أنَّ التـسامي لـصيقٌ جــدَّا بالتماهي، ذاك التماهي الذي يعتمد على تشويه الغايـة أو الموضـوع، والذي يمكن أن يبلغ حدّ الانقلاب إلى نقيضِهِ. إذا حاولنا أن نطبّق هذا على سياق نموذجنا للانحراف، يصبحُ التسامي، عندئذٍ، نوعاً من "الأسكسيس" [تطهّر ـ نرجسية]، أو تحجيماً للـذات يسعى إلى تغيير ماهيتها على حساب تضييق المحيط الخلاق للسلف والشاعر المريد، في آنٍ معاً. الناتج النهائي لعملية التطهّر النرجسية، شعرياً، هو تشكيلُ معادل تخييليّ للأنا الأعلى، أو إرادة شعرية متطوّرة تماماً، وأقسى من الضّمير، على غرار بطل بليك "يُرايزن"، داخل كلّ شاعر قويّ، والذي يمثّل عدوانية الشّاعرِ المستبطنة بنضجٍ بالغٍ.

هامتْ لاو أنـدرياس سـالومي، الـتي نتـذكّرها كمحبوبـة لنيتـشه وريلكة، وتلميذة أيضاً لفرويد، بأحدِ عـشاقها المـشهورين، الكئيـب تاسوك، عندما أدركت أنَّ التسامي مـا هـو في الواقـع سـوي تحقيقنـا للذات، وبالتالي من الأفضل أن يُطلَق عليه مصطلحُ "البلـورة". إذ في بلورتنا لذواتنا، نتقمّص بروميثيوس ونرسـيس، في آن واحـد. بمعـنى آخر، وحده الشاعر القويَّ بحقَّ قـادر على أن يكون الاثنين معاً، صانعاً ثقافته، ومتأمّلاً بافتتان دورَه المركزيَّ فيهـا. ولكـن، مـن أجـل هذا التأمّل، يترتّبُ على الشّاعر أن يقدّم أضحيةً، مثلمـا أنَّ كـلَّ خلـق ـ عبر \_ الانحراف، وكلَّ ابتكار يقومُ بـه الـشاعرُ المتـأخَّر، يعتمـدُ في جـوهره علـى التـضحية. يلاحـظُ كورنفـورد بطرافـة في كتابـه (حِكـم مبدئية)، أنَّه "في شعر هسيود (Hesiod)، يظهر الجـنسُ البـشريُ، في البدء، مرتبطاً بالتضحية، عنـدما خـدعَ بروميثيـوس الإلـهَ زيـوس في الحصّة الأفضل، وكِأنَّ التـضحية للآلهـة كانـت، كمـا هـو الحـال في المعتقد البابليّ، وظيفةً الإنسانِ الأولى. في سِفر التكوين أيضاً، تزامنَ الإِنْمُ الأوّلُ الذي ارتُّكِب، بعد طرد أبوينا من الجنّة، منع التنضحيات الـتي قـدّمها هابيـلُ وقابيـلُ". ويختـتمُ كورنفـورد بـالقول التـضحياتُ جميعها قُدَّمت من أجل تجديد الحيوية الإنسانية. في عملية التكتم الشعريّ، تُضعفُ التّضحيةُ الحيويةَ الإنسانية، لأنّ القليلَ هنا كثير. بالرغم من أننا انطلقنا من رؤية مثالية للشعر الغربيّ (حاذين حذو الشعراء أنفسهم، هم الذين يعرفون أكثر منّا)، فإنّ كتابة (وقراءة) القصائد هي عملية تضحية، ونوع من التطهر، يستنزفُ أكثر مما يُخصب. إنّ القصيدة هي بمثابة انحراف ما، ليس فقط عن قصيدةٍ أخرى، بل عن نفسها أيضاً، وذلك كأن تقول، كلّ قصيدةٍ هي تأويلٌ ضالٌّ لما يمكن أن يكونَ ممكناً.

لا يمكنُ للآلهةِ أن تقبلَ الرشوةَ، يقول أفلاطون. كذلك التضحية، لا يمكنها أن تطمع بعرفان عن هبات من المفترض أن تأتي. يقترحُ كتابُ (Phaedo) لأفلاطون تطهّراً أصدق للرّوح الشعرية: "التطهّرُ ... مؤلّفٌ من فصلِ الرّوح عن الجسد، قدر المستطاع ... وتركيزها [أي الذّات] على نفسها". هذه الازدواجيةُ الرّاديكاليةُ لا يمكنها أن تمثّل حالةَ تطهّر ونرجسيةٍ للروح الشعرية، حيث الانفصال يجب أن يحدث داخل الرّوح ذاتها. يمثل الاستبطانُ وسيلةَ الشاعر في الانفصال. تغريب الذات عن نفسها ليس مطلوباً، بيد أنّ هذا يتأتى ليس فقط من محاولة استبعاد جميع الأسلاف، بل واستبعاد عوالمِهم أيضاً، وهذا يعني استبعاد الشّعرِ نفسه. إنّ ارتكابَ الخطأ في الحياة ضروريٌّ للحياة، وارتكابُ الخطأ في الشِعر ضروريٌّ للشعر.

يبدأُ التطهّرُ الشعريُّ من الذرى الـشاهقة للـسموّ المـضادّ، معوّضاً عن صدمة الشاعر القسرية جرّاء توسّعه الجمـالي الخـارق. ومـن دون حالة (التطهّر ـ النرجـسية)، يـصبحُ مقـدّراً على شـاعرٍ قـويٌّ كمثـل ستيفنس أن يصيرَ الأرنبَ، ملكِ الأشباح: العشبُ وفيرٌ، ممتلئٌ بذاتِكَ. الأشجارُ حولكَ، ومن أجلكَ، وكلُّ رحابةِ هذا اللّيل من أجلكَ، إنها الذّات تلمسُ كلّ الحوافّ،

قبتكه وأنت ذاتكَ تصبحُ ذاتاً تملأُ t.me/t\_pdf زوايا اللّيل الأربع.

مغموراً بالنشوة، يصبح الشّاعرُ نقشاً في الفضاء، إلا إذا استطاع أن يجرحَ نفسَه، من دون تفريغ ذاته من الإلهام. لا يستطيعُ المشاعرُ أن يتقبّل حالة أخرى من "كينوسيس" [تكرار وقطيعة]. الاستسلامُ المفيدُ، بالنسبة إليه، يكونُ شكلاً من أشكال التحجيم، وتضحية ببعض من ذاته، حيث غيابها، أي الذات، سيجعله أكثر تميّزاً كشاعر. كآلية من آليات الدفاع الناجح ضدّ قلق التأثّر، تفترضُ حالة "التطهّر النرجسي" نوعاً جديداً من الاختزال لدى الذات المتعريّة، يُعبّر عنها، بشكل عام، كعمي تطهّريٍّ أو على الأقلّ، كتنكر. حقائق الذوات الأخرى، وكلّ شيء برّاني، يتمّ طمسها جميعاً، إلى أن ينبثق أسلوبٌ جديدٌ من الرّصانةِ يمكن أن يُقرأ حضورهُ البلاغيّ، بشكل أو بآخر، كدرجة من

ما يعنيه الشاعرُ القويّ، بصفتِه أنانياً، يكونُ صحيحاً، ذلـك لأنّ مركزيةَ ذاته هي نفسها تدريبٌ رئيسيٌ في التخيّل. يتجلّى المطهَرُ لـدى شعراء عصر ما بعد الأنوار الأقوياء بوصفه دائماً تناقضاً في اللّفظ، وليس مجرّد ألم محض، لأنّ كلّ انحسار في محيط الـدائرة يُعـوّضُ عنه بالوهم الشعريّ (خدعة، ومع ذلك قصيدة قويّة) القائل بأنّ المركزَ سيصمدُ، نتيجةً لذلك، بشكلٍ أفضل. إنّ ما دعاه كولريدج (كفيلسوف، وليس كشاعر) "بالبرانية"، أو بالمباركة اللآهوتية اللبرانيات وللآخرين، ليس بذي أهمية للشاعر القويّ كشاعر. ما أقترحُهُ هنا (والذي لا أحبُّه أنا نفسي) هو أنّ الشاعر القويّ، في مرحلةِ "أسكسيس" المطهّرة، يعرف فقط نفسَه والآخرَ الذي يجب أن يدمره، أي سلفه، وبخاصة أنّ السلف اكتسب الآن شخصيةً مركّبةً أو متخيّلةً، رغم أنّه يظلّ [أي السلف] مصنوعاً من قصائد حقيقة ماضوية، لن تسمح لنفسها بأن تُنسى. ذلك لأنّ enait حقيقة ماضوية، لأن تصححانً وتكملان الأموات، أما secord هذه فتمنًل فتعملان على كبح ذاكرةِ الأموات، ولكن ها من قدادة المنافسةَ بإطلاق، أو الصراعَ حتى الموت مع الأموات.

مع ذلك، إذا نحن قرأنا تاريخانياً أيّ توصيفٍ ينظّرُ للتسامي، فهل سنأمل بالعثور على أيّ شيء آخر سوى الصراع مع أجدادنا؟ إذا كان كلّ تطور للذات هو بمثابة تسام، أو إعادة بلورة من نوع ما، فإلى متى سوف نرغب، وبلا انقطاع، أن تستمرّ هذه البلورةُ، وكم من البلّورة نقدر أن نتحمّل؟ براغماتياً، نريد قدراً كافياً منها، بحيث لن يمسَّ هذا نظامَ الأفكار المسؤول عن استمراريتنا، ولكن نحن، على أية حال، (أنا ومن أكتَبُ لهم) لسنا شعراء، بل قرّاء فقط. هل يستطيعُ الشّاعرُ القويُّ حقّاً أن يتعايشَ مع حقيقة كونه مجرّدَ صياغةٍ للشاعرِ الذي يتمسّك بأسبقيته إلى الأبد؟

مع ذلك، ثمّة عصرٌ عظيمٌ، قبل الطوف ان، كـان التـأثّرُ فيـه ســخيّاً جدّاً، (أو ظنّ الشعراء في دخيلتهم الجوّانية كذلك)، عصرٌ يمتـدَ مـن هوميروس إلى شكسبير. في محرق هذا النسيج من التأثّر السخيّ، يقعُ دانتي، في إطار علاقتِه مع سلفه، فيرجيل، الذي حرّض مريده على الحبّ، وعلى المحاكاة، وليس على القلق. أجل، ولكن بـالرغم من عدم وجود ظلّ يفصلُ بين دانتي وفيرجيل، لكن ثمّة مـا طـرح نفسَه كبديل بينهما. يشرحُ جـان فريستيرو، بجمالية عالية، هـذا التسامي العظيم، الذي يمثّل مرجعيةً لكلً حالةٍ لاحقةٍ من حالات "أسكِسيس" [تطهّر ـ نرجسية]، يكابدُها كلُّ شاعرِ قويًٍ:

في الفصل السابع عشر من (المطهَر) يعبُرُ المسافرُ وستيتيوس وفيرجيل جحدار النّار، وبلتقون جميعاً بالملاك، حيث كانت كلَّ المراسيم التقليدية حاضرةً، بما في ذلك الآباء والبنون وهم يتبادلون أطراف الحديث. جدرانٌ، وحواجز، وأصداء تُسمعُ، عن شتِّي المواضيع القديمة والوسيطة، مما قد بخطر على بال هذا هو أيضاً المفصل الذي يختفي فيه فيرجيل من القصيدة ويُستبدل ببياتريس ما كان قد غاب عن النَّهن، على أية حال، هو أنَّ هذا هو المنعرج ذاته الذي يتردَّدُ فيه عددٌ كبير من الأصداء الفيرجيلية، بما في ذلك المقطع الحرفيَّ الوحيد في القصيدة المأخوذ مباشرةً من فيرجبل (في اللاتينية)، وكلّها حُرّفت عن عمد: أوَّلاً، كلمات "ديدو" عندما ترى إينياس، وتستذكر حبَّها القديم، الذي كان يربطها بزوجها، ومن ثمّ تتنبًّا بموتها على المحرقة: "agnosco veteris flammae vestigial". في (المطهر) يستخدم دانتي البيت ليستحضر حبُّه لبياتريس عندما عادت: antica famma ، conosco I signi dell.

ثانياً، تبتهلُ الملائكيةُ احتفاءً ببياتريس: Manibus o date lilia plenis"، وهذا هو النبت الذي استخدمه "أنكايسس" ليشير إلى ظلَّ ابن من أبناء "أوغـستوس" الدي مات قبل أوانسه، في المقطع: "Tu Marcellus sire"، مشيراً بذلك إلى حضور الألم المطلــق، بــالرغم مــن خلــود رومــا. يقــول البــاحثون إنّ المقصود هنا هو السوسن الأرجوانيّ للرّثاء. أما فحواه في (المطهَر) فيشيرُ بوضوح إلى زهر السوسن الأبيض الذي برمزُ للانبعاث بلتفتُ المسافرُ إلى فيرجيل، طلباً للمساعدة بعيد العودة الدراماتيكية ليحيد الكياهن الشهواني وقد توارى عن الأنظار: "فيرجيل، فيرجيل، فيرجيل،" مردداً بذلك صدى اعتراف فيرجيل بعقم الشعر في قسبة أورفيوس في (القيصيدة الرعوية IV) حيث يقول: "يورايدس، يورايدس، يورايدس". وهكذا، فإنّ "الأبروس" الأسود للعشيقة "ديدو"، وعبر السلوي الاستبطانية لعودة بياتريس، قد تحوَّلَ تماماً، حيث أزلية النظام السياسي تتوازي، أخيراً، بالخلود الشخصيّ للانبعاث، ويصبحُ الشعرُ أقوى من الموت، لأوَّل مرَّة في القصيدة، فالمسافرة المسمَّاة بياتريس تطلقُ عليه اسمَ: "دانتى!".

فعل التسمية هذا، بعد التطهّر، هو، على أية حال، العنصر الأخير الذي ظلّ سلفياً، لأنّ كلّ شاعر كبير، بعد عصر الأنوار، لا يتحرّكُ باتجاه الاندماج مع الآخرين كماً فعل دانتي بعد هذه اللحظة العظيمة، ولكن باتجاه المكوث مع الـذات. إن حالـة "أسكسيس" كما تتجلّى لدى وردذورث، وكيتس، وبروانينغ، وويتمان، وييتس، وستيفنس ـ

لنذكرَ ستَّة فقط من الأصوات الشعرية الحديثة \_ هي بالـضرورة بمثابـة القاسم التنقيحيّ الـذي يتـاخمُ حـدود النرجـسية. سـوف آخـذُ هـذه الأمثلة، مثنى، مـثنى ـ وردذورث وكيـتس، ثمَّ براونينــغ وييـتس، ثمّ ويتمان وستيفنس، لأنَّـه، في كـلَّ حالـة مـن هـذه الحـالات، يلعـبُ الشاعرُ الأوّلُ دورَ السلف، المنخرطُ بدورهِ في سلفٍ شامل سبقَهُ، وهؤلاء همم بالترتيب: ميلتـون، وشـللي، وإمرسـون. أبـدأ بالـشاعر وردذورث، في المزقة المبدعة المسمّاة (بيتٌ في غراسمير): حين كنت طفلاً بريئاً، بقلب لا تعوزهُ، بلا ريب، الأمزجةَ الحنونةَ، تنفست (لأنَّ هذا أتذكَّرهُ جيداً) وسط الشهوات الجارحة، والرغبات العمياء، وعشت تقلّبات الغريزة المتوحّشة ، التي كانت متعتي وإثارتي. ما من شيء عندئذٍ كان أكثرَ هناءةً، ما من إغراء يقارب نصف مودّة ذلك الهاجس الذي حثني للسفر باتجاه بطولةٍ فدَّة، باتجاه بحيرات عميقة، وأشجار باسقة، ثم هوّة مظلمة، وجروف شاهقة وأبراج مترنّحة: كنت أحبّ أن أقف وأقرأ نظراتها المتمنّعة، أقرأ وأتمرّدُ،

أحياناً، في فكري، وأحياناً في عملي. هواجس بالكاد تتفوق على هذه من حيث الزّخم، حين سمعتُ عن خطر محدق، أو اشتهاهُ أحدهم بجسارة، عن مغامرةٍ بطلُها الأولُ هو السائسُ الوحيدُ لأهدافه، من بين قلَّةٍ أخيار، من أجل المجد، واجهوا جحافلَ مسلَّحة. أجل، حتّى هذه السّاعة، لا أستطيعُ أن أقرأ حكايةً عن مركبين شجاعين اشتبكا في عراك قاتل، وتعاركا حتى الموت، إلاَّ وأشعر بغبطة تفوق متعة الرجل الحكيم. أرغبُ، وأتوقْ، وأحترقُ، وأصارعُ، ثم أصير مع روحي هناك. ولكن، روّضتني الطبيعةُ، وأمرتني أن أسيرَ خلف نوازع أخرى، أو ألزمَ الهدوء؛ تعاملَتْ معي كما تتعاملُ مع جدول رقراق، قادماً من الجبال،

عبر مروج هادئةٍ، بعدما تعلَّم قوَّتُه، وحقَّق انتصارَه ونشوتَه، عبر مجراه اليائس، المحفوف بالنزاعات والبهجة. ذلك الشيء الذي علّمتهُ الطبيعةُ خلسةً كان وراءه عقل يسامحُ ويباركُ صوتُ الطبيعةِ الواثقُ كان قد قالَ، كنْ وديعاً، وتشوّقْ للأشياء الوديعة، وستلقى سعادتَك ومجدك هناك. لا تخفْ، رغم أنَّك بحْتَ لي عن عوز ما في طموحات لطالما داعبتكَ \_ عن خصوم وددت لو تتصارعَ معهم، عن نصر ستكملُ مجدَه؛ وعن تخوم ستتجاوزها، وظلام ستمخر عبابَه؛ كلَّ ما كان قد اتَّقدَ في قلبك الغضِّ: الحبِّ، التوق، الاحتقار، الرحلة الدؤوبة، كلّه سيبقى حيّاً، وإن بدّل غاياته، كلُّه سوف يحيا، إذ ليس بمقدوره أن يموت. إذن، وداعاً لخطط المحارب، وداعاً لتهافت الرّوح، التي لا تنتظرُ محرّضاً أكبر ، عندما تكون الحريّةُ في خطر، ووداعاً لذاك الهدف الآخر، الذي طالما راودني: أملي بأن أملأ هذا البوقَ البطوليَّ بأنفاسِ ربّةِ الشِعر.

هذا النوع من الأسكسيس [تطهّر ـ نرجسية] كان يمكن أن يجعل من وردذورث شاعراً أكبر مما استطاع أن يكونه، ومبتكراً برّانياً، لموضوع أوسع بكثير من ذاتيته. مع ذلك، هذا التحجيمُ الهائلُ جعلَ من وردذورثُ مبتكراً للشُعر الحديث، وهو، في النهاية، ما يمكن أن نكتنة جوهرَه كشيء مكثّف جداً. بشكل أوضح، ما الشعرُ الحديثُ (الرومانتيكية) سوى نتاج تصعيد أعلى للُخيال، يفوق ما استطاع الشعر الغربيُ تحقيقَه منذ هوميروس وحتى ميلتون. لقد وجد وردذورث نفسه في موقع بفقدان حقيقي "لكلّ ما كان قد اتقد أي في النها التخري الحريث بفقدان حقيقي "لكلّ ما كان قد اتقد في قلبك الغض"، الحبّ، التوق، الاحتقار، والسعيّ الدؤوب". إيمانه كان يوحي له بأن كلّ هذه المشاعر" سوف تبقى حيّةً، وإن بدّلت غاياتها، وسوف تحيا"، ولكن

في قصيدة (بيت في غراسمير) تستمّ مباشيرةً محاولةُ التعويض المنتظر عن تسام كهذا، وتحديداً في المقطع التالي، والختامي، من هذا الجزء، والذي سيسُتخدم "كتمهيد" شهير لقصيدة (النّزهة). هنا يتجلّى "الأسكسيس" في محيطه الكامل، كحالة اختىزال لميلتيون، مثلما هو لوردذورث نفسه. وهنا أيـضاً نكشفُ النقـاب عـن هـوس وردذورث لأن يصبح شاعراً قويّاً من طرازٍ شيطانيّ، ونكتشفُ أنّ: .... أنَّ أغنيتي بفضيلتها التي تتلألأُ في مكانها كنجمةٍ، سوف تبثُّ تأثيراً عطوفاً، حاميةً نفسها من كلَّ مؤثَّرٍ خبيثٍ يأتيها من تلك التحوّلات التي تبسطُ ظلالها عبر آفاق الفلك السفليّ.

في إحدى سونيتاته التي كُتبت، بعد عامين من هذه القصيدة، يخاطبُ وردزورث سلفَه ميلتون، ويصفُه كما يراهُ هو نفسه: كانت روحُك كمثل نجمةٍ، تسكنُ وحيدةً: وكان ذاك صوتُكَ، الذي يشبهُ صداهُ البحرَ؛ نقياً كالسمواتِ العارية، نبيلاً، وحراً،

هذه الصلاة إذن يُقصَدُ بها أن تكونَ تأثيراً صرفاً، غيرَ متأثّرة بشيء، والسلف يُمدَحُ هنا لأنّه كانَ ما استطاعَ الستّاعرُ وردزورت أن يكُونَه لاحقاً. يصبح الآن شعورُ وردذورت بالعزلة، عزلة ميلتون، ولكن في تغلّبه على تأثير ميلتون، يؤكّد الشاعرُ هنا أنّه قد تغلّب على نفسه. ولأنّه يعتمد في فنّه على إقناع القارئ بأنّ العلاقات الخارجية ما زالت ممكنة، نجد أنّ وردذورت معلّمٌ قديرٌ عندما يتعلّق الأمر بإقصاء الذوات الأخرى ـ بل كلّ أفق ـ من ذاتِه. هذا الشافي لا يشفي سوى تلك الجراح التي كان قد تسبّبَ بها أصلاً. سوف يصارعُ كيتس، بعد مرور أقلّ من عشرين عاماً، عبئاً مماثلاً من حالة التطهّر، وتحديداً، الحاجةَ إلى التسامي عبر استبطان "الرّحلة الدؤوبة"، بحيث يكون قادراً على حثّ سلفِه ميلتون صوبَ رؤيا لحرب وشيكةٍ في السماء. غير أنّ تطهّرَ كيتس أكثر تطرّفاً، لأنَّ ملاكَه الطّاغيَّ هو طيفٌ مزدوجٌ طرفاهُ ميلتون ووردذورث. يصبح التطهّر لدى كيتس بكليته واضحاً، وهو لبّ قصيدته (سقوط هيبريون) حيث ربّة إلهامِه "مونيتًا"، تواجهُ الشّاعرَ قائلةً:

> "إذا لم تكنْ قادراً على صعودِ هذا الدرَج، مُتْ فوق ذاكَ الرّخام حيث أنتَ. لحمُكَ، الملتصقُ جداً بالغبار الكوني، سوف يجفّ بسبب قلَّة التغذية، \_ وعظامُكَ سوف تيبَسُ وتتلاشى خلال سنواتٍ قليلةٍ، ولن تقدرَ أسرعُ العيونِ أن تعثرَ على أثر لكَ. أنتَ، الآن، على تلك المصطبةِ، باردٌ جداً. رملُ حياتِكَ الخاطفة سينقضي، هباءً، في هذه السّاعة. ولا يدَ في هذا الكون تستطيعُ أن تعيدَ، إلى الوراء، ساعتَك الرّمليةَ إذا احترقتْ هذه الوريقاتُ الدبقةُ، وإذا أنتَ لم تصعدُ هذه الدّرجات الخالدة". سمعت، ونظرت: حاسّتان معاً، مرهفتان ودقيقتان، شعرتا بطغيانِ

ذلك التهديد الحاد، والمهمّة المقترحة. بدا الجهدُ كثيرَ التشعّب؛ والوريقاتُ بدأتْ تحترق \_ حين فجأةً ضربَ صقيعٌ ضار أطرافي، آتياً من جهة المصطبة العالية، وبدأ بالصعود سريعاً ليحكم قبضةً باردةً على تلك الشرايين التي تنبضُ في حنجرتي! صرختٌ. لكنَّ وجعَ صرختي الحادّ صمّ أذنيّ ـ حاولتُ، عبثاً، أن أهربَ من الخدر، فأبطأتُ خطاى، محاولاً الاهتداءَ إلى الدَرجة الأولى. كان إيقاعي بطيئًا، ثقيلاً، ومميتاً وصارَ البردُ خانقاً، يضغطُ على القلب، وعندما صفَّقتُ بيديّ لم أشعر بهما. قبل الموتِ بدقيقةٍ واحدة، ارتطمت قدمي المتجمّدة بالدرج السفليّ، وما إن لامَسَتْهُ، بدأتْ الحياةُ كأنَّها تعودُ إلى أصابع قدميَّ.

ما تمَّ تصعيده هنا يمثُّلُ أسطعَ مثال عضويَّ للخيـال الحـسيّ، منـذ شكسبير. وما يصل نهايتَه، هنـا، هـو شـعرُ كيـتس، رغـم أنَّ الـشاعرَ سيعيشُ لعام وبضعةَ أشهر، بعد التَّوقُّف عن إكمال هـذه القصيدة الرئيسية المشروخة. بالتأكيد، من بـؤرة مرضـه العـضال انبثقـت هـذه الرؤيا، لكننا نريدُ أن نسألَ: ما هو الخَدَر الذي كان على وشك تـدمير حياة كيـتس؟ لا تعـودُ حالـةُ "أسكـسيس" هنـا [تطهـَـر ــ نرجـسية] إلى الحواسّ، بل تقترنُ بإيمان كيـتس بهـا، وهـو إيمـان رفيـع جـدّاً، لا يُضاهيه أيُّ شعر إنسانويٍّ آخر. مع ذلك، هذا الإيمـان، وبـالرغم مـن تجذَّرهِ في حساسيةِ كيتس، أتاهُ من ميلتون الـشابّ، ومن حلمِهِ التوحيديِّ بالإرهاصات الإنـسانية، بوصفها آخـر أشـكال الـسموّ في عصر النهضة، ومن وردذورث، شاعر الرؤيا الثورية. لـو أنَّ كيـتس يتطهّر من هذا الإيمان، فإنه سوف ينقّي منـهُ كـلّ إشـراقات مرجعياتـه العظيمة. هـؤلاء الأسـلاف، بحكـم كـونهم أجـداداً ناضـجين (أو مدمِّرين)، فإنَّهم قد مرَّوا عبر تطهَّرهم الخاصِّ، لكنَّهم تركوا رؤاهـم مفتوحةً خلفَهم. لقد منحهم كيتسُ ما لم يستطيعوا أن يمنحوه لأنفسهم. لقد استجوبَ أعمقَ الأوهام، وأكثرها طبيعيةً، مما استطاعتْ الروحُ أن تفرزَهُ. وكونه استجوبَ هـذه الأوهـام، ومـا هـو الأفضل في ذاته، معها، فقد مُنحَ رؤيتَـه الأخـيرةَ إزاء ذاتِـه، متّـشحةً ببهاء عزلةٍ مطلقةٍ:

> بلا مكوثٍ أو معينٍ، سوى فنائي الضَعيف، حملتُ على كاهلِي ثقلَ هذا الهدوء الخالد ...

قساوةُ الأسلوب، وحتميةُ تشكيل العبارة في قصيدة (سقوط هييريون)، تنبثقان من نسخة كيتس للتطهّر النرجسيّ، وهو شكلٌ من الأنسنة يوشكُ أن يطهّرَ هذا القاسمَ المريرَ من التنقيحية. مع شعراء أقلّ توازناً، يصبح التطهّرُ معدوماً. يمارسُ براونينغ وييتس، وكلاهما وريثان تابعان لشللي، (و"مؤثر خطير" على براونينغ، باعتراف ييتس) تحجيماً هائلاً للذّات، أثناء نضجهما كشاعرين. أمّا تسامي براونينغ فأعطاهُ نموذجَه الرفيعَ، المعروف بالمنولوج الدرامي، مصحوباً بفنّ

25

بعدما ظهرت فسحةٌ من أرض مقطوعة، كان أصلها غابة، ومن ثمّ سبخةٌ، كما يبدو، أضحت الآن تربة ميئوس منها وعجفاء؛ (وهكذا يجد الأحمق بهجته، يفعل فعلتَه ويتنكّر لها، حتّى يتبدّلَ مزاجُهُ فيتوارى!) وعلى مسافة هكتار واحدٍ ـ ثمة مستنقع، صلصال وحطام، رملٌ وأرضٌ قاحلةٌ سوداء.

> 26 حيناً، لُطَخٌ تعتملُ، متلوّنةً رماديةً وقاتمةً، وحيناً، رُقَعٌ تتوزّعُ فوق نحولِ التربة، يتفتّقُ عنها طحالبُ أو أشياء كَالفقاعات؛

بعدئذٍ تظهرُ شجرةُ بلوطٍ مقطوعة، جرحُها كمثلِ فمٍ مشوّةٍ مُزّقتْ جوانبُه، يحدّقُ في الموت، يُحتضَرُ بينما يتلوّى.

27 لكنّه كان أبعد ما يكون عن النهاية! لا شيء في الأفق سوى المساء، لا شيء لاتقدّمَ بخطوتي أبعدَ باتجاهِهِ! وإزاءَ هذا الخاطر يمرّ بي عصفورٌ أسود عظيم، وهو الصّديق الحميم لأبوليون، سابحاً يخبّطُ بجناحيه كالتنّين، ويلامسُ قبّعتي ـ ربّما كان هو الدليلُ الذي أبحث عنه.

28 ناظراً إلى الأعلى، مدركاً أنني هرمتُ قليلاً، رغم الغسق المنبلج حولي، رأيتُ السهلَ يحرّرُ فسحةً للجبال حولي ـ كأنّما مع هذا الاسم كان عليّ أن أباركَ قمماً شاهقةً وهضاباً وعرةً، مسروقةً، الآنَ، من المشهد. كيف لها إذن أن تباغتني ـ ساعدني، أنتَ، على فكّ اللّغز! كيف سأتخلّصُ منها، هذا هو السؤالُ الواضحُ. مع ذلك كنتُ شبهَ مدركِ لخدعةٍ خبيئةٍ حدثتْ لي، الله وحده يعرفُ متى ـ في منام رديء، ربّما. هنا انتهى، إذن، التقدّمُ في هذا الاتجاه. ولكن في اللحظة التي كنتُ فيها على وشك الاستسلام، للمرة الثانية، سمعتُ صوتاً كأنّ فخاً قد انطبقَ ـ أنتَ في جوف الوكر!

29

30 بلظىً شديدٍ، هبطَ عليَّ كلَّ هذا، أكانَ هذا هو المكان! هاتان الهضبتان على يميني رُبضتا مثل ثورين تلاصقا في عراكٍ، قرناً بقرنٍ! وعلى يساري، نهض جبلٌ باسقٌ ذي فروة ... غبيٌّ، خَرِفٌ، عجوزٌ، يكبو في كلِّ مناسبةٍ، بعد حياة أُنفقت بكاملها للتدرّب على المشهد!

31 ما الذي يقبعُ في المنتصفِ سوى البرج نفسه؟ برجٌ صغيرٌ مدورٌ، يجلسُ القرفصاء، أعمى كقلب الأحمق، بُني من حجارة بنّية، ليس لها نظيرٌ في كلّ أنحاء الأرض. جنيُّ العاصفةِ المتهكّمُ يشيرُ للقبطانِ نحو الجرفِ الذي لا يراهُ، كي يتحركَ، فقط، عندما يبدأُ الجمرُ بالاشتعال.

لماذا نعتبر هذا نتيجة من نتائج "أسكسيس" [تطهّر ـ نرجسية]؟ ولماذا سنجدُ السببَ ذاته وراء قصيدة ييتس (مواساةُ كشولين)، حيث يقبل البطل مجتمع الجبناء، كمكان طبيعي لـه في الحياة الآخرة؟ "الشّاعرُ ولا الرّجل الشريف"، مثَلٌ مكتملٌ قاله باسكال. أن تنقّح سلفاً يعني هذا أن تكذبَ، ليس ضدّ الكينونة فحسب، بـل ضدّ الـزمن عينه، الزمن الذي يأمل فيه المريدُ أن يحقّق استقلاليةً تكون بحدّ ذاتها موبوءةً بالزمن، أو مشروخةً بحضورِ الآخر.

لقد أرشد شللي، مبدئياً، كلاً من براونينغ وييتس، إلى الشعر، عبر منحهم نموذجاً يُحتَذى به عن استقلالية الذّات، التي تستهلكُ نفسَها، وعن الرّحلة الوحيدة، التي يمكن أن تجلبَ لهم الأمل، من خلال إعادة خلق ذواتِهم. كلاهما ستسكنه النبوءة الأخلاقية المبثوثة في مقالة (الدفاع)، والتي يقولُ فيها شللي عن الشعراء بأنّهم "مغسولون بدم الوسيط والمخلّص، الزّمن"، رغم كونهم أناساً يخطئون. هذا إيمانٌ أورفيٌّ، لا يملكُ كيتس أو براونينغ القوة الكافية لكي يعيشان ويموتان في كنف صفائه. أورفيوس بالنسبة إلى شللي هو الشاعرُ في قصيدة (ألاستر)، الذي يشهد رحيل الرؤيا والحبّ، ويصرخ عالياً: "النومُ والموتُ / لن يفرّقانا طويلاً!". مـن أتـون هـذا "اللآنـدم" إزاء الرحلة المهشّمة، كـان علـى براونينـغ وييـتس أن ينقـذا نفـسيهما كابنين لأبٍ شعريّ واحدٍ، لا يقدرُ أن يبزّ صفاءَهُ التخييليّ أحدٌ.

عندما يفـشل تـشايلد رونالـد بـالتعرّف إلى الـبرج الأسـود، قبـل اصطدامه به، بالرغم من دُربةٍ استغرقت حياةً بأكملها، أو عندما يرضى "كمشولين" برتـق كفنـه، ومـن ثمَّ الغنـاء في جوقـة مؤلَّفـة مـن خصومه، ومن جبناء وخونة محكومين، (على غـرار زمـلاء رونالـد الضائعين في الرّحلة)، فنحن إزاء علامات راديكالية مـن "أسكـسيس" [تطهّر ـ نرجسية]، ومن تكلفتها الباهظة على أبناء البطل المتخيّل والنزيه جداً. إنَّ الأكثر رعباً في شعر شللي هو تماسكه الأورفيَّ، تلـك الألمعية في الرّوح، التي لا تصبرُ على إبرام الحلول الوسطية، والـتي مـن دونهـا لا يكـونُ الوجـود الاجتمـاعي ممكنـاً، ولا حـتي الحيـاة الطبيعية. إنَّ انغماسَ براونينغ بالغرائبية، وإدمان ييتس على التـوحَّش، ما هي سوى حالات تصعيد للبطولة شبه الإلهية لـسلفهما المشترك، ونشازه المدهش بعيداً عن المطلق. ولكن في حالات الاختزال هـذه، إذا ما قورنت بتصعيدات شخصيات أعظم مثل وردذورث وكيتس، يواجهُ المرءُ صعوبةً أكبر في رؤية ما إذا كان ثمّة خسارة تموازي، تقريباً، الفائدةُ الملموسةُ.

إنّ فكرة فرويد عن التسامي كميةٌ، وتتضمّنُ، دائماً، سقفاً أعلى تتمرّد عليه النوازعُ الغريزيةُ. إن حالة "الأسكسيس" الشعريّ [تطهّر ـ نرجـسية]، كقاسم تنقيحيّ، هي أيضاً كميّة، لأنّ مطهَر الـشعراء نـادراً مـا يكـون مكاناً مأهولاً. الشاعرُ وملهمتُه هما القاطنان الوحيدان هناك، وغالباً ما تكون الربّةُ مفقودةً. وبوصفهما مسافرَين بطولييَن، فإنّ تـشايلد رونالـد وكشولين يعرفان الهزيمة فقـط مـن خـلال نقائـضها، وهمـا وحيـدان باستثناء زمرتهما القليلـة مـن الفاشـلين، والخونـة، والجبنـاء، الـذين يدلّل حضورهم على كلّ ما هو مشكوك فيه في القوّة المخيفة لأبطالِـه. لكنّ الاختلاف بين تشايلد رونالد وأسلافه، وبـين كـشولين ومعزّيـه، هو أنّ تطهّرَ البطلِ يكونُ بمثابةِ نرجسية له، وطريق يـؤدي إلى الحريـة بوصفها فعلاً دلالياً.

إنَّ منولوج براونينغ، مثله مثل قـصيدة ييـتس الرؤيويـة والغنائيـة، هـو نوعٌ من التخلّي، وبالتـالي يمثّـلُ عمليـةَ بتـرِ للـشِعر الأورفيّ، ولقيثـارةِ شللي، التي تعلنُ النبوءةُ. وتـشدّدُ معادلـة التطهّر \_ النرجـسية (askesis) لدى الشعراء الأمريكيين الأقوياء على غاية الرّحلة، وعلى الخلـوة الـتي تعزّز الشعورَ بالذَّات، أكثر ما تشدّدُ على الرّحلةِ ذاتِها. لقد كيّـفَ ميلتـون ووردذورث قوّتهما المخيفة، هما اللّذان ساهما بخلق صيرورة الـشّعر الإنكليزي، بعد عصر الأنوار، بحيث باتت تتناسبُ وضرورات التسامي، في حين أنَّ السلف الأصلي والعظيم للشعر الأمريكي الحقيقـي لم يفعلْ الشيءَ ذاتَه. لدى إمرسون، تحاولُ قـوَّةُ العقـل وقـوَّةُ العـين أن تكونا شيئاً واحداً، وهذا ما يجعل من حالة "أسكسيس" أمراً مستحيلا: مثلما تطبعُ الأشياءُ صورَها على شبكية العين، أثناءً سطوع الشّمس، فإنّها \_ إذ تشاطرُ الكونَ قاطبةً أحلامَه \_ تطبعُ نسخةً من جوهر أكثر رهافةً على العقل . وكمثل تحوَّلات الأشياء إلى أشكال عضوية عالية، يكون تبدَّلها إلى ألحان متّسقة فوق كلِّ شيء تقفُ روحٌ حارسةٌ أو يقفُ طيفٌ، وكما أنّ شـكلَ الشّيءِ ينعكسُ بواسـطة العـين، فإنّ روح الـشيء تــنعكس بواســطة الّلحــن المتــسق . البحــرُ، وحبوافَ الجبـال، وشـلالات نياغـارا، وكـلّ سـرير لزهـرة،

تنوجدُ مسبقاً، أو تتعالى، في حالة من الحدس السحريّ الذي يسبح في الهواء كالروائح العطرة، وعندما يمرُ بها أي إنسان صقل حاسّة السمع لديه، فإنّه يصغي إليها، ويحاول أن يسجّل نوتاتها، دون أن يمسّها أو يعبث بها.... هذه الرؤيا، التي تعبّرُ عن نفسها بواسطة ما يدعى الخيال، هي شكلٌ عال من أشكال الرؤيا، التي لا تتأتّى من خلال الدراسة، بل الذّهن، أنّى وكيف يرى، بمشاركته مسار أو دورة الأشياء خلال تجلّيها في الأشكال، وبالتالي جعلها سلسةً شفّافةً للآخرين .

هو ذا السمو الأمريكي، الذي لن يتنازل عن مبدأ اللذة، لصالح مبدأ الواقع، حتى عندما يصبو لأن يحمي، عن طريق إشباع الرغبات المؤجّلة، مبدأ اللذة. وبوصفها الحاسّة الأكثر َ طغياناً بين حواس الجسد، تتجلى العينُ، التي حررّت ْ الطبيعةُ ميلتون منها، في الشّعر الأمريكي، كشبق وخطّة عمل. وحيثما تطغى العين، من دون تحجيم، يسعى التطهرُ إلى التركيز ً على وعي الذّات للذّوات الأخرى. لقد تُرسّخت نرجسيةُ شعرائنا الكبار \_ إمرسون، وويتمان، وديكنسون، وفروست، وستيفنس، وكرين ـ لأنّ العين ترفض أن بالنسبة لإمرسون الجسد والطبيعة، حيث تستثني كلّ ما عداها، إلا إذا أصبح الأسلاف مكوّنات ضعيفة في تركيبةِ الأنا.

ويتمان في قصيدة (عبور قارب بروكلين) يـرى بـأمّ عينـهِ "غـروبَ الشمس، وتدفّقَ فيضانات المدّن، وعودةَ موجـات المـدّ والجـزر إلى البحر"، فيواسيه الشعورُ بأنّ الآخـرين الـذين سـيعبرون خلفـه سـوف يرون، مثلما رأى، ويفعلون، مثلما فعـل. غـير أنّ قـصيدته الملكيـة، مثلها كمثل كلّ أعماله الناضجة، تتركّزُ بكلّيتها حول ذاته المعزولة، وحول الرؤيا الإمرسونية، التي ليست بعيدة جداً عن طقوس السّحر، حيث تكونُ صلتُها واهيةً بمراقبة الأشياء الخارجية. لـدى ويتمان، تتعمّقُ العزلةُ الإمرسونية، وتصبحُ العينُ أكثر جبروتاً، وبما أنّ العينَ تتشبّه بالشّمس، فهذا يؤدّي إلى تحقيق حالة من التطهّر النرجسيّ العارم: مدهشةً وهائلةً تلك السرعةَ التي سيعشقُني بها شروقُ الشّمسِ لولا أنني، الآنَ، كما دائماً، أرسَلُ شروقاً منّي أيضاً.

- نحن أيضاً نصعدُ قبَّةَ السَّماءِ مدهشين وهائلين كالشَّمس، نجد ذواتَنا، آهِ أيتُها الروحُ، في هدأةِ وبرودةِ انبلاجِ الفجر.
  - صوتي يسافرُ صوب آفاقٍ لا تقدرُ عيني على رؤيتهاً، بدورةٍ من لساني أحتضنُ العوالمَ وآفاقاً أخرى من العوالمٍ.

لماذا ندعو هذه الرّحابة اللامتناهية بالتطهّر النرجسيّ؟ في هـذه الصياغة الهائلة لإمرسون، ما الـذي تمّ تقديمه كأضحية إزاء هـذا التسامي؟ أيّ تكثيف جعل مـن ويتمـان هـذا الـصوت الـذي يـرى مـا لا يقدرُ حتى بصرَةُ الوصولَ إليه؟ إذا كان ما من شيء يأتي مقابلَ لا شيء، كما ينصُّ التعويض الإمرسونيّ، مقابلَ أيةِ خسارةٍ ينالها الشاعرُ الإمرسونيّ جرّاء هذا الشروق النرجسيّ؟ الخسارةُ هي ما دعاه إمرسون "بالهزيمة الكبرى" (والتي يقفُ المسيحُ ممثّلاً لها). يضيف إمرسون: نطالبُ بالنصر". المسيحُ "قام بدوره جيّداً ... ولكن ذاك الذي سيأتي سيؤدّي دورَه بشكل أفضلَ. العقلُ يتطلّبُ تجلّياً أكبر بكثير للشخصية، وهو التجليّ الذي يوائمُ نفسه مع الحواسّ، مثلما يوائمُ نفسَه مع الروح". إنّ تمظهرَ إمرسون في هيئة الشمس هو بمثابة هزيمة إمرسونية كبرى، إذ هو مدنيّ يضمرُ جزراً، وتلك معادلة تطهرية \_ نرجسية (askesis) للنبوءة الإمرسونية التي تتمحورُ حول

> في أقصى الجنوب تعبرُ شمسُ الخريفِ مثل وولت ويتمان، قاطعاً الشّاطئَ الطّويلَ المتورّدَ. يغنّي وينشدُ للأشياءِ التي هي جزءٌ منه، للعوالم التي كانت، والتي ستكونُ، للموتِ والنّهارِ. ينشدُ، لا شيءَ نهائيٌّ. لا أحدَ سيرى النهايةَ. لحيتُهُ من نارٍ، وعصاهُ لهبٌ يرقصُ.

إنّ مناقشة التطهر النرجسي السُعريّ يجب أن تـأتي أخـيراً على ستيفنس، والذي يهيمنُ على نتاجـه، بـشكل واضـح، هـذا القاسـمُ التنقيحيُّ، الآنف الذكر. قاوم سـتيفنس، الـذي يتملّكُهُ "شـغفٌ نحـو كلمةِ نعم"، قاومَ تصعيداتِه القوّيةَ الخاصّةَ به. فهو يندم على عدم كونه

"معلَّماً أكثر قسوةً، وأكثر إرباكاً"، مع ذلك، يمكن أن ننعتَه بأيّ شـىء آخر سوى بناسكِ الروح، وسيكون سعيداً لو أنَّ قصائده كانـت تـشبهُ أكثرَ ثمارَ الأناناس مـثلاً. الحـسِّ الطـاغي لديـه هـو الطمـوح الأورفيّ لإمرسون وويتمان، والبحثُ عن سموّ أمريكيٍّ رفيع، لكنّ قلـق التـأثُّر شوَّهَ هذا الحسَّ، وهذا ما دفع ستيفنس، في المحصلة، لأن يطوَّر نزعةُ للتحدّث بطريقة اختزالية، تفوقُ حتى قدرته هو على التحمّل. في أفضل لحظاته، يجهد ستيفنس لأن "يجعلَ من الصعب قلـيلاً علـي المرئيِّ / بأن يُرى"، في تحدَّ سافر لمنظوماته نفسها، ولكن من خلال جلِّ أعماله، فإنَّ عمليةُ "التطهَّر \_عبر \_الخلوة"، تـصل ذروةً ليست مألوفةً، حـتى بالنـسبة لإمرسـون، وويتمـان، أو ديكنـسون. "عـينُ فرويد"، كتب ستيفنس مرةً، "كانت مجهر الشعر"، وسـتيفنس، أكثـر من أيّ شاعر حديث آخر، كتب بشكل تلقائيّ انطلاقاً من كونه إنـساناً سيكولوجياً. التسامي لدى ستيفنس هو اختـزالُ للحـساسية الكيتـسية، وللعقل الذي أطاع أوامر "مونيتا" حول ضرورة "التفكير بالأرض"، فقط ليكتشف أنَّ هذا وحده لا يكفى:

> ما من شيء أكثرَ سكينةً من القمرِ سابحاً، متحركاً، باتجاهِ الليل. ولكن ما كان عليه حالُ أمِّه يعودُ وينتحبُ على صدرِهِ.

النضجُ الأحمرُ للأوراقِ الدائريةِ مثقلٌ بتوابل الصّيفِ الأحمرِ ، ولكن تلك التي أحبِّها تصيرُ جدّ باردةً بعد لمستِهِ الأخيرة.

مع ستيفنس، يواجه القارئ معادلةَ التطهّر النرجـسيّ كاملـةً بحيـث تشملُ التقليدَ الرومانتيكيَّ بكلّيته، بما في ذلك وردذورث وكيتس، وإمرسون وويتمان. إذ ما من شاعر حديثٍ يرتقى إلى قـوّة سـتيفنس عندما يختارُ تكثيفاً هائلاً للنّات بهذا الحجم، متمادياً بالتضحية بنوازعِهِ الغريزية، تحت ذريعة كونه قادماً متأخّراً. منقّحاً نفسه، يخـرج فرويد، في النهاية، بنتيجة مفادها أنَّ القلـق هـو الـذي أفـرز الكبـتَ، وليس الكبت هو الـذي أفـرز القلـق، وهـذه مـسألة تتجـسّد في شـعر ستيفنس. تخييلياً، أدرك ستيفنس أنَّ الأنا والهو منظومتان منظَّمتان، ضدّ بعضهما بعـضاً، ولكـن، ربّمـا، كـان في صـالح سـتيفنس أن لا يدركَ بأنَّ قلقَ أناه حول السبق والأصالة كان يتأتَّى باستمرار من تمثَّل الهوَ لأسلافِهِ، الذين، تبعاً لذلك، مارسوا تأثيرَهم عليه، ليس كقـوى مراقِبة، بـل كتنويعـاتٍ علـى حياتِـه الغريزيـة. كإنـسانويٍّ، رومانـسيٍّ الحساسيةِ، إذن، وكتـهكَّميَّ اختـزاليَّ، علـى صـعيدِ قلقِـهِ، يتحـوّلُ ستيفنس إلى مزيج مدهشٍ من النّوازع الشعريّة، الأجنبيّة والمحلّية. إنّه يبرهن على أنَّ أقـوى أنـواع الـشعر الحـديث تُبتكـر بواسـطة التطهّـر النرجسي، بالرغم من أنَّه يتركنا نادمين على وضع حدَّ لما كـان يمكـن أن يكون، لو أنّه كان متحرّراً من الضرورات المرعبة للتكتّم، كما هـو الحالُ هنا في علاقته مع إمرسون: الظهيرةُ نبعٌ مرئيٌّ، رحبةٌ جداً، وقزحية جداً، لكي تكون أكثر هدوءاً، وحبلٌ جداً، وقزحية جداً، لكي تكون أكثر هدوءاً، وهي كثيرةُ الشيريالتفكيرِ، الذي هو أقلُّ من الفكرِ، وأكثر الآباء غموضاً، وأكثر البطريركيين غموضاً، ونبلٌ يوميٌّ من التأمل،

> يروحُ ويجيءُ في صمتٍ يخصُّهُ وحدهُ. نفكّر ، إذنْ، عندما تشرقُ الشمسُ أو لا تشرقُ. نفكّر عندما تترنّحُ الرّيحُ فوق بحيرةٍ في حقلٍ

> > أو نضع أقنعةً على كلماتنا، لأنّ الرّيح ذاتها، تعلو وتعلو، تاركةً صدىً مثل آخرِ خَرَسٍ للشّتاءِ عندما يمضي.

أكاديميِّ جديدٌ، يستبدلُ آخرَ، عتيقاً، يتأمّلُ، لبرهةٍ، الفانتازيا هذه. لا بدّ أنّه سينشدُ الإنسانيَّ الذي يمكنُ أن يُوصَفَ. البحثُ عن الإنسانيَّ الذي يمكن وصفه ما هو سوى تقليص للحلم الإمرسونيَّ الأكبر، الذي يهدّد فكرةَ ما أطلق عليـه إمرسـون بالهزيمـة الكبرى، ولكنها الهزيمة التي تتلاءمُ مـع الـرّوحِ الزاهـدةِ، أو الهزيمـة التي يُمنى بها الشعرُ نفسه.

\* \* \*

## الفصل الممادس

ما من مرسى. ليس النوم، ليس الموت؛ ومن بدا كأنّهُ يموتُ يحيا.

إمرسون

## APOPHRADES

أو عودة الموتى

اعتقدَ أمبيدوقلس أنَّ النفس، أثناء الموت، تعودُ إلى النّـار، من حيثُ جاءتْ. ولكنّ روحنا الحارسة، الـتي هـي في آن ذنبنـا وألوهتنـا الكامنة أبداً، تـأتي إلينـا، لـيس مـن النّـار بـل مـن أسـلافنا. العنـصر المسروق يجب أن يُسترجع، والروحُ الحارسةُ لا تُسرَقُ أبداً، بل تـأتي بالوراثة، وعند الموت، تنتقلُ إلى المريد، أو القـادمِ المتـأخِّرِ، الـذي يمكن أن يقبل الجريمةَ والربوبيةَ، في آنٍ معاً.

ترصدُ صيرورةُ الخيـال هبـوطَ الـرّوحِ الحارسـة، ولـيس هبـوط النفس، بيدَ أنَّ التشابهَ بين هذين النّوعين منَ الهبوط كبيرٌ جداً: قد يحدثُ أن تكونَ حياةٌ واحدةٌ بمثابة عقاب عن حياةٍ أخرى، مثلما تكونُ حياةُ الابنِ بمثابة عقابٍ عن حياةِ الأب.

قد يحدثُ أن يكفّرَ عملُ شاعر كبير عن عملِ سلفِهِ. ويبدو أنّ الرؤى المتأخّرة تنظّفُ، على الأرجَّح، نُفسَها، على حساب الـرؤى المبكّـرة. لكـنّ المـوتى الأقوياء يعـودون، في القـصائد، كما في حيواتنا، وهم لا يعودون بدون تعكيرِ حياةِ الأحياء. الـشّاعرُ القـويُّ الناضجُ يكون، بغرابةٍ ما، هشّاً خلال هذه المرحلة الأخيرة من علاقته التنقيحية مع الموتى. هذه الهشاشة أكثر ما تكـون واضحة في قـصائد تسعى لتحقيق صفاء نهائيّ، وتجهدُ لأن تكون بيانات محدّدة، أو شهادات ما، حول ما يشكّلُ، بفرادة كافية، موهبةَ الشّاعر القويّ (أو ما يريدُنا أن نتذكّرَهُ كموهبيّهِ الفريدةِ): نهضتُ، من أجل فسحةٍ بدتُ كمحمية، خلال مشهدِ الغابات والمياه.

هنا، ومع اقتراب أيامِهِ على التلاشي، ينفتحُ شللي، مجدّداً، على رعب أنشودةِ وردذورث (تجلّيات)، مستسلماً "لضوء النّهار العاديّ" لسلفِهِ: - أنا، وسط الزحام ضعتُ، أنا، لا الظلُّ ولا الخلوةُ، أنا، ليست أغنية تلك الساقية الهابطةُ إلى النسيان، أنا، ليس سراباً ذاك الطيفُ المبكّرُ الذي تحرّكَ فوق حركته ـ ولكن وسط

> أعنف الأمواج لتلك العاصفة الحيّة ارتميتُ، وعرّيتُ صدري لطقسِ ذاك الضوء البارد، الذي سرعان ما تعطبُ أنفاسُه الروحَ.

في عام 1822، عندما تجلّت هذا الرؤيا لشللي، كان الشاعر وردذورث بحكم الميت (شعرياً) منذ زمن (بالرغم من أنّ وردذورث الشّخص عاش اثنين وعشرين عاماً بعد وفاة شللي، حتى عام 1850). لكنّ الشعراء الأقوياء ما يلبثون يعودون من عالم الأموات، وفقط يعودون جرّاء الوساطة المقصودة، زيفاً، لشعراء أقوياء آخرين. كيف يعودون؟ هذا هو السؤال الحاسم، ذلك أنّهم لو عادوا سالمين، فإنّ عودتَهم ستفقِرُ الشعراء اللاحقين، راسمةً مصيرَهم، بحيث نتذكّرهم \_ في حال كان هذا ممكناً أبداً \_ كشعراء قضوا في الفقر، وفي عَوزَ تخييليً لم يستطيعوا هم أنفسَهم أن يشبعوهُ.

هذا القاسم التنقيحي، (apophrades)، الـذي يعـني أيـام الـنحس الكالحة التي يعود من خلالها الموتى، ويسكنوا البيوتَ التي كانوا قـد عاشوا فيها، يأتي على الشّعراء الأقوياء، لكنّ الأقـوى بينـهم يتـصدّى له، بحركة تنقيحية، نهائية وجليلة، تقوم بتطهير هذا التجمهر النـهائيّ للموتى. يقدّمُ ييـتس وسـتيفنس، وهمـا أقـوى شـاعرين في عـصرنا، ومثلهما براونينغ وديكنسون، وهمـا أقـوى شـاعرين في نهايـة القـرن التاسع عشر، يقدم هؤلاء أمثلةً ساطعةً عن هـذا القاسـم الأكثر مكـراً بين القواسم التنقيحية جميعاً. فهؤلاء استطاعوا إنجاز أسـلوب يقـنصُ الريادةَ قنصاً، وفي الوقت نفسه يعيدُها بغرابة، من وإلى السلف، وهكـذا ينقلبُ، تقريباً، جبروتُ الزّمن، فيتهيّأُ للمـرء، ولـو لبرهـةٍ مجنونـةٍ، أنّ هؤلاء المعاصرين كانوا موضوعاً لمحاكاة أسلَافهم لهم، وليس العكس.

في ضوء هـذه الملاحظـة، أريـد أن أميّـزَ بـين هـذه الظّـاهرة وفكـرة بورخس الذكية التي تقول إنَّ الفنـانين يبتكـرون أسـلافهم، مثلمـا، علـي سبيل المثال، ابتكر كافكا، بحسب بورخيس، براونينـغ. مـا أقـصده هنـا أمراً أكثر تطرّفاً، (وعلى الأرجـح) أكثـر عبثيـةً، وتحديـداً تلـك النـشوة المتأتية من موضعة السلف، في عمـل مـا، لدرجـة أنَّ مقـاطعَ معيِّنـةُ في عمله تبدو وكأنَّها لا تشي بالوجهةِ التيِّ اختطَّها هو لنفسِه، بل تبدو مدينـةً لإنجازات الشاعر اللاحق ذاتها، وتقلُّ أهميتُها، بالـضرورة، مقارنـةً مـع الألق الأكبر الذي يحقّقه هذا الأخيرُ، المتأخّرُ. الموتى الجبارة يعـودون، لكنّهم يرجعون لابسين ألوانَنا، متحدّثين أصواتَنا، على الأقـلَ، في لحظاتٍ نادرةٍ، أو لحظاتٍ تشهدُ على عنادنا، ولـيس علـى عنـادهم. إذا عادوا محتفظين كلَّياً بقوّتهم، عندئذٍ يكونُ الانتصارُ انتصارَهم: ترعبنا حوافٌ القمّةِ ما تزالُ عندما نطيل التفكيرَ بالموتى أو بالعشيقة ؛ ولا تقدرُ المخيلةُ القيام بكلَّ هذا،

في هذا المكان الأخير من الضوء؛

كـان روثكـة يأمـلُ، هنـا، أن يكـون روثكـة المتـأخّر، لكـن، يـا للأسف، هذا كان ييتس في قصيدة (البرج) و(الدَرَج اللّولبيّ). روئكـة تمنّى أن يكون، هنا، روثكة المتأخّر، لكنّه، يا للحسرة، كـان إليـوت في (الرباعيات):

> أعتقدُ كلّ الرّحلات متشابهة الحركة باتجاه الأمام، مسبوقةً بتردّدٍ قليل، ثم نكون جميعاً وحيدين، ولو لوقتٍ قصيرٍ مشغولين، بوضوحٍ، مع أنفسنا ...

وثمّة روثكة متأخّر ليس أحداً سوى ستيفنس في ديوانـه (تبـدّلات الـصيّف)، وروثكـة آخـر متـأخّر هـو ويتمـان في مرثيـة (اللّيلـك)، ولكن، للأسف، ثمّة القليل جداً من روثكـة المتـأخّر الـذي هـو حقّاً روثكة المتأخّر، إذ تتمظهرُ، في شعر روثكة، حالةَ عـودة المـوتى في شكل كارثة، تسلبُ منه قوّتَه، رغم أنّهـا [أيّ قوّتـه] كانـت تجسدت بشكل أو بآخر، وصارت إحدى خصائصه. ولكن من خاصّية (عـودة الموتى)، بمعناها الإيجابي التنقيحيّ، لا يقدّمُ لنا الشاعرُ أمثلةً تُـذكَرُ، ذلك أنه لا توجدُ مقاطع لدى ييتس، أو ستيفنس، أو ويتمان، تـدفعنا للقول إن روثكة هو الذي كتبها. في سوداويات قصيدة تينيسون (الكأس المقدّسة)، نستطيع أن نجرّب هلوسات الاعتقاد بـأنّ الـشاعرَ المتوّجَ قد تأثّرَ، بشكل صريح، بقصيدةِ (الأرض الخراب)، ذلـك أنّ إليوت نفسه أصبح معلَّماً في جوهر المعادلة الـتي يطرحها القاسم التنقيحي (apophrades). أو، في لحظتنا الراهنة، فإن إنجازات جون أشبري في قصيدته القويّة (جزء)، المأخوذة من ديوانه (حلم الربيع المضاعف)، تعيدنا إلى ستيفنس، لنكتشف، بانزعاج، نوعاً ما، أنّ ستيفنس، في فواصل عدّة من فواصله، يذكّرُنا كثيراً بأشبري، وهـذا بحد ذاته إنجازٌ ما كنت لأظنَّه ممكناً.

الغرابةُ التي تضيفها حالةُ "عودةُ الموتى" (apophrades) الإيجابية إلى الجمال هي من ذلك النوع الـذي يجسدّه أفضلُ ممثليها، وهو الناقد باتر (Pater). ربّما كان الأسلوب الرومانتيكي برمّته، وفي أعلى لحظاته، يعتمد على التصوير الناجح للموتى في هيئة بشر أحياء، وكأنّ الشعراء الموتى قد مُنحوا حريّةً أخصب مما كانوا قـد وجدوه لأنفسهم. قارن بين ستيفنس في قصيدة (العدسة) وقصيدة (جزء) لجون أشبري، أحد أكثر الأبناء شرعيّةً لستيفنس:

> مثل أكاديميّ مملّ، أرى، بعشق، منحىً قديماً يلامسُ عقلاً جديداً. يأتي، يبرعمُ، يثمرُ، ويموتُ. الاستعارةُ السخيفةُ تكشف مسارَ الحقيقة. براعمُنا تلاشتْ. بذلك نكونُ نحن الثمار.

ثمرتا يقطين انتفختا على كرمتنا، تضجّان في طقس الخريف، ملطّختان بالصقيع، متنكّر تان بسمنةٍ نضر ةٍ، حتى تصيران غرائبيتين. تتدلّيان مثل بطيخ مخدّدٍ بالثآليل، مزوتق ومخطّط، والسماءُ الضاحكةُ سترانا نحن الاثنين مغسولين حتمى القشرة بمطر الشتاء الصدئ. (العدسة، viii).

كمثل برتقال صافٍ نملكُ مفردةً يتيمةً كلّها لبٌّ وكلَّها بشرةٌ، تستطيعُ أن ترى، من خلال غبار الجراح، المحيطَ المركزيَّ الذي يسبحُ في مداره خيالُنا. كلمات أخرى، طرقٌ قديمةٌ، ما هي سوى زخارف وامتيازات فرعية مقصود بها أن تُحدث التغييرَ حولنا مثل كهفٍ. لا شيء يثير الضحكَ في أمر كهذا. أن تعزلَ لبّ تأرجحِنا

وفي الوقت ذاته تدعّمُ برعمَهُ الذي يشبه زهرة الخزامى، من أجل خيرٍ متخيّل. (جزء، viii).

وجهبة نظر قديمية للتبأثر سوف تفترض أنّ المقطع الثباني "مشتق"، من الأوّل، ولكن فهماً جيّداً للقاسم التنقيحيّ (عـودة الموتى)، سيكشفُ الأرجحية النسبية لأشبري، في صراعه القسريّ مع الموتى. هذا المأزق الخاص، عندما يفعل فعله، لن يكون مركزياً بالنسبة إلى ستيفنس، لكنَّه يمثَّل عظمةَ أشبري، حيث استطاع الشاعر، ولو بصعوبة بالغة، أن يتحرَّرَ منه. عندما أقرأ قصيدة (العدسة) الآن، بمعزل عن قصائد أخرى كتبها ستيفنس، أشعر أنني مجبر على سماع صوت أشبري، لأنـه الـتقط أسـلوبية ستفينس، ربّما بشكل لا مهرب منه، وإلى الأبد. عندما أقرأ قصيدة (جزء)، أميلُ إلى عدم التفكير بستيفنس، لأنَّ حضوره هنــاك قُـصِدَ به أن يكون وديعاً. في بدايات أشبري، ووسط الوعود والإخفاقات التي يختزنها ديوانُه الأوّل، (بعض الأشجار)، لا يمكن تجاهل الهيمنة الطاغية لستيفنس، رغـم أنَّ انحرافاً مـا (clinamen) بعيـداً عن السلف قد تم تسجيله، لاحقاً:

يضعُ الشابّ قفصَ العصفورِ قبالةَ البحر الأزرق. ثم يغادرُ مبتعداً، ويبقى القفصُ. الآن

امرأةٌ، في ظلّ البحر، الذي يستمرّ في الكتابة. هل هناك اصطدامات، اتصالات على الشاطئ

أم هل تلاشت الأسرارُ عندما غادرت المرأةُ؟ هل ذُكر العصفورُ في سجلاّت الموج، أم أنّ اليابسةَ تقدّمت؟

هذا هو إيقاعُ ديوان ولاس ستيفنس (عازفُ الغيتار الأزرق)، وهـو يحاول بلهفة أن ينحرف بعيداً عـن رؤيـا معيّنـة لا يـستطيع أن يتحمّـلَ قساوتها:

- اللبلابُ على الحجارةِ يصبح، تدريجياً، الحجارةَ. النساءُ يصبحْن
  - المدنَ، والأطفالُ الحقولَ، والرجالُ، في الموجٍ، يصبحون البحرَ.

إنّما الوترُ هو الذي يزيّفُ. البحرُ ينقلبُ على الرّجالِ،

الحقولُ تنصبُ الفخاخَ للأطفالِ، والقرميدةُ تصبحُ العشبةَ، والذبابُ كلُّه وقعَ في المصيدةِ،

> يابساً، بلا أجنحةٍ، لكنّه يبقى حيّاً. النشازُ يتضاعفُ فقط.

عميقاً، داخلَ أحشاءِ العتمةِ، داخلِ عتمةِ الوقتِ، يعرّش الزّمنُ فوق الصّخور كالنبات.

توحي قصيدة أشبري المبكّرة بأنّ ثمّة "اصطدامات، واتصالات" تجري فيما بيننا، حتى أثناء مجابهة البحر، ذاك الكون من الحسّ الذي يفرض قوّتَه على عقولنا. لكنّ القصيدة الأمّ، وبالرغم من أنّها ستقرّرُ مصيرَها ذاته بالطريقة شبه المواسية نفسها، ترهقُ الشّاعرَ، وترهقُ قررّاءَهُ، بإدراك أكثر توتّراً، يشي بأنّ "النشاز ينضاعف فقط"، عندما تعلو "اصطداماتُنا واتصالاتُنا"، إزاء الإيقاعات الأعلى للبحر. في الوقت الذي يحاول فيه أشبري الشابّ أن يخفّف، عبثاً، من غلواء أبيه الشعريّ، يحاول أشبري الناضج في قصيدة (جزء) أن يطمسَ، بل ويصطادَ، السلف، في الوقت الذي يبدو فيه هذا السلفُ مستعداً لقبولِهِ تماماً. قد لا يُذكر المريد إطلاقاً في تفاصيل الأبّ، لكنَّ رؤيته الخاصّة تكون قد تعزَّزت. ستيفنس كان أسير التردّد، تقريباً، دائماً، حتى قبل بلوغـه مرحلتـه الأخيرة، غير قادر، بثباتٍ كافٍ، أن ينتمي إلى الرومانسية العالية، أو يرفضها بشكل قطعمي، على أنَّ قموَّة عقبل المشاعر تستطيعُ أن تنتصرَ على كونِ الموت، أو على عالم الأشياء الخارجية، المنفية. يقول ستيفنس في (أقواله المأثورة)، العالمُ لا يرتب نفسه كـلّ يـوم في قصيدة. أمّا تلميذه المجتهد بنبل، أشبري، فـدخل، بـشجاعة، جدليةَ التكّتم، بطريقةٍ تتوسّلَ إلى العالم بأن يرتّبَ، نفسَه، يومياً، في إهاب قصيدة: ولكن ماذا بإمكاني أن أستنتج من كلِّ هذا؟ زجاج من مراهنات متشابهة تغتصبه اليدُ الفاعلة، مثل حُكم مبرم، فهل ما يزال طقس الرؤيا قائماً؟ أن يصطدم شخصان ببعضهما في الغسق يعني أنَّ زمن الغزو الغامض قد انتهى: كان المدى ساحراً وجافاً. تحت السماوات المسطّحة، ولأشهر قادمة، سوف تتذكّرُ المرأةُ أنّ ذاكَ الإنمَ قد تحدّث إليها، كلمات مثل شواطئ مبعثرة، بنية اللُّون، تحت الإشارات العابرة للهواء.

هذا المقطعُ الأخيرُ من قيصيدة (جيزء) يعيدُ أشبري، في دورة كاملة، إلى ديوانيه الأوّل (Le Livre est sur la Table) أو (الكتاب هناك على الطَّاولـة). ثمَّـة "اصـطدامات، واتـصالات علـي الـشَّاطئ" ولكن هذه "تتصادمُ في الغسق"؟. وثمة عبارة "هـل تقـدّمت اليابـسةُ؟" في القصيدة الأولى أُجيب عنها سلبياً بشكل جزئييّ، بالسُّواطئ المبعثرة، البنية اللُّون، ولكن أيضاً أُجيب عنها، بشكل جزئي، بالعبارة "الإشاراتُ العابرةُ للهواء". في مكان آخر من قصيدة (جرء)، يكتب أشبري: "هكذا فكرَنَ الجدُّ، وكلَّ شيء/ حـدثَ كمـا تنبَّأَ لـه، ولكن بطريقةٍ مضحكةٍ". تمـنحُ قـوةُ هـذه الحالـة مـن الــapophrades [عودة الموتى] الإيجابية الرحّالةَ حكمةً صعبةً للقصيدةِ الفلسفية الـتي يسمّيها، بشكل مناسب، (أسْرِعَ رتقاً) والتي تنتهي بالمقطع التالي: ... متعلَّماً كيف يقبلُ اللحظات الصّعبة كهبات وعطايا، كونه في حيرةٍ من أمره، هذا التحضيرُ اللامبالي رشَّ البذارَ المائلةَ في الأثلام، كمن يتحضّرُ للنسيان، حيث دائماً يعودُ أدراجَه إلى الوراء. واضعاً مرساته في بدء البدْء، في ذاكَ النّهارِ من عهدٍ مضى. هنا يحقّقُ أشبري غمـوضَ الأسـلوب الـشعريّ، ولكـن فقـط مـن خلال فردَنَة التكَّتم الشعريّ.

يرتبطُ غموضُ الأسلوب الشعري، والوفرةُ التي تتجلَّى جمالاً لدى كلِّ شاعر قويٍّ، بغبطةِ الأنا النَّاضج، فردانياً، والتي يمكن اختـصارُها بعبارةِ "غموض النرجسية". هذه النرجسية هي ما اصطلح فرويـد علـى تصنيفه بالرئيس والـسويِّ، أو "إضـافة الليبيـدو لغريـزةِ حـبّ البقـاء". يجب أن يقضي، حقًّا. حبَّ الشاعر القويّ لشعرهِ، في ذاته، على كلّ شعر آخر، باستثناء ما لا يمكنُ إقـصاءه، وتحديـداً، التمـاهي البـدئي مع شعر السلف. إنَّ كلَّ ارتحال عن النَّرجسية البدُّئية، بحسب فرويد، يؤدّي إلى تطوير الأنا. أو، بحسب مصطلحاتنا نحن، إنَّ كـلَّ ممارسـةٍ لقاسم التنقيح، بعيداً من التماهي، هو بمثابة العملية التي تُدعى، عموماً، التطوّر الشعريّ. إذا كان كلّ موضوع للغريـزة الجنسية يجـد منبعه في الليبيدو \_ الأنا، فهذا يعني أننا نستطيع أيضاً الـتكهّن بـأنّ كلَّ تجربة بدئية للشاعر المريدِ، ضمن إطار اكتشافِهِ كشاعر على يد السلف، تكون ممكنةً فقط من خلال إفراطٍ في حبٍّ الذَّات. تتوقف عمليةُ (apophrades)، بوصفها حالة من حالات عودة الموتى، عندما يفوز بها خيال مقتدر يصرّ بعناد على قوّته، وتتحوّلُ احتفـالاً بعودة التمجيد الذاتي المبكّر، الـذي كـان في الأسـاس، سـبباً في جعل الشعرِ ممكناً.

الشاعرُ القـويّ يحـدّق مليّـاً في مـرآة سـلفِه المتـهاوي، فـلا يـرى السلف ولا يرى نفسَه، بـل يـرى صـنواً غنوصياً، هـو بمثابـة الآخـر المظلم أو النقيض الذي تاق أن يكونَهُ، هو والسلفُ معاً، لكنّه يخـشى أن يصبحَهُ تماماً. من أتون هذا التنحي العميـق، تبـدأ الهيمنـةُ المركّبـةُ لعودة لموتى الإيجابية بتشكيل ذاتها، وتشقّ الدربَ للمراحل الأخـيرةِ لأولئك الشعراء من أمثال براونينغ، وييـتس، وسـتيفنس – وجميعهم قهروا العمر المديد. إنَّ نصوص (أسلاندو)، و (قصائد ومسرحيات أخيرة)، وذاك القسم المعنون "الصخرة" من (قيصائد مجموعة) لولاس ستيفنس، تعتبرُ جميعها تجليات مدهـشة لعمليـة apophrades أو [عودة الموتي]، التي يكمن جزء من غاياتها وتأثيرها في جعلنا نفرأ بشكل مختلف \_ بمعنى، جعلنا نفرأ وردذورث، وشللي، وبليك، وكيتس، وإمرسون، وويتمان بشكل مختلف. وكأنَّ المرحلـة الأخـيرةَ التي يصلُها الشّعراءُ الأقوياء والعظام وُجدت، لـيس مـن أجـل تثبيـت نهائي لمعتقداتٍ امتـدت طـوال حيـاة بأكملـها، ولـيس كسلـسلة مـن قصائد الحنين المنكفئة إلى ذاتها، بل بوصفها اختزالاً وتثبيتـاً مطلقـين للأجداد. ولكن هذا يقودُنا إلى المعـضلة المركزيـة في عمليـة "عـودة الموتى" نلخصها بالسؤال التالي: هل نعتبر قلقَ الأسلوب مختلفاً عن قلق التأثّر، أم أنّهما من صلب القلق ذاته؟ إذا كانت فرضية هذا الكتاب صحيحةً، فإنَّ الموضوعَ الخفيَّ للشعر، بمجمله، عبر القرون الثلاثة الأخيرة، هو قلقُ التأثُّر، وخوفُ كلَّ شاعر من غياب موضوع مناسبٍ يؤدّيه شعرياً. لا شكّ أنَّ قلقَ الأسلوب حاضرٌ، طالما أنَّ هناك قواعد أدبيةً. لكننا رأينا كيف أنَّ مفهومَ التأثُّر (وما يرافقه مــن تبـدَّل في معنويات الشاعر) قد تبدّل مع بروز الازدواجيةِ التي أنتجَهـا عـصرُ مـا بعد الأنوار. هل بدأ قلق الأسلوب بالتبدّل في الوقت الذي بدأ فيه قلقُ التأثُّر؟ هل كان عبءُ فردَنةِ أسلوب خـاصٍّ، بوصفه، الآن، أمـراً لا يطاقُ بالنسبة لكلِّ الشعراء الجدد، هل كـان عبئـاً ثقـيلاً جـداً قبـل أن يُطوّرَ قلقُ التأثّر؟ عندما نقرأ ديوانـاً مـن الـشعر، للمـرة الأولى، هـذه الأيـام، نحـاولُ أن نـصغي مليّـاً، أوّلَ مـا نـصغي، إلى صـوتٍ فريـدٍ والتعرف إلى خصائصه، إذا استطعنا، وإذا لم يكن الصوتُ مختلفاً، إلى حدّ ما، عن إيقاع الأسلاف والمعاصرين، فإننا نفضل التوقّف عن الإصغاء، بغض النظر عمّا يريد هذا الصوتُ أن يقولَه. كان للـدكتور صموئيل جونسون حسّاً مرهفاً إزاء قلق التأثّر، مع ذلك كان دائماً يقرأ كلّ شاعر جديدٍ، باعتماده امتحاناً واحـداً: هل ثمة من جديـدٍ تمّ اكتشافه على يدِ هذا الشاعر أم لا؟ لنأخذ لوثينغ غراي (Gray) مثالًا، فقد وجد جونسون نفسه مجبراً على إغداق كلّ أنـواع المـديح عليه، إزاء تعثّرِه بأفكارٍ بدتْ له جدّ أصيلةً:

تمورُ قصيدةُ (باحة المقبرة) بالصّور التي تجدُ مرآةً لها في كلِّ عقل، وتفيضُ بمشاعر تجدُ أصداءً لها في كلّ صدر المقاطع الشعرية الأربعة التي تبدأ بـ حتّى هذه العظام"، تبدو لي أصيلةً؛ لم أعثر على أفكار مشابهة لها في أيّ مكان؛ مع ذلك، من يقرأها هنا، يقنع نفسه بأنه كان دائماً يشعرُ بها . لو أنّ غراي استمرّ في الكتابة على هـذا المنوال، لكان من العبث أن نلومَه، ومن اللاّجدوى أن نمدحه .

أفكارٌ أصيلةٌ شعرَ كلّ قارئ بها، أو أتى على قناعةٍ أنه شعرَ بها. يا له من رأي أصعب بكثير من شُهرةِ مقطع جونسون، وما يتيحُ لنا من رؤية. هل كان جونسون محقّاً في رؤية هذه المقاطع أصيلة؟ هذه العظام، كي تُحمى من الإهانةِ، أقيمَ لها نُصبٌ هشٌّ بالقرب منها، زُيَّنَ بقوافٍ جلفةٍ، ومنحوتاتٍ عشوائية، مستجدياً آهةً عابرة.

إذ من جعلَ النسيانَ فريسةً، سوى هذا الكائن الممتع، القلق، قبل أن يستسلمَ، حين غادرَ الأروقةَ الدافئةَ للنّهار، ولم يلتفتْ إلى الوراء ولو بنظرةِ شوقٍ واحدة؟

على صدر حنونٍ سوف تجثمُ الرّوحُ المودّعةُ، العينُ المطبقةُ ستحتاجُ بعضاً من دموع وجلة إذ حتى من أعماق القبرِ ما يزالُ صوتُ الطّبيعة ينادي ... حتى في رمادِنا تظلّ تعيشُ نيرانَهم المألوفةَ

الكاتبُ سويفت، وقصيدةُ (الأوديسةَ) التي كتبها بوب، وشخـصيةُ ميلتــون المــسمَّاة "بليــال"، ولــوكريتيس، وأوفيــد، وبترارك، جميعُ هؤلاء هم من بين أسلاف الشاعر غراي هنا. ولأنَّـه شاعر يتمتّعُ بثقافة غزيرةٍ، نجده نادراً ما يكتبُ شيئاً مـن دون ربـط ذاتِهِ بِكلُّ جدَّ أدبيَّ ممكن. لقد كان جونسون ناقداً موسوعياً هائلاً، فلماذا امتدحَ هذه المقاطع على أصالةٍ لا تمتلكها؟ الجواب المحتمل هو أنَّ أعمق أنواع القلق لـدى جونـسون تمَّ التعبير عنـها بشكل صريح في هذا المقطع الآنف الذكر، فأن تجد معادلاً معاصراً لما تشعرُ به، بحدّة أكبر مما يحسّه هو، وأيـضاً لمـا يعيـقُ المرءَ من التعبير عن ذاته، هو أن تقتنع بأصالةٍ مفترضةٍ، تفوقُ ما هو موجودٌ أصلاً. تصرخُ بعضُ مقاطع غراي الـشّعرية طالبـةً، ذاكَ النَّوع الحدسي والاستعاريَّ من الخلودِ الذي ينكرُهُ علينا قلقُ التأثُّر. حيثما تكتشفُ الحساسيةَ الجونسونية الـوعرة فسحةً عـذراء في الأدب، فمن السلامة الافتـراض بـأنَّ الكبـت الجونـسوني متـورَّطُ أيضاً في اكتشافٍ كهذا. ولكن، بما أنَّ جونسون قارئاً كونيّاً بحـقّ، فإنَّما يعبِّر هنا عن نزعة موجودة لدى الكثير من القرَّاء الآخرين، والتي تتبلورُ، بشكل حاسم، في أفكار نحاول إقصاءَها من عقولنا. جونسون، الذي كره أسلوب غراي، أدرك أن كلاً من قلق الأسلوب وقلق التأثُّر في شعره باتا غير متمايزين، لكنَّه غفَرَ لغراي ذلك المقطع الذي يحاول فيه أن "يُعولمُ" قلقَ حفـظِ الـذَّات، عـبر جعله شعوراً جمعياً أقوى. عندما انتقد جونسون صديقه المسكين، كولينز، فقد كان في بالـه غـراي. يقـول جونـسون: "لقـد أتـى [أي كولينز] على الدّارس، في الوقت الذي لا يصلحُ فيه شيءً للترميم، ووضعَ كلماته خارج سياقها المعتاد، كأنَّما بـدا لـه، مـع آخـرين مرشّحين للشّهرة، أنّه حين لا يكتب المرء نشراً، فهذا يعني أنه يكتب، بالتأكيد، شعراً". يبدو أن جونسون مزج بين عبء الأصالة ومعضلة الأسلوب، لدرجة أنّه استهجن الأسلوب، الذي يحكم عليه بالفاسد، ويقصد بالاستهجان عدم تقديم مادّة جديدة وأصيلة. وهكذا، بالرغم من أنّه يبدو على النقيض منّا تماماً، عندما نهمل المحتوى، ونبحث عن خصوصية النبرة لدى شاعر معيّن، يبقى جونسون بالتأكيد واحداً من أجدادنا الأدبيين. مع أوائل فترة 1740، على الأكثر، يبدو أنّ قلق الأسلوب وقلق التأثّر، الحديثين نسبياً، كانا قد شهدا عملية دمج وصلت ذروتها في العقود الأخيرة من عصرنا.

نستطيعُ أن نرى عمليةَ الدّمج نفسَها تتجسّدُ، تدريجياً، في المرثيةِ الرّعوية وتنويعاتها، ذلك أنّه في رثاء المتّاعر لسلفِهِ، أو بسْكل أكثر عموميةً، في رثائِهِ لشاعر آخر من أبناء جيله، تميل أعمقُ الهواجسِ القلقةِ لديه إلى التعبير عن نفسها. في رثاء موسكوس (Moschus) لبيون (Bion)، يبدأ الشاعرُ بإعلان موت الشعر لأنّ بيون "هذا المغنّي الجميل، قد مات".

أنتِ، يا طيورَ الهزارِ التي تنوحُ بين الأوراقِ الكَثَّةِ للأشجارِ، بلَّغي مياهَ "صقلية"، في أريثوسا، بأنّ بيون الرّاعي قَد ماتَ، ومعه ماتتْ الأغنيةُ أيضاً. معهُ هلكتْ الأهزوجةُ الدّوريةُ [نسبةً إلى شعب "دوريس" الإغريقيّ].

ابدأن، أنتنّ يا ربّات صقلية، ترنيماتكنّ الجنائزية.

وقبل أن تنتهي قصيدة (رثاءُ بيون)، كان الشاعر موسكوس قد تعثّر بالاكتشاف الضروري السعيد بأنّ الأغاني لم تمتْ جميعاً بموتِ بيون: .... لكسنّني أُنسشدُ لسكَ ترنيمسةَ حسزن أوسستونيّة (Austonia)، أنا الذي لستُ غريباً عن الأغنية الرّعوية، بل وريثُ ربّة "دوريس"، تلك التي علّمُتها أنتَ لأتباعكَ تلكَ كانت هبتُكَ لي؛ إذَ للآخرين تركتَ ثروتكَ، وَلي تركتَ الأغنيةَ .

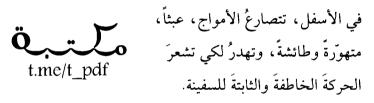
ابدأْن، انتنّ، يا ربّاتِ صقلية، ترنيماتكنّ الجنائزيةَ .

إنَّ المرثيات الرعوية العظيمة، بـل قـل، كـلَّ المرثيـات الكـبري، لا تعبّر في الواقع عن الحـزن، بقـدر مـا تركّـز علـى هـواجس القلـق الإبداعية لمؤلِّفيها. وبالتالي، تُقدِّمُ هذه المرثيات، كنوع مـن العـزاء، طموحاتها الخاصّة (مرثيتا ليسيداس وثيرسيس) أو، إذا كانت تتجـاوز الطموح ("أدونَيُس" لشللي، و"الليلك" لويتمان، و"مراثى" سوينبرن) فإنها عندئذ تقدَّمُ النسيانَ. ذلـك أنَّ المفارقـة الكـبري لعمليـة "عـودة الموتي" لدى الشعراء المتأخّرين، تكمنُ في أنّهم عندما يواجهون موتـاً وشيكاً، يعمدون إلى إلغاء خلود أسلافِهم، وكأنَّ الحياة بعـد المـوت لأيِّ شاعر آخر، يمكن أن يمتدَّ أجلُها، استعارياً، على حساب حيـاةِ شاعر آخر. حـتى شـللي، في قـصيدته الانتحاريـة (أدونَـيُس)، تلـك القصيدة الـتي تتخطَّى النّزاهـة الـصرفة، يجرّدُ كيـتس مـن الطبيعيـة البطولية، التي هي خاصّيةُ كيتس الفريـدة. أدونَـيُس يـصبحُ جـزءاً مـن القوَّة التي تعملُ على تحويل الطبيعـة الـشعرية، الـتي اعتبرهـا شـللي الأورفيَّ "مملَّةً" و"مثلومةً". تـصبحُ غبطـةُ كيـتس في حـضرة الأسـرار الطبيعيـة، الـتي تمثَّـل ذرَّات الإدراك لديـه، والـتي تعُـرف وتُـرى، وبالتالي، تكون الله ذاته، تصبحُ، عوضاً عن ذلك، عبئاً تتراكم براثنـه القسرية، وتقمع تحليق الرّوح. لقـد مثَّـل شـللي، إلى حـدّ بعيـد، فى موقفه من الأسـلاف، ومـن المعاصـرين، الـشاعر القـويّ، بامتيـاز، خلال مرحلة ما بعد عصر الأنوار، ومع هذا، حـتى في شـعرهِ، نجـد أنّ المرحلةَ الأخيرة من جدليةِ التكتّم تفعلُ فعلَها.

يمكن اعتبار الشعر البريطاني والأمريكي، على حدّ سواء، على الأقل منذ ميلتون، نموذجين لبروتستانتية بديلة وقاسية، ولذا كان الشعر الإيماني الصريح، خلال القرون الثلاثة الماضية بمجمله شعراً فاشلاً. لقمد تنازل الربُّ البروتستانتيّ، في حدود ماهيته كشخص، عن دوره الأبويّ في حياة الشعراء، متلبّساً شخصيةَ السلّف الكابحة. فالربّ / الأبّ لدى كولينز كان جون ميلتون، وتمرّدُ بليك المبكرُ ضدّ "اللاأحد" اكتملَ بهجومه الهجائيّ على (الفردوس مفقوداً)، التي تمثلُ جوهرَ قصيدته (كتاب يُرايزن) وترخي بظلال قسرية على كافّة أرجاء الفلك الـشعري لقصيدة (الآلهة الأربعة: زيوس). ينبثقُ الشعرُ، بموضوعه الخفيّ، الذي هو قلقُ التأثّرِ، ينبثقُ، بشكل طبيعي من حساسية بروتستانتية، لأنّ الربّ البروتستانتي يبدو دائماً منشغلاً برمي أطفاله إلى المأزق المزدوج والمرعب لـسؤالين عظيمين: "كونوا مثلي" و"لا تتوهّموا أنكّم مثلي تماماً".

خوفُ الربوبيةِ، براغماتياً، ليس سوى خوف القوة الشعرية، لأنَّ الحالة التي يدخل إليها المريد، عندما يبدأ دورةَ حياتِه كشاعر، هي حالة التأله، بكل ما للكلمة من معنىً. يوضّح ستيفنس أنَّ الشاعرَ الشابَّ إلهُ، ثم يضيف، لكن الشاعر العجوز مجرّد شحّاذ. لو أنَّ الربوبية تتمثّلُ في معرفة ما سيحدثُ لاحقاً لكان كلّ عامل تنظيفات معاصر شاعراً الآن. ولكنّ الذي يعرفه الشاعر القويّ، بحقّ، هو أنّه هو ذاته ما سيحدثُ لاحقاً، وأنّه هو من سيكتبُ قصيدةً يفيضُ حاجتَه إلى بعـض الـبراهين القاسـية الـتي تؤكّد أنّ قـصائدَه الماضـيةَ ليست مجرّد هياكل عظمية، وهكذا يبحث عن دلائل تثبـتُ نخبويتَـه، التي ستكون بمثابة تحقيق لنبوءات الـسلف، عـبر إعـادة ابتكـار لهـذه النبوءات، من خلال مصطلحاتٍ تخصّه هـو تمامـاً. هـذا هـو الُـسحرُ الممتعُ للحالة الإيجابية لعودة الموتى (apophrades).

نجح بتلر ييـتس، الـذي امتزجـت ْرؤاهُ الـشبحيةُ، خـلال مراحـل مسيرته الأخيرة، بالحماس اللامبالي تجاه العنف، أي العنف من أجل العنـف، نجـح في جعـل المـوتى يعـودون، ولكـن عـبر اسـتخدام مصطلحاته الخاصة به:



لكنّ السفينة في الأعماق الهادئة تشقُّ طريقَها حيث في الغرف البهيّة تنحني الأشكالُ تحت تلاطم المدّ الذي لا يهدأ والأنثى حلّت ضفائرَ الصورِ المحبوكةِ عن أحزمةِ الطفولة الثانية، وتناولتْ التابوت، مهدَها الأخيرَ، من محرابِهِ، ورمته باحتقارٍ في مسيلِ المياهِ.

نشعرُ، لدى قراءتنا لقصيدة شللى (ساحرة الإله أطلس)، أنَّه، أي شللي، قد حفر عميقاً في ذاكرةِ ييتس، وأنَّ هذا الأخير محكومٌ، إلى الأبـد، بـأن يعـيش في كنـف التعقيـدات الـشفوية لقصائده البيزنطية، غير قادر على إخراجها من رأسيه. نصادف الظاهرة نفسها هنا: أيتُها الحشرةُ العاشقةُ للشّمس، يا لغبطةِ سلطانكِ! أنتِ بحّارُ الغلاف الجويّ؛ السبّاحُةُ بين أمواج الهواء؛ مستكشفةُ الضّوء والظهيرة؛ الأبيقوريَّةُ في حزيران؛ انتظري، أتوسَّل إليكِ، حتى أصيرَ على مسافةٍ قصيرةٍ من طنينكِ، \_ فكلُّ شيءٍ، من دون حضورهِ، شهادةٌ. كلُّ شيء، من دونه، شهادةٌ ـ بالتأكيد، هذه الأبيات يجـب أن تكـون لديكنسون، لكنّها لإمرسون، من قـصيدة (النحلـة المتواضـعة)، وهـي قصيدة اعترفت ديكنسون يوماً بشغفها الكبير بها. الأمثلة كـثيرة، فالـشاعر ميلتون، الغرائبي، المدهش، كثيراً ما يبدو وكأنَّه قـد "تــأثَّر" في أمـاكن عدّة بالشّاعر وردذورث (عكس عقارب الـساعة)، كـذلك الأمـر بالنسبة لوردذورث وكيتس، فكلاهما يكشفان عـن لمـسة أتتْهمـا مـن سـتيفنس (عكس صيرورة الزّمن). شللي في قصيدة (شينشي) يمتح من براونينغ؛ وويتمان، في أوقات عدّة، يبدو وكأنه تحت سطوة هارت كرين. المهم فقط هو أن نعرف كيف نميّز بين هذه الظاهرة ونقيضها الجمالي، الـذي يتجلّى في لجوء النقـد، بـشكل مخجـل، مـثلاً، إلى قـراءة (الغجري الأكاديمي) و(ثيرسيس) واعتبار أناشيد كيتس وكأنها تُطبقُ الخناقَ على ماثيو أرنولـد. يمكـن أن يكـون كيـتس قـد "تـأثّر"، قلـيلا، بتينيسون، وبالشعراء ما قبل رافائيليين، وحتى بالناقد باتر، لكنه لا يصلحُ أن يكونَ وريثاً لماثيو أرنولد.

"دع الشعراء الموتى يفسحونَ طريقاً للآخرين. عندئذٍ، كنَّا سنأتي ونكتشف بأن تقديسَنا لما كان قد أنجز.... هو السبب .... في تحجّرنا". لقد نقلَ أرتو المجنون قلـقَ التـأثّر إلى منطقـة يـصعب فيهـا التمييز بين التأثُّر وحركتِهِ النقيضة، أي التكتّم أو الانحـراف. إذا كـان على الشعراء اللاحقين أن يتجنّبوا الأخذَ بكلام أرتو، هنا، فهم بحاجة لأن يعرفوا أن الشعراء الموتى لن يوافقوا على فسبح طريق للآخرين. ولكن من الأهمية بمكان أن يمتلك المشعراءُ الجددُ معرفةً أغني. الأسلاف يحاصروننا كالطوفان، ويمكـن لخيالنـا أن يمـوتَ، غرقـاً، على أيديهم، ولكن ما من حياة للمخيلة ممكنة، إذا تمَّ تجنَّب ذلـك الفيضان. إنَّ حلم وردذورث عن العربيَّ، ورؤياه عن عـالم يغـرق، لا تُدخلان أيّ رعب بدئيّ، ولكن رؤياه الـسابقة عـن التـشريح، تُـدخل الرعب دونما استئذان. يشرحُ فرينشيسكي في قيامته النصيّة، أو كتاب. المسمّى (ثالسا: نظريةُ التناسليّةِ) كلّ خرافات الطوفـان في ضـوءٍ مبـدأ الحركة العكسيّة: الخطرُ الأوَّلُ والأخيرُ، الـذي يحيقُ بالكائنات الحيّة، والتي هي، في الأصل ذات منشأ مائيّ، ليس الطوفان، بل التشريح. إنّ علوّ جبل أرارات عن مياه الطوفان، لـن يكون فقط بمثابة وسيلة للخلاص، كما هو مذكور في التوراة، بل، في الوقت ذاته، دلالة الكارثة الأصلية، التي يمكن أن يكون سكّان اليابسة قد اكتشفوها لاحقاً .

أرتو، الذي يسعى جاهداً لكي يجعلَ من جَبَله أكثر علوّاً، هـو، في أقلّ تقدير، شخصيةٌ خصبةٌ؛ وركامُ تلامذته يذكّرنا فقط بأننا لا نحيا، كما يقول ييتس، إلاّ عندما نرتدي الثيابَ المتعدّدةَ الألوان. شـعراؤنا، الذين ما يزالون قادرين على التفتّح في فلكِ قـوتهم الذاتية، يعيشون حيث عاش أسلافهم، منذ أكثر من ثلاث مائة سـنة، في ظلّ الملاكِ الطاغي، "تشيروب".

\* \* \*

خاتمة

## تأمّلاتٌ على الطّريق

بعد أن ارتحلَ على جواده لثلاثةِ أيام بلياليها، كان قد وصل المكان، لكنّه قرّرَ أنّهُ لا يمكنُ الوصولُ إليه. توقّف ليتأمّلَ ما يمكنُ فعله. يجب أن يكونَ هذا هو المكانُ. إذا وصلت إليه، سوف لن أكونَ بذي قيمةٍ. أو، لا يمكنُ أن يكونَ هذا هو المكانُ. لن تكون هناك نتائجَ لا تُحمَدُ عقباها، وأنا، نفسى، لن أتلاشى. أو، قد يكون هذا هو المكانُ. ولكن ربّما لم أصلْ إليه. ربّما كنتُ هنا دائماً. أو، ما من أحدٍ هنا، وأنا هنا فحسب، في / ومن المكان.

وما من أحدٍ يمكنُ أن يصلَ إليه. قد لا يكونُ هذا هو المكانُ. هذا يعنى أنني أصبو إلى غايةٍ، وأننى ذو أهمية، لكنّنى لم أصلْ إليه. ولكن، هذا، هنا، ما ينبغي أن يكونَ المكانُ. وبما أنّني لا أستطيعُ أن أصلَ إليه، فأنا لست أنا، أنا لست هنا، هنا ليست هنا. بعدما ارتحل لثلاثة أيام بلياليها، فشلَ بأن يصلَ المكانَ ويقفلَ راجعاً. هل يكمن السبب في أنَّ المكانَ لم يتعرَّف إليه، وأنّه فشل بأن يجده؟ هل هو ذاته ليس مؤهّلاً؟ في القصّة يُقال إنّه يكفى المرءَ أن يصلَ المكانَ. مرتحلاً لثلاثة أيام بلياليها، وصل إلى المكان، لكنّه قرّر أنّهُ لا يمكنُ الوصول إليه.

\* \* \*

: ) t.me/t pdf

204

## الفهرس

| مقدمة المترجم: في ترجمة الترجمة، وإيقاظ الحبّ الأول |
|-----------------------------------------------------|
| استهلال<br>توطئة                                    |
| <b>توطئة</b>                                        |
| مقدّمة: تأمّلٌ في السّبقِ الشعريِّ مع موجز          |
| موجز: قواسم تنقيحيّة ُستّة                          |
| الفصل الأول:                                        |
| الانحراف CLINAMEN أو التكتّم الشعريّ                |
| الفصل الثاني:                                       |
| TESSERA أو تكامل وتضادّ                             |
| الفصل الثالث:                                       |
| KENOSIS أو التكرار والقطيعة                         |
| فصل برزخيّ بيانٌ باتجاه نقدٍ تضادّي                 |
| DAEMONIZATION أو السموّ المضادّ                     |
| ASKESIS أو تطهّر ونرجسية                            |
| APOPHRADES أو عودة الموتى                           |
| <b>خاتمة:</b> تأمّلاتٌ على الطّريق 203              |

## صدرله (عابد اسماعیل)

|                                             | في الشعر :              |
|---------------------------------------------|-------------------------|
| دار الكنوز الأدبية، 1998، بيروت.            | - طواف الأفل            |
| دار الكنوز الأدبية، 1999، بيروت.            | - باتجاه متاهٍ آخر      |
| دار الكنوز الأدبية، 2000، بيروت.            | - لن أكلَّمَ العاصفة    |
| دار الينابيع+دار الكنوز، 2003، دمشق، بيروت. | – ساعة رمل              |
| دار التكوين، 2006، دمشق.                    | - لمعُ سراب             |
| دار التكوين، 2018، دمشق.                    | - أشباحُ منتصفِ النّهار |

**في الترجمة:** - قلـق التـأثر، هارولـد بلـوم، ط.1، بـيروت، 1998. طبعـة جديـدة دار التكوين، دمشق، 2019. - نظرية لانقدية، كريستوفر نوريس، دار الكنوز الأدبية، بيروت، 1999.

– سبع ليال، خورخي بورخس، دار الينابيع، دمشق، 1999. – خريطة للقراءة الضالة، هارولد بلوم، ط.1، بيروت، 2000. طبعة جديدة دار التكوين، دمشق، 2019.

- بورخس (مذكرات)، ويليس بارنستون، دار المدى، دمشق، 2002. - الحادي عـشر مـن أيلـول، نعـوم تشومـسكي، دار الكنـوز الأدبيـة، بيروت، 2002.

نصف حياة، ف. س. نايبول، دار المدى، دمشق، 2002.
ادفنوني واقفاً، إيزابيل فونسيكا، دار البلد، دمشق، 2003.
ساعة حياة، ويليس بارنستون، دار المدى، دمشق، 2003.

– فنّ الكتابة، توني بارنستون وتشو بينــغ، دار المــدى، دمــشق، 2003 (الطبعة الثالثة).

باقة برية، هاري مارتنسون، دار المدى، 2005.
الذين يحبّون الشرك، جونيشيرو تانيزاكي، دار المدى، 2005.
أغنية نفسي، وولت ويتمان، دار التكوين، دمشق، 2006.
سيرة الغجر، إيزابيل فونسيكا، دار التكوين، دمشق، 2006.
أنيارا، (قصيدة ملحمية)، هاري مارتنسون، دار المدى، 2006.
اسمي سيلمى، فاديسة فقير، دار السسّاقي، بسيروت، 2009.

(صدرت الطبعة الثالثة).

- الجنس والمدينـة، كانـديس بوشـنيل، دار الـساقي، بـيروت، 2010 (صدرت الطبعة الثالثة).

السمكة والخاتم، جوزيف جاكوبس، دار كلمة، أبو ظبي، 2010.
الحمقى الثلاثة، جوزيف جاكوبس، دار كلمة، أبو ظبي، 2010.
الأميرة ميراندا والأمير هيرو، إ.ج. غلينسكي، دار كلمة، أبو ظبي، 2010.
اليابان في القرن الثامن عشر، لويس بيريز، دار كلمة، أبو ظبي، 2012.
تشادو: طريقةُ الشّاي، ساساكي سانمي، دار الكتب الوطنية، هيئة أبو ظبي للثقافة والسياحة، عام 2015.

في النقد:

- ولاس ستيفنس: تخيل صوفي أسمى (باللغة الإنكليزية)، أطروحة دكتوراه من جامعة نيويورك، 1995.

– فُكَّ أزرار الغيتار، مختارات شعرية (باللَّغـة الإنكليزيـة)، منـشورات بانيبال، لندن، 2006.

– أدونيس: عرّاف القصيدة العربية، (باللغة العربيـة) منـشورات دمـشق عاصمة للثقافة العربية، 2008.

جماليات المتاهة: (قراءات نقدية في الشعر العربي المعاصر)،
دار التكوين، دمشق، 2019.

ملتبة | سُر مَن قرأ

## telegram @t\_pdf Harold Bloom THE ANXIETY OF INFLUENCE

يقدم هذا الكتاب نظرية في الشعر عبر توصيفه لمسألة التأثّر الشعري ، أو لحكاية العلاقات الشعريّة المتداخلة بين الشعراء. أحد أهداف هذه النظرية تصحيحيّ ، أقصد إزاحة الغشاوة عن التأويلات المكرّسة فيما يتعلّق بكيفية مساهمة كاتب بتشكيل كاتب آخر. الهدف الثاني ، تصحيحيّ أيضاً ، وهو محاولة التنظير لشعرّية قادرة على إنتاج نقد عمليّ أكثر دقّةً.

التاريخ الشعريّ ، من منظور هذا الكتاب ، غير منفصل عن التأثّر الشعريّ ، خاصةً إذا عرفنا أنّ الشعراء الأقوياء يصنعون هذا التاريخ عبر تكتّمهم على بعضهم البعض ، وذلك سعياً منهم لتهيئة فضاء شعريّ لأنفسهم.



الفلاف باسم ص