أ.د. محمد كريم الساعدي



### دراماتيك الاستشراق - الخطاب النقيض الغيرية - الإرهاب الفكري



ملتبة (1289





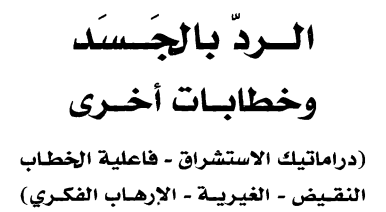
السردَّ بالجَسسَد وخطابات أخرى (دراماتيك الاستشراق - فاعلية الخطاب النقيض - الغيرية - الإرهاب الفكري)

Ört

t.me/soramngraa



لا يجوز نقل أو اقتباس، أو ترجمة، أي جزء من هذا الكتاب، بأي وسيلة كانت من دون إذن خطي مسبق من الناشر.



Ö. T.

t.me/soramnqraa

مكتبة ۱۲۸۹

أ. د. محمد كريم الساعدي

بأسلاح المعاني

﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِـأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ﴾



سورة (الإسراء) آية (٦)

#### الإهداء

إلى المقاومين من أبناء وطني أينها كانوا.....

## المحتويات

Å ....

| قَدْمة٩                                            |
|----------------------------------------------------|
| لفصل الأول                                         |
| الرد بالجسد على الحضور الكولونيالي                 |
| اولاً الجسد والتسلكيل الثقافي في الدراسات ما بعد   |
| الكولونيالية٢٨                                     |
| ثانياً الجسد في ضوء التشكيل المسرحي وآليات الردعلى |
| الحضور الكولونيالي٤٣                               |
| لفصل الثاني                                        |
| (دراماتیک الاستـشراق) ملامـح خطـاب                 |
| الاستشراق الثقافي في فكر (إدوارد سعيد)             |
| ١ - ملامح الخطاب الاستشراقي٧٢                      |
| ٢ - دراسة ملامح الخطاب الاستشراقي في فكسر ادوارد   |
| سعید۰                                              |
| لفصل الثالث                                        |
| فاعليبة الخطاب النقيض والأفعال المعاكسة            |
| للكولونيالية الثقافية٩١                            |
| ١ - فاعلية الخطاب النقيض في الضد الثقافي٩٨         |
| ٢- فاعلية الخطاب النقيض في المسرح                  |

#### الفصل الرابع

| ۱۳۷    | الغيرية والاشتغال الثقاية                        |
|--------|--------------------------------------------------|
| ۱٤٣    | اولاً:- الغيرية المفهوم والاشتغال الثقافي)       |
| سرح۱۵٦ | ثانياً:- الغيرية واشتغال الاختلاف الثقافي في الم |
|        | الفصل الخامس                                     |

| ١٨ | المسرح وتفكيك دلالات الإرهاب الفكري           |
|----|-----------------------------------------------|
| ۱۹ | اولاً:- مفهوم التفكيك واشتغالاته الفكرية      |
| ۱۹ | ثانياً: الإرهاب وبعده الدلالي واشتغاله الفكري |
| ۲۰ | ثالثاً:- المسرح وتفكيك دلالة الإرهاب          |



ترتكز عملية البناء الفكري والمعرفي في خطابات الرد الثقافي على مغايرة الأفعال المستمدة من البني الايديولوجية التبي كانست عليهما الكولونيالية \* سواء كانت في قديمها التي مارستها على الشعوب الواقعة فييا مضي تحت السيطرة بكافة اشكالها (السياسية والاقتبصادية والعلمية وحنيي على مستوى البناء السيكولوجي للفرد في المستعمرات البريطانية والفرنسية، أو في جديدها التي تهيمن عليه الآلمة التقنيمة الأميركيمة وأسملحتها الفتاكمة في إخضاع العالم ومنها المستعمرات الغربية السابقة وفي محورها قلب معادلة الشرق الأوسط بمسمياته المختلفة، وحسب ما يرسم له من خارطة جديدة، وتقسيهات، تقوم على أهداف للمائة عام القادمة وهنا تأتي أفعال المغايرة للقديم والجديد من الكولونيالية بمختلف أشكالها وأهمها الثقافيية التي أصبحت أكثر تغلغلاً في الأوساط كافة وهنا تأتي أفعـال المغـايرة مـن أجل دق جرس الإنذار لما يحصل وسيحصل مستقبلاً لأن المثمن سيكون محو الهوية الثقافية لصالح الآخر الذي يوظف كل شميء لمذلك الهدف

\* الكولونيالية تعرف بأنها ((الشكل المحدد للاستغلال الثقافي الذي تنامى بالتزامن مع التوسع الأوربي خلال القرون الأربعة الفائنة وعلى الرغم من أن العديد من الحضارات التي ظهرت من قبل كان لها مستعمرات وعلى الرغم من أن هذه الحضارات كانت تنظر إلى علاقاتهما بتلك المستعمرات بوصفها علاقة قوة عظمى مركزية بالحدود الخارجية لثقافات محلية هامشية وغير متمدنة)). المصدر المكروفت بيمل جاريث جريفيث هيلين تيفين دراسات مما بعد الكولونيالية المفاهيم الرئيسة ترجمة احد الروبي ايمن حلمي عاطف عثمان القاهرة المركز القومي للترجة ط ٢٠١٠، ص ١٠٥ص. بوصف إن "الإمبريالية الثقافية في أشكالها الأكثر كلاسيكية هي شكل المركزية وعنصرية فاعلة سياسياً.

إنها اثنومركزية تحولت إلى أبديولوجيمة تقمدم نفمسها كطريس لخملاص الجماعات الدنيا، والفكرة الأساسية هي أن الشعوب الأخرى أما أن تسضع نفسها على المصفحة مع الحيضارة الغربية، وإما أن تكون غير جديرة بالإحتبار ككيانات قابلة للاحترام"(') والتدوين في المصفحة الثقافية الغربية، وهذا يعنى الكثير من التغيرات والتشكلات الجديدة في الملامح الثقافية للشعوب الطائعة لرؤية الحبضارة الغربية، ومقاسباتها التبي تجلب الإحترام، لكن هذا الإحترام يبقى ناقصاً لأنه سيكون من الدرجة الثانية، أو على هامش الحضارة، ولأن الغربي على وفق المفهوم الكولونيالي، يبقى السيد، والآخر الشسرقي يبقى هو التابع، على وفق المتقابلات التبي وضعها المعقل الغربي لتصنيف سلم الحضارة، وتحويل شعوبها إلى أول وثانٍ وثالث، وسجل الإستعمار حافل بهذه الصور والتصنيفات التي أصبحت علامات فإرقة في الخطابات الكولونيالية، أو ما يسمى بالعالمية ومركزيتها، وهنا برى الدكتور (جابر عصفور في الهوية الثقافية في ما تعنى العالمية، ومنا تلقيي بظلالها على البناء السيكولوجي للشعوب التي تكافح من أجل الخبروج إلى النظام الجديد بكرامة دون أن نقع تحت استجداء العطف من المركزية، يقول عصفور: "ولذلك ترتبط مفاهيم (العالمية) الغالبة على وعينا، من حيث هي علامة وصول إلى محطة التقدم بتوترات قديمة لا تخلو إلى اليـوم مـن شـعور بالدونية الذي لا يفارق الشعور بالغبن في عالم يخلو من معنى التكافؤ بين

١- ماتلار آرمان التنوع الثقافي والعولمة تعريب أ.دخليل احمد خليل بيروت دار الفاراي ٢٠٠٨، ص ١٠٣.

الإبداعات القومية والوطنية، أو المحلية، وهي تراكمت لتصنع هذه العقد النفسية التي ينطوي عليها المتخلف في علاقته بالمتقدم، والتي تودي إلى أستجابات عصابية في حالات كثيرة ولم تنحل بعد في مرحلة إيجابية تتوازن فيها الدوافع المتناقضة، أو المتعارض، اعني استجابات تتقلب ما بين المواقف الحديّة وتنهي، إما إلى الرفض المطلق، أو القبول المطلق للمعايير، أو التمثيلات أو الصور المفروضة من الأعلى على الادنى "<sup>(()</sup>)، لأنه ما فرض على الأدنى في زمن القوة، والسيطرة العسكرية، لا يمكن ان يستمر في هذا الزمن، لذلك ينظر لهذه على أنها صراع حضارات، أو صدام حضارات بحسب (صامويل هنتجتون في تواصل للرؤى الغربية التي تفرض على الهمش حضارياً.

إن هذا الصراع النفسي الذي تعيشه الشعوب بين العودة، والحفاظ على الهوية الثقافية المحلية، والتعايش بسلام مع الثقافات الاخرى، ومنها الغربية صاحبة الإمكانات التقنية الهائلة التي يسوّق لها في أغلب المحافل العالمية، أو التصادم مع المركز العالمي، من أجل التنافس معه حضارياً، حتى تكون هناك فرص متساوية للحياة، وما هذه الحروب التي تحصل وتملأ الأرض إلا ردات فعل لما هو مفروض على الادنى، وما هذا التطرف الحاصل اليوم في العودة إلى الاسلاف، إلا صورة أريد لها ان تكون حاضرة، حتى يقال إن الصراع هو بين ثقافة، وحضارة متقدمة، وأخرى متخلفة، وهذا التوجه من المركزية الغربية، هو ليس موجه فقط للأخر الذي يقع خارج أسوار الحضارة الغربية، ومفاهيمها المتمركزة في اللوغوس الغربي، بسل هو ايضاً

<sup>1-</sup> عصفور جابر الهوية الثقافية والنقد الأدبي القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠١٠ ص٣٩٤.

موجه نحو أفراد المجتمعات الغربية لتأكيد اختلافها عن الآخر المشرقي، وهذه المهارسات لهما سياقاتها في تمشكيل العقمل الغمربي بمصورة ممنهجمة ومستمرة، أي ان هذه المهارسات "لا تنطبق في السيطرة على الخطاب بوصفها ممارسة اجتهاعية فحسب بل تنطبق أيضاً على عقول المذين يُمتحكّم بهم، أي الـتحكم بمعـرفتهم، وآرائهـم، وانجاهـاتهم، وأيـديولوجياتهم، وكذلك تمثيلاتهم الشخصية، أو الأجتهاعية، وبصورة عامة قد تكون السيطرة تعنى – ايضاً – السيطرة غير المباشرة على الأفعال "(') وهـذا مـا يجعل عملية البناء المؤسساتي في الأنظمة السياسية، والاقتـصادية الغربيـة تقوم على استطلاعات الرأي العام تجاه المواقف المعينة، ولاسيها في العـصر الحالي على النظرة للآخر المشرقي، وبمالأخص الإسملامي، واستغلال ما يحرك من صور كولونيالية قديمة قائمة على أوصاف عدائية متجددة على وفق الحرب على الإرهباب، والمعنبي القيديم المطباق للإرهباب في العقيل الغربي، هو الإسلام، كما هـي في ذاكـرة الحـروب الـصليبية وهـذه النظـرة وغيرها هي من شَّكل الذاكرة الغربية المركزية، وخطاباتهما الكولونيالية في الثقافة، لذا فأن صورة المركزية العالمية ثقافياً هي قائمة على مشروع بعيد المدى، أنتج في مؤسسات متعددة المسميات، لكنها مشتركة الأهداف، والغايات، في ايجاد مساحات معرفية تستطيع أن تمارس من خلالها رغباتهما في المسيطرة والإخمضاع، لأن "المركزيمة الأحاديمة المسياسية والثقافيمة للمشروع الكولونيالي كانت نتيجة طبيعية لتقاليد العمالم الأوربي الفلسفية وأنساق التمثيل التي أضفت عليها تلك التقاليد امتيازاً 👘 وقبد اسفر

<sup>1-</sup>دايك توين فان الخطاب والسلطة ترجمة غيداء العلي القاهرة المركبز القمومي للترجمة ٢٠١٤ ص٤٥.

ذلك في المقام الأول عن انتاج ممارسات الخضوع الثقافية التي أعتبرها أحد نقاد ما بعد الكولونيالية (انكماشاً ثقافياً) "(') خلفت الأفعال الكولونيالية ضد الشعوب التي وقعت تحت السيطرة والخضوع لها، بمـا اسـهم في بدايـة الأمر في توليد صور سلبية قامت بالتركيز عليها في البناء الاجتهاعي الاخلاقي لهذه الشعوب، وبالتركيز على الجوانب السيكولوجية من خـلال توظيف بعض المفاهيم التي أصبحت ملازمة للهوية المحلية ثقافياً، ومن هذه المفاهيم المهمة، هي تأكيد معنى الاستلاب والابتعـاد عـن الذاتيـة، مـا يولد إنفصال، وإنفصام، عن الشخصية وإرثها الثقيافي والحيضاري، البذي يستند عليه الوعى الفردي والجمعي في أي مجتمع قسائم على بنساء العلاقية الإيجابية مع جـذوره، لكـن الفكر الكولونيالي عمـل عـلى حـصول هـذا الإنفصال حتى يتمكن من بناء قاعدة فكرية وأخلاقية جديدة تجعل من الوضع الثقافي الأصيل وضع مستلب وخارج عن الأصلانية(٢)، مـن خـلال تهديم الصور الأجتماعية والثقافية المرتبطة بأهم الموروثات ودلالاتهما في تشكيل الموعى الموطني والقمومي وحتبي القميم الإنمسانية المشتركة ممع المجتمعات الإنسانية الأخرى لأن مبدأ الاستلاب والابتعاد عن الذاتية يجعلان من الفرد يعيش حالة اغتراب ذاتي مع من حوله من المؤسسات الوطنية وقيمها التي قام عليها المجتمع، وبالتالي يتحول هـذا الإسـتلاب إلى مرحلة من التشكيك، واليأس، من الوضع الراهن الذي يعيشه الفرد في هذه

 1- اشكروف بيل غاريت غريفيث هيلين تيفن الرد بالكتابة ترجمة د شهرت العمالم بيروت المنظمة العالمية للترجمة ٢٠٠٦ ص ٣١ – ٣٢.
 2- ينظر الساعدي محمد كريم الاشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية دمشق افكمار للدراسات والنشر والتوزيع البصرة مكتبة الأداب والفنون ٢٠١٦ ص ٧٧ – ٧٧. المؤسسات ومدى تأثيرها عليه في التواصل المعرفي والاجتهاعي والنفسي مسع محيطه وبيئته الثقافية، وهذا ما ساعد وسهل عمل التغلغل الثقافي للعالمية، ومركزيتها في الثقافات المحلية وأصبح ما هو ثقافي عالمي مرغوب أكثر من المحلى مما أدى إلى السيطرة الثقافية، وممارسة التهميش، الـذي أخـذ صـور ثلاث كان لـلآداب والفنون وغيرها مـن وسـائل التعبـير نـصيباً مهـماً في السيطرة وإخضاع الثقافات الأصلانية ومن "أولى هـذه، صور التهميش الذي يتقلص بالحضور، ويدنى به إلى حال أقرب إلى الغياب، وثانيتها اختيار ما لا يخلف في الوعي الثقافي العام سوى الاوهام التي يسراد تثبيتهما والإبقساء على شيوعها، وثالثتها رفض دعم ترجمة الآداب المهمشة، والأنصراف عن نشر المترجم منها على اوسع نطاق، وذلك جنباً إلى جنب، وتمضيق دائرة التعريف بهذه الآداب إلى أبعد حد "(") تجعل من الثقافات المهمستة تعيش العزلة المعرفية خارجياً من خلال المسيطرة على منافىذ المترويج الثقافي، وداخلياً من خلال جعل المتتمين لهذه الثقافات يبتعدون عنها شـيئا فـشـيئاً، مما يولد الأغتراب الداخلي عن الثقافة الأم / الثقافة الأصلانية صاحبة الهوية المحلية التي يهدف الفكر الكولونيمالي إلى المتخلي عنهما لمصالح الثقافات الاخرى.

إن خطابات الرد الثقافي مارست افعمال المغمايرة ضد التهميش الثقمافي وتغييب الهوية الأصلانية، لأن المهمة التي وجدت من أجلها هذه الخطابمات هي إعادة بعث الحياة في هكذا أنواع ثقافية وأدبية وفنية، كان لهما الأولويية في تأكيد الهوية الوطنية، وإعادة الثقة للمواطن الأصلاني، بمثل هكذا ممارسمات تعيد اليه روح الانتهاء إلى تراثه ولغاتمه التي تعمد بمثابة حلقمة الوصمل مع

1-عصفور جابر المصدر السابق ص ٤٠٧.

الجذور الثقافية لمثل هكذا ممارسات، حتى تجعل من التهميش الثقافي لها داخلياً وخارجياً يقل في ضغوطه وممارساته على الهويات الوطنية، وهنا يأتي دور خطابات الرد الثقافي لنظرية ما بعد الكولونيالية<sup>(\*)</sup> والذي يهتم بتقصي "وتطور إقتراحات حول الأثر الثقافي للغزو الأوربي على المجتمعات المستعمرة، وطبيعة استجابات تلك المجتمعات (...) وتتعلق نظرية ما بعد الكولونيالية بمدى أوسع من الإنشغالات الثقافية: اثر اللغات الإمبريالية على المجتمعات المستعمرة، تأثير (الخطابات الكبرى) الأوربية كالتاريخ والفلسفة، طبيعة وسياقات التعليم الكولونيالي، والروابط بين المعرفة الغربية على المجتمعات المستعمرة، تأثير (الخطابات الكبرى) الأوربية كالتاريخ والفلسفة، طبيعة وسياقات التعليم الكولونيالي، والروابط بين المعرفة الغربية على التمثيل الذاتي "<sup>(1)</sup> للشعوب المهمشة في ساحة الحضارة العالمية، إذ سعت ما بعد الكولونيالية من خلال خطاباتها إلى البحث والتقتيش بين ثنايا الخطابات الكبرى الكولونيالية، من أجل زعزعة، وتحريك، تمركزها

I - ما بعد الكولونيالية هي لغة مقاومة "التمثيل الثقافي المتفاوتة والامتكافئة المنخرطة في نزاع على السلطة السيساسية والاجتماعية ضمن النظام العالمي الحديث والمنظورات ما بعد الكولونيالية تنبشق من المشهادة الكولونيالية التي تقدمها بلدان العالم الثالث وخطابات (الأقليات ضمن التقسيمات الجغرافية والسياسية إلى شسرق وغرب شمال وجنوب، وهي منظورات تتدخّل في تلك الخطابات الإيديولوجية التي طلعت بها الحداثة وحاولتا تمضي وتواريخ متباينة على ما يعد (الأقليات ضمن التقسيمات الإيديولوجية التي تقدمها بلدان العالم الثالث وخطابات منظورات تتدخل في تلك الخطابات الإيديولوجية التي طلعت بها الحداثة وحاولتا تمضي وتواريخ متباينة على ما بين الأمم والأعراق، والجماعات والشعوب من تطور متفاوت معارية هيمنة على ما بين الأمم والأعراق، والجماعات والشعوب من تطور متفاوت ضروب إعادة النظرة النقدية في قضايا الإختلاف الثقافي والسلطة الأجتماعية، والتمييز السياسي كيما تكون في معن رعوات وهي منظورات تصوغ ما تقوم به من من وتواريخ متباينة غالباً ما تكون في وضع غير مؤات وهي منظورات تصوغ ما تقوم به من ضروب إعادة النظرة النقدية في قضايا الإختلاف الثقافي والسلطة الأجتماعية، والتمييز السياسي كيما تكرفي عنه على ما بين الأمم والأعراق، والجاعات والمنعوب من تطور متفوم به من خروب إعادة النظرة النقدية في قضايا الإختلاف الثقافي والسلطة الأجتماعية، والتمييز السياسي كيما تكثف عن لحظات التناحر والتجاذب ضمن (عقلنات الحداثة" المصدر بابا هومي كيما تكثف عن لحظات التناحر والتجاذب ضمن (عقلنات الحداثة" المصدر بابا هومي كيما تكثف عن لحظات التناحر والتجاذب ضمن (عقلنات الحداثة" المصدر بابا هومي الد موقع الثقافة ترجمة ثائر ديب الدار البيضاء المركز الثقافي العربي دمم، من من معرم الد موقع الثقافي العربي ماحر، من ما كله مولي الما ورول بعنه، الداركز الثقافي العربي ما مال مراحرة.

وتموضعاتها حول المبادئ الأساسية التي قمام عليهما اللوغوس الغربي في تدوين الصور النمطية للآخر المغاير لها على صفحات هذه الخطابات، ومدى أهليته في تمثيل نفسه ذاتياً، ووصف عجزه عن أداء أدواره الثقافية، للبحث عن هذه الأوصاف النمطية التي عملت خطابات الرد المغايرة فيها بعد الكولونيالية على متقايلات يستطيع الأصلاني أن يعيد انتساج هويتمه الأصلانية، ومعرفة مدى حركة التهميش التي وقعت عليه، وبدأت حركة أخرى هي البحث في الفضاءات المهجنة التي عملت الثقافة الأعلى على إنتاجها، وتذويب ما هو ذاتي وعلي فيها لصالح الثقافة الأعلى المسيطرة.

إن العمل على إعادة انتاج الهوية الثقافية يأتي من خلال البحث والتقمي للامساك (بناصية التهميش المفروض عليه ويجعل من التهجين والتوفيقية مصدراً لإعادة التعريف الأدبى والثقافى ان نبصوص مبا بعبد الكولونياليية بإفراطها في تدوين ظرف (الآخرية) إنسا تؤكد مدى تعقيد (الاطراف) المتقاطعة بوصفها المادة الفعلية للخبرة، لكن النضال الـذي يقتـضيه ضـمناً هذا التأكيد -- (إعادة تعيين موضع) نص ما بعد كولونيالية - يتمركز على محاولة الأطراف السيطرة على عمليات الكتابة "(') التي يمكن أن تعيد صياغة الخطابات الكبرى، وهنا الكتابة لا تقتصر على التدوين في الصفحات والنقش على المطويات، بسل تأخيذ الكتابية بعيداً أخير بحسب مفهوم (جاك دريدا) لها فهي تدخل في أشكال الحياة الابداعية ومنها السينيا والمسرح والتلفزيون وغيرها، لأن معنى الكتابة هو ما يسطره المبدع مس أعمال يريد بها أعادة كتابة تاريخ الاشياء، فالكتابة اخذت بعداً أكبر من بعدها التدويني في الصفحات.



1- اشكرونت بيل الردبالكتابة المصدر السابق ص ١٣٩. t.me/soramnqraa

إنَّ مجالات ما بعد الكولونيالية متعددة ومتنوعة البحث في الآشار الكولونيالية على الشعوب، وهذا التعدد في المجالات جعل من خطابات المغايرة تأخذ أبعاد أوسع في مناقشة الظاهرة الكولونيالية، وهنا يرصد (دوغلاس روبنسون) هذه المجالات في كتابه (الترجمة والإمبراطورية وكها يأتي:

١ - دراسـة مــستعمرات أوربـا الـسابقة منــذ اســتقلالها، أي كيفيــة استجابات شعوبها للإرث الكولونيالي ثقافياً.

٢ - دراسة مستعمرات أوربا السابقة منذ أستعمرها، أي الكيفية التي استجابت بها الشعوب المستعمرة للإرث الكولونيالية ثقافياً.

٣- دراسة جميع الثقافات المجتمعات البلدان الأمسم مسن حيث علاقات القوة التي تربطها بسواها من الثقافات، أي الكيفية التي أخسعت لها الثقافات المفتوحة لمشيئتها.

ومن خلال هذه المجالات الثلاثة يصف (دوغلاس) حقول العمل فيها بحسب رأي المشتغلين فيهما إلى ثلاثة أنسواع من الدراسمات مما بعمد الكولونيالية وهي: دراسات ما بعد الأستقلال من خلال دراسة التماريخ القريب لثقافات ما بعد الكولونيالية معينة، و(دراسات مما بعمد الاستعمار الاوربي) من خلال مقاربة تفيد الأوربيين المناهمضين للهيمنة، و(دراسمات علاقة القوة) من خلال دراسة رأي المنظرين الثقافيين الذين يتركز اهتمامهم على إبراز علاقات القوة بين المستعمِر والمستعمَر<sup>(1)</sup>.

1- ينظر: روبنسون، دوغلاس: الترجة والإمبراطورية: نظريات الترجة ما بعد الكولونيالية، ترجـة: ثائر علي ديب، دمشق: دار الفراقد للطباعة والنشسر والتوزيع، ط٢، ٢٠٠٩، ص ٣١ - ٣٤. إنَّ هذه الأنواع الثلاثة من الدراسات ما بعد الكولونيالية شكلت القاعدة الفكرية لخطابات المغايرة ضد الأفعال والمهارسات التي قامت بها السلطات الكولونيالية؛ إذ أخذت هذه الخطابات بالبحث في أغلب مجالات المواجهة والمجابهة الثقافية، ومن هذه المجالات التي نركز عليها في كتابنا هذا، هي الفنون، ولاسيها الفنون الأدائية التي لها مدخليه مهمة في نقد الفكر الغربي بصورة عامة، والفكر الثقافي الكولونيالي بصورة خاصة، من خلال مقاومة الأفكار التي أتجهت في جوانب مهمة من العمل الفني على التمركز الغربي ثقافياً وفنياً، وهنا يرى (سعد البازعي) في كتابه (الأختلاف الثقافي أن التيارات الثقافية في العالم التي استهدفت التمركز الثقافي الغربي إسصور أهتمامها على ثلاثة محاور هي:

١ – التمركز الأوربي (الغـربي) في مفـاهيم مثـل التنـوير وغيرهـا، التـي ساهمت في توسع التغلغل الثقافي، وهـذا النقـد أتـى مـن مفكـري مدرسـة فرانكفورت (أدورنو وهوركهايمر).

٢ - فكر ما بعد الحدائة، ونقد الحداثة التي أوجدت مشكلات عدة على المستويات الأقتصادية والسياسية والثقافية وغيرها.

٣- النقد ما بعد الكولونيالي، الذي صدر من مفكري ونقساد الحركسات الثورية في آسيا وأفريقيا وأمريكا اللاتينية، وبعسض الدارسين في اوربسا مسن هذه الاصول<sup>(۱)</sup>.

وفي النقطــة ثالثــاً يــبرز دور المفكــر الأمريكــي ذو الأصــول العربيــة (الفلسطينية) (أدوارد سعيد)، وما قدمه من مؤلفات ساهمت في نقد الفكـر

١- ينظر البازعي سعد الاختلاف الثقافي وثقافة الاختلاف المدار البيضاء المركمز الثقمافي العربي ط ٢ ٢٠١١، ص ٩٨.

الثقافي الكولونيالي، ومنها كتاب (الإستشراق) وكتاب (الثقافة والإمبريالية) وكتاب (السلطة والسياسة والثقافة)، وغيرها من المؤلفات التي حملت معها قضية الفكر الكولونيالي، وأشره على الثقافات المهمشة، ومنها (الشرق الاوسط). وتناول (سعيد) في مؤلفاته جوانب النقد الفني لعدد من الاعمال الغربية التي كان لها دور في الترويج لثقافة التمركز الغربي، ومن بين هذه الاعمال (الكوميديا الالهية – دانتي) ورواية (توقعات عظيمة – لتشارلز ديكنز) و(روبنسون كروزو – لدانيال ديفو وأعمال مسسرحية مثل مسرحية (الفرس – اسخيلوس) ومسرحية (عطيل – شكسبير)<sup>(1)</sup>.

إنَّ الفنون بمختلف أنواعها ساهمت ايضاً في حركة النقد للإرث الكولونيالي وكشف ما هو مؤتر في الحركة الثقافية الغربية على البيئات الثقافية المحلية، ومن بين الفنون المسرح الذي استخدم من قبل المبدعين في نقد الثقافة الكولونيالية، والشواهد في هذا المجال عديدة، ومنها ما استخدم في داخل الفضاءات الثقافية الغربية ذاتها، ومنها ما استخدام في إخراجها وقد ذكرنا في كتابنا – الذي يحمل عنوان (الإشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية المسرح انموذجاً) – العديد من هذه المسرحيات، ففي والداخل الغربي قدمت مسرحيات له (حان بول سارتر) مثل مسرحية الداخل الغربي قدمت مسرحيات له (جون بول سارتر) مثل مسرحية النودة الثولان له التي تنتقد التعامل مع (الزنوج) ومسرحية (أنشودة انغولا) له (بيتر فايس)، ومسرحية (أنظر خلفك في غضب) له (جون ازبورن) ومسرحية (كل أبناء الرب لهم اجنة) له (يوجين أونيل). أما في

۱- للاستزادة مراجعة سعيد ادوارد الاستشراق ترجمة كهال ابو ديب بيروت مؤسسة الابحاث العربية ط٦ ٢٠٠٣ وينظر كذلك سعيد ادوارد، الثقافة والامبريالية ترجمة كهال ابو ديب بيروت دار الاداب ط٣ ٢٠٠٤.

خارج الفضاءات الغربية فقد قدمت مسرحية (Vincent O. Sullivan) وتتناول موضوع السكان ألاصلانيين في أستراليا ومعاناتهم مع المستعمرين، ومسرحية (ساندي لي) وتتناول صورة الأبتزاز الجنسي، ممثلاً بصورة امرأة تمثل قارة (آسيا) وتخضع للرجل الغربي الأبيض<sup>(١)</sup>.

إنَّ هذه الأعمال المسرحية، وغيرها، كان هدفها الرد الثقافي بالمضد من الخطابات الكولونيالية، والهدف الأساسي لهذا الرد، هو المغايرة للأفعال الكولونيالية، وتفكيك ما هو مخفي حتى تتضح النوايا من وراء الإستغلال الثقافي للإنسان المهمش، الذي وقع تحت تأثير ثقافة مؤدلجة تعمل من أجل جعل الشعوب تغادر كلما هو أصيل ثقافياً لصالح البديل الثقافي، وما ينتجه من هيمنة تشوه المحلى لمصالح العمالي، وإخـضاعه تحـت سملطة المركزيمة الثقافية، لذلك فالهدف الأسمى للمسسر حيات ما بعد الكولونيالية هو كشف التعمية الثقافية التبي تمارس ضد الثقافات الرافضة للمرويبات الكبرى للخطاب الغربي ومركزيته، فالمسرح كفعل درامي هدف أيضاً إعادة هذه المرويات الكبرى، ولكن بصورة مغايرة للرواية الرسمية، أي إعادة رواية "الجانب الآخر من قصة البيض الغرزاة وذلك بغية مناهمضة الرواية الرسمية للتاريخ والمحفوظة في النصوص الإمبريالية، وكما هو الحال مع الرواية التي قدمها المستعمر Coloniser للتاريخ فان لغته ايسضاً شـغلت وضع السيادة، وهو الوضع الـذي يجب مـسائلته وتفكيكـه كجـزء مـن مشروع تفكيك الاستعمار "(") وفكر الكولونيالي ثقافياً وفنياً.

1- ينظر الساعدي محمد كريم المصدر السابق ص ١٢٠ – ١٤٧. 2- جيلبرت هيلين جوان تومكينز الدراما ما بعد الكولونيالية ترجمة سامح فكري القاهرة اكاديمية النون الجميلة ٢٠٠٠ ص ١٨ – ١٩. إنَّ هذا الكتاب الذي جعلنا له عنوان (الرد بالجسد وخطابات أخرى) وهو الكتاب الثاني بعد كتاب (الاشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية) الذي يتناول نقد الكولونيالية ثقافياً من خلال خسة خطابات تتناول خسة رؤى هي (الرد بالجسد، ودراماتيك الاستشراق، وفاعلية الخطاب النقيض، الغيرية، والإرهاب الفكري) وهذه الرؤى هي جزء من عالم أوسع في النقد للفضاءات الثقافية الكولونيالية، ومن المكن ان ندونها مستقبلاً في مداخلات أخرى في مجال النقد ما بعد الكولونيالي، عسى أن تسهم هذه الخطابات الخمسة في رفد الدارسين في مجال الفنون المسرحية ترسيع آليات التحليل والتفكيك، ونحن نعيش في زمن استعاري من نوع آخر، ألا وهو الاستعار الثقافي لوطننا العربي وتحت مسميات اخرى، وأفعال كولونيالية جديدة وهي امتداد للإرث الكولونيالي القديم.

#### مصادر المقدمة

- ۱ -- اشکروفت بیـل بـال اهلوالیـا ادوارد سـعید مفارقـة الهویـة دمـشق نینـوی والنـشـر والتوزیع ۲۰۰۲.
- ٢- اشكروفت بيل جاريث جريفيث هيلين تيفين دراسات مـا بعـد الكولونياليـة المفـاهيم الرئيسة ترجمة احمد الروبي ايمن حلمي عاطف عثمان القاهرة المركز القـومي للترجــة ط١ ٢٠١٠.
- ٣- اشكروفت بيل جاريت جريفيث هيلين تيفن الرد بالكتابة ترجمة د شهرت العالم بيروت المنظمة العالمية للترجة ٢٠٠٦.
  - ٤ بابا، هومي. ك: موقع الثقافة، ترجمة: ثائر ديب، الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٠.
- ٥~ البازعي سعد الاختلاف الثقافي وثقافة الاختلاف الدار البيضاء المركز الثقافي العربي ط ٢٠١١ ٢
  - ٦- جيلبرت هيلين جوان تومكينز الدراما ما بعد الكولونيالية ترجمة سامح فكري القاهرة اكاديمية النون الجميلة ٢٠٠٠.
  - ٧- دايك توين فان الخطاب والسلطة ترجمة غيداء العلي القاهرة المركبز القمومي للترجمة ٢٠١٤.
- ٨- روبنسون، دوغلاس: الترجة والإمبراطورية: نظريات الترجة ما بعد الكولونيالية، ترجـة: شائر علي ديب، دمشق: دار الفراقد للطباعة والنشسر والتوزيع، ط ٢، ٢٠٠٩.
- ٩- الساعدي محمد كريم الاشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية دمشق افكار للدراسات والنشر والتوزيع البصرة مكتبة الأداب والفنون ٢٠١٦.
- ۱۰ سعيد ادوارد الاستشـراق ترجمة كهال ابو ديب بيروت مؤسسة الابحاث العربيـة ط ۲۰۰۳ ٦.
- ۱۱ سعيد ادوارد، الثقافة والامبريالية ترجمة كمال ابو ديب بيروت دار الأداب ط٣ ٢٠٠٤.
- ١٢ عصفور جابر الهوية الثقافية والنقىد الادبي القساهرة الهيئنة المصرية العامة للكتساب. ٢٠١٠.
- ١٣- ماتلار آرمان التنـوع الثقـافي والعولمـة تعريـب أ.دخليـل احمـد خليـل بـيروت دار الفاراي ٢٠٠٨.

# الفصل الأول الرد بالجسد على الحضور الكولونيالي

الجسد ساحة ثقافية، واجتهاعية، وسياسية، وأخلاقية، ودينية، وعرقية وغيرها من المدلولات التي يحتويها بدلالاته المختلفة، وإشاراته المتنوعة، في رسم مساحات الرد على ما هو معلن تارة، وما هو مكبوت تمارةً أخرى الرد عها هو حاضر في أبعاده المختلفة، ومنها البعد الكولونيالي ذي الدوائر المتعمددة في السيطرة والقمع والاستباحة ضد الآخر، وفي هذا الجزء من الكتاب نتناول خطاباً من نوع آخر، هو خطاب الجسد كردة فعبل مسنهج تجباه الاختضاع الممنهج أيضاً للأجساد المهمشة، والتي جعل منها المركز في دائرة الخارج مـن الحضارة والثقافة العالمية، بسل جعسل من هذه الاجساد كقطع ديكورية في عروضه التبي تبجيل الإمبراطورييات الغربية، كما هو الحيال في العروض المسرحية المقدمة في شرق آسيا التي جعلت من المؤدين للحركات الطقسية في جزيرة بالي كخلفية دبكورية تشير إلى معنى السيطرة والتحكم بالأجساد، وعرضها في الخلفية المشهدية كدلالة إلى الاخمضاع على وفق المنهج الكولونيالي الذي تمـت ممارسـته في شـرق آسـيا، ولاسيها عـلى سـكان هـذه الجزيرة، وهنا ينقل لنا كتاب (الدراما ما بعد الكولونيالية) في صورة هذه المارسة الإخضاعية، وتفسيراتها على وفـق الـسيطرة، والـتحكم، والنظـرة الاستعلائية في نقل الحدث المدرامي لإحمدي ممسرحيات شكسبير، وهمي مسرحية (العاصفة) ذات الطابع المتسم بصورة البطل الكولونيالي الذي يحكم الجزيرة ويغير ملامحها اجتماعيا بعدما كان يعيش حياة مختلفة تمامأ قبل مجيئه للجزيرة، وفي هـذه المسرحية "يرسم من خلالها شكسبير المصورة الاستعمارية والخطاب الكولونيالي المتفوق على الآخر الأصلاني، إذ يركز فيهما على مفاهيم كولونيالية تعتمد على مبدأ الدافعية في ايجاد مساحات اخرى تتحول إلى ملكية استعمارية تنزع ثقافتها الاصلية لتقدم بثقافة اخرى إلى العالم الجديد"('). تجد هذه الصورة الشكسبيرية صداها وتطبيقاتها من خلال سكان غير أصليين استوطنوا استراليا، وجعلوا منها حاضرة لهم وأصبحوا يتمتعون بكل ما فيها من خيرات وثروات صارت ملكا للاستعاد وأفكاره الكولونيالية، وأتسع نشاط هذه المجموعات من الاستراليين البيض ليـشمل مساحات اخرى من اسيا، ومنهما (بمالي) التبي قمدمت فيهما ممسرحية (العاصفة)، وتنقل لنا (هيلين جيلبرت) الآي "هنا معالجة اخىرى للمشفرات الادائية لمسرحية (العاصفة) وهي معالجة اشكالية على نحو أكبر من سابقاتها قدمت هذه المعالجة عام ١٩٨٧ في (بالي Bali) وأخرجها (ديف جورج وسيرجي تامبالسي وقام بأدائها طلبة استراليون (...) وإذا أخذنا في الاعتبار أن الممثلين الاستراليين قاموا بأداء كل الادوار الرئيسة بينها (بالي) (المكان والسكان) لم تكن سوى خلفية مشهديه للفعل الدرامي، يمكن القول ان العرض كان يميل إلى تعزيز وترسيخ بعض البنيات التراتبية التبي ينضمرها نيص شكسبير <sup>((()</sup> والتي لا تيزال تعميل عيلى وفيق التأسيس الكولونييالي والتراتبية الاستعهارية حتى بعد ان قلت وأنحسسرت المدائرة الاستعهارية في القرن العشرين، فالعرض قدم في تسعينيات القرن الماضي، لكـن النظـرة مـا زالت قائمة بين الغرب والشـرق، وبين المركز والهامش، وبـين الجـسد الـذي يشكل هو الشخصية البطلة الذي يتصدر المشهد الادائمي، وبين الهامش، أو

 ١- الساعدي محمد كريم الاشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية دمشق افكار للدراسات والنشر والتوزيع البصرة دار الآداب والفنون ٢٠١٦ ص ٩٤.
 جيليرت هيلين وجوان توميكينز الدراما ما بعد الكولونيالية النظرية والميارسة ترجمة سامح فكري القاهرة مطابع المجلس الاعلى للاثار ٢٠٠٠ ص ٤١ – ٤٢.

الشخصية الثانوية التي تصبح في العرض جزءاً مـن الخلفيـات التـي لا تكـاد ترى إلا بعد ان يصبح ظهورها ضرورياً لتبرير مكانة البطل الكولونيالي. إنَّ الجسد على وفق المنظور ما بعد الكولونيالي بصبح مكاناً ابعد من طبيعته المادية، وملامحه، التي يشير بهما إلى انتهاء ضيق، فهو في حدد ذاتمه يشكل ساحة للتمثيل، الذي يعد في كثير من الاحيان تمثيل اعرق وأكثر بعداً من الطبيعة العادية، فهو في التبصورات ما بعبد الكولونيالية يعبد حييزا "يمكن كتابة وقراءة خطابات متضاربة فيه، فهو بشكل خاص، نص مادي يبين كيف (تُحس) الذاتية بوصفها مادية ودائمة بـشكل حتمي، أيا كانـت طريقة صياغتها في واقبع الامر 💫 من حيث انهيا تبذكرنا بيان القبوى الخطابية للقوة الامبريالية تعمل على النباس ومبن خلالهم وتقدم علاجباً جاهزاً للنزوع إلى نجريد الأفكار من سياقها الحي "(') إلى سياق آخر بعيد عن واقع الاجساد ذاتها، وهنا يشكل التضارب صراعا يضطر فيه العديد من المكبوتات في مواجهة الحضور المسيطر والمهيمن الذي يعمل على إعمادة صياغة هذه الأجساد والأفكار التي تسيطر عليها بعدة طرق، ومنها وصفها بأنها لا تشكل في ساحة الحضور العالمي ومركزيته سوى هامش مكمل، وليس جزءاً مؤسساً، وكذلك فأنها على وفق منظور التراتبية، سيكون واقعاً تحت تأثير الماضي البعيد عن الريادة والقبادة، بل بعيد عن العقل والتعقبل، فهو يخضع تحت الخرافة والسحر الذي أصبح جزءاً من الكيان المسيطر على هذه الأجساد سابقاً، لذلك فان إبعادها عن سياقاتها الحية، أي إبعادهـا عـن واقعها إلى صورة أخرى مفترضة يجب السير فيها.

1- اشكروفت بيل جاريت جريفيث هيلين تيفين دراسات ما بعد الكولونيالية ترجة احمد الروبي ايمن حلمي عاطف عثمان القاهرة المركز القومي للترجة ٢٠١٠ ص ٢٨٠ – ٢٨١. سنركز في خطاب الرد بالجسد على الحضور الكولونيالي على نقطتين هما: اولاً: الجسد والتشكيل الثقافي في الدراسات ما بعد الكولونيالية. ثانياً: الجسد في ضوء التشكيل المسسرحي وآليسات السرد عسلى الحسضور الكولونيالي.

#### اولاً؛ الجسد والتشكيل الثقاية في الدراسات ما بعد الكولونيالية.

١- التمثيل الكولونيالي للآخر (اخضاع الجسد)

إنَّ التصور الذي رسمته الدراسات ما بعد الكولونيالية للجسد في ضوء المنظور الاستعماري، والتمثيل الكولونيمالي، واشمتغالاتها في صمياغة البنماء النفسي، والاجتهاعي، والسياسي، للأجساد في العالم الثالث، أو العالم اللذي يبعد عن المركمز، مركمز الحمضارة الانمسانية كما رسمتها القوى المتباينية والمتفاوتة بين (الشرق الهامش والغرب المركز)، فإن هذا البعد التمشيلي للجسد الشىرقي أتي من خلال ما وضع للشيرق من خارطة فيها الثنائيمات المتقابلة مع الغرب في مجال البناء الثقافي، وهذا ما جعل مفهوم الجسد بأخل وجوده المادي والمعنوى من وجود المكان الذي يمثله والزمان الذي تتغلغل في داخله الأفعال التي تحيل المتلقي / القارئ للفكر الغربي في هذه التباينات، التي وجدت في الذهنية الغربية ذات المخيال البعيد عن الواقع الفعلي، والحضاري للشرق وأبناءه، لـذلك فقـد استندت هـذه التصورات عـلى مفهوم التمثيل الذي تكون من "إعادة بناء الشـرق بعيداً عن واقعـه ووفـق مسلهات ذهنية غريبة عن ذلك الواقع يراد لها أن تحتل موقع الحقيقة الواقعية مستبعدة الواقع التاريخي والنفسي للأمم المشرقية ومستبدلة ايـاه بـصورة

خيالية أبتكرتها مخيلة الانسان الغربي ورسمتها ريشة قلمه معيداً ببذلك ترتيب الوقائع والأحداث بالطريقة التي ترضي غروره وإحساسه بالفوقية، وبتعبير آخر أنها أسطرة للشرق من قبل الذهن الغربي''(')، الأسطرة التي جعلت من كل شيء في الشرق وشعوبه يقع تحت الرسم الكولونيالي من حيث الافعال والأقموال والمسلوكيات وتمصور الثقافة المشرقية الغارقة بالخرافات والبلادة والكسل، المذي لم ينتج سموى دكتاتوريمات عملي مر التاريخ الانساني، ولذلك كسان لابد من ان يعداد رسم صورة السرق، وإعادة بناء سلوكيات ابنائه وصناعة أجسادهم بطريقة جديدة تستلاءم مع الفكر الغربي وتطلعاته في دمج هذه الاجساد بالحضارة العالمية، والاعتهاد على (الثبات) في انتاج هذه الصور الكولونيالية في صناعة لشمرق الجديد؛ اذ "يمثل اعتماد الخطباب الكولونيسالي عسلي مفهوم (الثبسات) في البنساء الأيديولوجي للآخرية سمة هامة من سماته والنسات بوصفه دالول الاختلاف الثقافي التاريخي العرقي في خطاب الكولونيالية، هـو نمـط متناقض من أنهاط التمثيل: فهو يتـضمن معنى الـصلابة والنظـام الـذي لا يتغير، كما يتضمن أيضاً معنى أختلال النظام والتفسخ والتكرار المشيطاني ومثل الثبات فان الصورة النمطية التي تمثل استراتيجيته الخطابية الكبري في شكل من المعرفة وتعيين الهوية يترجح بين ما هو (في مكانه) على الـدوام معروفٌ مسبقاً وبين تكراره على نحو قلق "(") هذا القلق الـذي جعـل مـن

إ- الجابري صلاح تفكيك الاستشراق بنغازي المركز العالمي لدراسات وأبحـاث الكتـاب
 الاخضر ٢٠٠٥ ص ١٩.
 2- بابا هومي ك موقع الثقافة ترجمة ثائر ديب الدار البيضاء المركز الثقافي العربي ٢٠٠٦
 ص٥٣٥.

الرد قابل للتطبيق على الثبات في تلك المصور النمطية للأجساد المشرقية المغايرة للبناء المفاهيمي في المخيال الغربي.

إنَّ المخيال الغربي بمفاهيمه الكولونيالية عميل على بناء الأجساد الشىرقية على وفق عملية تهجين وترويض لها حتى تتهاشى مع البني الفكرية الجديدة التي يجب أن يسير عليها العالم وثقافته المتعالية، والتي ترجع في تصوراتها ومعاييرها ومقاييسها للذاكرة القديمة المتجددة بأفعال التحيز الكولونيالي التي ملأت على وفقها صور نمطية تستعرض الاختلاف الثقافي والإنساني بين الطرفين، فالتهجين بأخذ مداه من خلال سلب المذاكرة التي قامت عليها حضارات الشعوب وثقافاتها بأخرى قائمة على "بناء شخصية المستعمر بأسلوب يجعلها شخصية تعانى من التهجين والغموض والتذبذب والخوف والطاعة، أي انتاج وإعادة وإنتاج المستعمر (التكـرار حـسب لغـة هومي بابا)، أذن فالتهميش جزء لا يتجزأ من هيكل الأستعار ذاك، علماً إنه بأفتراض غيابه ورحيله، فإن هذا المستعمر وهـذا الهـامش سيـصبح بمثابـة مكون فاعل في بناء واقعه الاجتماعي"(') الذي صيغ بشكل جديد مـن قبـل القوة الثقافية ذات الهيمنة العالمية التي لا تسمح بالعودة إلى التراث والأثر الثقافي المحلى، بل يكون هذا الإرث المحلى من ثقافة وسلوكيات تحدد هويـة الأنتهاء إلى الأصل بعيداً عن واقعه بسبب التهجين والأنىدماج والأنزياح الثقافي، فهو ثقافة جديدة تمتلك السيطرة والوسائل الحديثة القادرة والقاهرة لمفهوم العودة إلى الأصل، لذلك فإن على أبناء الحيضارة الأصلانية العميل والبحث بأساليب جديدة تقوم على تقويض المفاهيم الأستعمارية وبنياتهما

١- بو جنال محمد الفلسفة السياسية للحداثة وما بعد الحداثة يروت التنوير للطباعة والنشر والتوزيع ٢٠١٠ ص ٩١ – ٩٢.

الكولونيالية، هذه البنيات التي ركزت على القطب الواحد في الحضارة وحولت العالم إلى قيادة وتبعية، وهذه التبعية تجعل من الأجساد التابعة دائماً تقع في مراتب أدنى، ومهما حاولت النهوض أو العمل على تعـديل المراتـب ستواجه بمعوقات أكبر في التعديل الثقافي على المستوى العالم، وذلك لأن "المركزية احادية السياسية والثقافية للمشروع الكولونيالي يقوم بطرق معقدة على تلك الافتراضات، وقد أسفر ذلك في المقام الأول عن إنتاج ممارسات الخضوع الثقافية التي اعتبرها أحد نقاد ما بعد الكولونيالية (انكماشاً ثقافياً)''<sup>(١)</sup> وابتعاداً عن قلب المركز وممارساته الإقمصائية للأخر ثقافياً حسب المارسات التمييزية القائمة على عدة أمور منها: الثنائيات بـين الشرق والغرب، أي بين الجسد الشيرقي ذات الألوان الأقل مستوى من الجسد الغربي ذو اللون الأبيض المتميز بقوته العقلية والجسدية عـن الآخـر الشرقي، وحتى إذا أردنا أن نراجع في الذاكرة الغربية وثقافتها وآدابها نجد أمثلة عديدة حول التهايز اللوني والفكري والفلسفي وحتى الديني، وكما في التصنيف الفلسفي الذي يجعل من المشرق، وخمصوصاً الإسلامي، مجرد ناقل للفلسفة الإغريقية، وليس ذا عقل فلسفي قادر على انتاج الفلسفة، والفكر، وفي التصنيف الديني نجد أن الحروب الصليبية قامت على التمييز الديني بين الشىرق الاسلامي البذي عبد البشيرق كبافرأ ومغتبصباً وقباتلاً للحجاج في بيت المقدس، وفي التصنيف الأدبي نجد في مسسر حيات (شكسبير) ومنها مسرحية (عطيل) ذلك التمييز اللوني بين عطيل العربي المغربي وصفاته التي لا تتلاءم مع أخلاقيات العالم الغـربي والتـي أدت بـه في

۱- اشکروفت بیل جاریت جریفیث هیلین تیفین الرد بالکتابة ترجمة د شعوب العالم
 بیروت المنظمة العربیة للترجة ۲۰۰۲ ص ۳۱ – ۳۲.

النهاية للوقسوع في الغيرة والتعامل بوحشية ممع الزوجية البريئية ذات الاخلاقيات الغربية.

وكذلك فان المارسات الإقصائية قائمة على استخدام القوة العسكرية في السيطرة والتغيير الديمغرافي، وبناء الخارطة السياسية ورسم الحدود الجديدة من أجل التجزئة وحتى تسهل عملية السيطرة، كلما كانت الشعوب متفرقة وضعيفة ساهمت في الخضوع للمستعمر الـذي يبادر عـلى فرض ثقافته وأخلاقياته على المشعوب، ومنهما إعمادة رسم سملو كياتهم، وأفعالهم الجديدة التي تتلاءم مع ثقافته المرسومة سلفاً في بحال الإخضاع، وهمذه المسياسة في الاخمضاع العمسكري همي سياسمة قديمة اسمتخدمها أسلافهم الروميان في إخيضاع المشعوب الأخيري، وكما ينقبل ذليك (مونتسكيو) في كتابه (تأملات في تساريخ الرومسان)؛ إذ يقسول: "طريقتهم نوع من الغزو التدريجي بعد فوزهم على عدو يكتفون بإضعافه يملون عليـه شـروطاً توهنه من دون أن يشعر بالأمر، وأن انتعش عـادوا وأهـانوه أهانّـه أكبر حتى يصبح خانعاً خاضعاً وهو لا يعلم متى حدث ذلك بالمضبط''(') وهناك عدة طرائق يحاول المستعمر أن يخضع فيها الشعوب التبي تقبع تحت سيطرته ومنها المعاهدات، بحجة الحماية والسيطرة الأقتىصادية مـن خـلال معاهدات طويلة الأمد يخسر من خلالها الموطن الاصلي العديد من مقدراته لصالح المستعمر وسياسات ثقافية، لتحويل الثقافة المحلية عن أطارهما الفعلى، وربطها بثقافات عالمية أكثر تطوراً وأكثر إنتـشاراً، وكـذلك العمـل على إبعاده عن مقومات الحضارة الأصلانية، ومنها اللغة والدين وغيرها،

١- مونتسكيو تأملات في تاريخ الرومان ترجمة عبد الله العروي الدار البيضاء المركز الثقبافي العربي ط٢، ٣٠١٣ ص ٧٥.

وكل هذه الطرائق تسهم في تحقيق الاهداف الحقيقية، وكـل هـذه الطرائـق تنعكس سلباً عـلى سـلوكيات وأفعـال الـشعوب التي تقـع تحـت سـيطرة الأستعمار والخضوع له.

٢- الجسد وحيز الرد الثقاية

يشكل الجسد كمفهوم ما بعمد كولونيمالي جمزءاً مهماً في المرد الثقمافي للمفاهيم الكولونيالية التي أخذت بتأكيد تطبيقاتها مع استخدام الوسمائل المتاحة التي أوجدها الإستعمار بصورة عامة، والإستعمار الثقافي بصورة خاصة، لذا فأن الجسد في هذه الدراسات أصبح يشكل مساحة لدراسة التعارضات بين الخطابين الكولونيالي وما بعده في هذا المجال، وهنا أصبح لمفهوم التمثيل بعد آخر عن سابقه في الإجراءات ما بعد الكولونيالية للذا "فإن لفضة الجسد كانت محورية للخطابين الكولونيالي بأنواعه المختلفة، فقد جاء في الكثير من كتابات ما بعد الكولونيالية في الأزمنة الحديثة، أن الجسد مكان حيوى للنقش فالطريقة التي ينظر بها الناس تتحكم في الطريقة التي يتعاملون بها والإختلافات الجسمانية كمكان للتمثيل، والسيطرة محورية لدى الكثير من المحللين الأوائل لتجربة ما بعد الكولونيالية لاسيها فرانز فانون (١٩٦١) "(١)، الذي نظر للعودة إلى الجـذور التاريخية للثقافة الأفريقية التي كان الجسد ذا البشرة السمراء محور الطقوس فيهما، رافضاً لثنائية التعامل بين الجسدين الأبيض الأوربي، والأسود الافريقي، من خلال رفض العنصرية التي كانت تروج بشكل مباشر ومكثف في لغبة التعامل بين اللونين والتي تنتج عنها مفهوم الإستلاب، أو عقدة النقص المتشكلة في

ا-اشكروفت بيل المصدر السابق ص ٢٧٩ - ٢٨٠.

نفسانية الشعوب الأفريقية، والمنعكسة في سلوكيتهم، وأفعالهم، تجاه المركز الأوربي، لذلك تحول هذا الجسد الأفريقي إلى خادم لدى السيد الأبيض بل كان يهارس الأعمال التي لا يطيقها البشر، بل تقترب من الحيوانية، وكذلك ما نظر له كل من (أيمي سيزار والبير ميمي) في مفهوم (الزنوجة) للدفاع عن حقوق الأجساد الأفريقية المضطهدة من قبل العقبل الكولونيالي، هذا العقل الذي اخترع شكل الجسد المستعمر من خلال مواقف عنصرية، وإستلاب الوعي الثقافي للشعوب التي وقعت تحت سلطة الأستعمار<sup>(1)</sup>. إن هذه الصورة من التعامل والأستلاب عُممت على أغلب الشعوب التي وقعت تحت المسيطرة الكولونيالية سواء في أفريقيا، أو أمريكا اللاتينية والشرق الادنى، أو المتوسط وغيرها من المساحات الجغرافية الواسعة التي خضعت للفكر الكولونيالي.

إنَّ الأعتماد على مبدأ المفاضلة بين الشعوب، وبين الأجساد، وحسب الأستجابة للخضوع، جعلت من عملية تدوين الثقافة الكولونيالية قابلة للتحقق في أوقات معينة، مقابل الرد في أوقات اخرى تجاه السياسات الكولونيالية للمستعمر، التي قد قسمت العالم إلى نوعين من السبلوكيات والأفعال، أي إلى عرقين من الأجساد وإذا ما أخذنا تصور كل من (ماكس هوركهايمر وثيودور ف. أدرنو) في كتاب (جدل التنوير) في حقل (أهمية الجسد): "ثمة عرقان في الطبيعة؛ عرق أعلى وعرق أدنى، وتحرر الفرد الأوربي يتم بالعلاقة مع التحول الثقافي في العالم الذي حفر بعمق حفرة بين الشعوب المحررة في وقت كان الأكراه الجسدي اخذ بالتقلص فالجسد

١- ينظر الساعدي محمد كريم، المصدر السابق ص ٤٢ - ٤٦.

المضطهد يجب أن يمثل المشر بالنسبة للأدنبي، والعقبل الذي كمان على الآخرين الوقت الكامل لتخصيصه له، يمثل الخير الأعلى"('). إن تصورهما يمكن أن يطبق على النظرة الكولونيالية الكونية للشعوب على وفق تقسيهات العقل القائد، والجسد التابع، العقبل البذي يمثبل الطبابع الأوربي الغربي في التقدم والحسضارة، والجسد التسابع الذي يمثل الأنحط اط، والخضوع، والتبعية إلى السيد، مقابل العبد الأدني الذي لا يفقه شميء من الحضارة الانسانية التي أوجدها السيد الاوربي صاحب الإنجازات الكبيرة، وهنا يضع (فوكو تصوره عن الطريقتين لصورة الجسد في كلا الجانبين، وهذا التصور يأخذ في النظر الجسد في حقبة الخضوع، أي أن الجسد يصبح ساحة للصراع بين الخطابين وكل خطاب منهم يعطيه (فوكو) طريقته الخاصة "الطريقة الأولى هي طريقة السلطة على الأجساد: أن لعلاقات السلطة نفوذاً مباشراً على [الجسد بحيث تستثمره وتقنعه وتروضه وتعذبه وتجبره على تنفيذ الواجبات وعلى أقامت الطقوس وعلى إرسال علامات (...) الطريقة الثانية للسلطة هي سلطة الجسد قوة الإرادة والرغبة لديه، فاذا كانت سلطة الجسد تعارض السلطة على الأجساد فأنها بذلك تمشل مصدر كل ثورة"(')، وكل رد على الطريقة الأولى، أي على فعاليات وسلوكيات الإكراه التي تمارسها السلطة على الأجساد، وهاتمان الطريقتمان توضحان اليات الخضوع والرد عليه التي يمكمن أن نطبقها عملى الخطابين

1- هوركهايمر ماكس ثيودورف ادورنو جدل التنوير شذرات فلسفية ترجمة المدكتور جورج كتوره بيروت دار الكتاب الجديد المتحدة ٢٠٠٦ ص ٢٧٩.
2- هارلند ريتشرد ما فوق البنيوية ترجمة لحسن أحامة اللاذقية دار الحوار للنشسر والتوزيع ط٢، ٢٠٠٩ ص ٢٢٥. الكولونيالي وما بعده، اللذان أتخذ كل منهما الجسد مساحة للصراع، وحيز لترجة الأفعال في ساحته المعرفية، وخصوصاً اذا فهمنا أن الجسد هو النص، أو العرض، أو المشروع الذي يدون عليه، وفيه ومن خلاله كل الرغبات سواء كانت رغبة السلطة الكولونيالية، أو رغبة الأنفلات منها تجاه فضاءات معرفية لا تعرف الخضوع والتبعية للمركز، بل تأخذ في نظرها البحث عن أحقية الهامش في تجسيد ذاته، والبوح عن مكنوناته، في أزمنة الأنفتاح على اكثر من ثقافة، لذلك فان سلطة الجسد مقابل السلطة على الجسد هي التعبير الأمثل لهذا الصراع.

إنَّ البحث في آليات الرد في حيز ثقافي للجسد لا بد من النظر والبحث والحفر في الحوادث التي سطرت على الخارطة المكانية للجسد، وما يمكن أن تعكسه من ملامح وعلامات جديدة من خلال الأفعال التي تمارس في ضوء الضد الثقافي لتلك الحوادث التي سطرت بشكل قسري ساهم في إبراز ملامح الخضوع والتبعية في مجال الخطاب الاول (الكولونيالي)، ومن هنا يمكن أن "نعثر فوق الجسد على أثار الحوادث الماضية لأن الرغبات والإخفاقات منه تتولد، وفيه تنعقد عراها (...) الجسد مسافة لتسجل الحوادث <sup>((())</sup> التي تحاول أن تشكل صورة الأجساد وطبيعتها في ظل الصراع بين الرغبة وبين الخضوع، بين أمل التواصل، وبين خوف الخروج من تلك الحوادث التي أصبحت ترسم ملامح الخوف، وتقولب في إطار ما رسم لها في الظهور وأبعاد الرغبات المتخفية، لذلك يدعو (فوكو) في ضوء آليات الرد على مفهوم المقاومة للقولية التي وضع فيها الجسد، وما ترتكز

<sup>1-</sup> ولد آباه السيد التاريخ والحقيقة لدى ميشيل فوكو بيروت الدار العربية للعلوم ط٢ ٢٠٠٤ ص ٢٦.

عليه السلطة من أفعال في إخضاعه، فهو يرى بأن العملية في الرد تحتساج إلى أن تقوم على أسلوب بحث مغاير لما وضعته السلطة في هذا المجال، أي مجال التخضيع للأجساد، وهذا الأسلوب القائم على الرد من خـلال "إعـتهاد أشكال مقاومة مختلفة لأنواع السلطة كنقطة انطلاق، أو باستعمالها لتشبيه آخر نقول إنه يعتمد على أستخدام المقاومة باعتبارها حافزاً يسمح بتوضيح العلاقات السلطوية وتوضيح موضع إندراجها واكتشافها نقاط أرتكازها، والطرائق التي تستخدمها، يستطيع الفرد بنظر (فوكو) على تشكيل ذاتياته بمعزل عن كل سلطة، ومن ثمة فهو قادر على المتخلص من هيمنتهما"(') وهنا يكون الخلاص بالمقاومة لأساليبها بعمد أن يمستطيع تفكيك أهمدافها ونواياها التي رسمت على الجسد، فمثلاً يعد في حاضر نـا اليـوم مـن ضـمن آليات الهيمنة التي تمارس على الجسد في طريقة الملبس، أو التقليد لبعض ما يروج في إطار الثقافة العالمية، وما يقدم من خلالها من وسائل إخبضاع على الجسد سواء كانت بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، فمثلاً وسائل الإتصال الحديثة وما أتت به الحضارة الغربية التبي تعمل على إكمال مشبروعها في الهيمنة وإخضاع الآخر عمدت على أن تجعل الاجساد تعيش في حالمة عزلمة عن ممارسة الطقوس الحياتية القائمة على التواصل اليومي بين افراد العائلة الواحدة او بين ابناء المجتمع في القرية أو المدن المصغيرة، وجعلت هـذه الاجساد تحاكي العالم الافتراضي الذي بدأ يبتعد بهذا الجسسد شسيئاً فمشميئاً عن وجوده المادي، وتأثيره في الحياة الاجتماعية والأخلاقية، وهـذه واحـدة من أساليب الهيمنة التي تمارس ضد الجسد، وإذا رجعنا إلى الوراء سنلاحظ

I-موسى حسين مشيل فوكو الفرد والمجتمع بيروت دار التنوير للطباعة والنشير والتوزيع ٢٠٠٩ ص ١٤٥. أن العديد من أساليب الهيمنة قد مورست ضد الأجساد الخاضعة بحجة الثقافة، والتنوير، والخروج عن عالم الخرافة ـ السحر – الذي كان غارقـاً فيـه الشرق، كما روجت له السياسات الكولونيالية التي مارسها المستشرق، أو الفيلسوف، أو المفكر الغربي تماشياً مع المساحات الكافية التبي وفرت له، والمتزامنة مع السلطات المحتلة المستعرة للمشعوب، والتبي فرضت شبكل التعليم والصحة والأقتصاد، وحتى مَا يجب أن يقرأ على المستوى الأدبي كي يكوّن ملامح هذا الجسد يقع ضمن الحضارة العالمية، وفي هذا المضمون يوضح (نغوجي واثيونغو) كيف كانت تمارس سياسة التمييز الكولونيالي في التعليم، والتمييز الذي يمنح للجسد الافريقي الـذي كـان يـتقن اللغـة الكولونيالية، لغة الثقافة العالمية، وهي الانكليزية، وهنا يروي كيف كان يتم القبول في الجامعات على هذا الأساس، إذ يقول؛ أن "متطلبات القبول في الجامعة في كلية (ماكير يري) الجامعية فتكاد تكون مثل السابقة: لا أحد باستطاعته ان يرتدي عباءة الطالب الحمراء مهما كمان متفوقاً في المواد الاخرى، إلا اذا كان لديه امتياز في اللغة الانكليزية وليس محرد مقبول! وهكذا كان ارقى مكان في الهرم والنظام مقصوراً على من يحملون بطاقة إمتياز في اللغة الانكليزية، كانت الإنكليزية الواسطة الرسمية، والوصفة السحرية للنخبة الكولونيالية. صارت اللغة المسيطرة تقرر الدراسة الادبية وتعزز السيطرة""() وتجعل من الجسد الذي يرتدي العباءة الحمراء، والـذي يحمل الفكر الكولونيالي، وعلى ضوئه تسير كل الأمور الأخرى، مثل السلوك، والأفعال، والأكبل، والشرب، وطريقة التعامل، وكبل هذه

1- واثيونغو نغوجي تصفية استعمار العقـل ترجمـة مسعدي يوسف دمـشق دار التكـوين للتأليف والترجة والنشـر ٢٠١١ ص ٣٦. العلاقات وغيرها، ستجعل من الجسد في هذه الجامعات في (كينيا) في القارة السمراء تقع تحت بند الخضوع للثقافة الجديدة، مقابل المتخلى عمن الثقافة الأصلانية، أي كان بالإمكان أن يمد السيد الكولونيالي يده لمساعدة الشعوب الفقيرة، أو التي تحتاج إلى تطور دون أن يسلبها انتهاءها إلى الأرض التي عاشوا فيها، لكنه أراد أن يسلب الشعوب انتهاءاتها وإبعادها عن إرثهما وتاريخها، مقابل أن يكون جزءاً من الثقافة الجديدة، وهذه السياسة مورست أيضاً في أرجاء أخرى من العالم تحت نفس الحجج والمسوغات من أجل التغيير والدمج في الحضارة الجديدة، فالسلطات الكولونيالية هي من عملت وتعاملت على صناعة القوالب الأخبري للأجساد والبحث في المختلفات والمغايرات في هذه الأجساد، هي من صياغة الدراسات ما بعـد الكولونيالية، أي هي جزء من حفريات بها في هذه الأجساد من صناعة لهـذه الاجساد على اعتبار "أن السلطة صنع وإعادة صنع جسدى، ولنكون أكشر وضوحاً نقول أن السلطة هي فن صناعة الاجساد فلولا هذه الاجساد ما كان يمكن أن يكون للسلطة حضور "(') في الخارطة الثقافية للبلـد الـذي وقع تحت سلطتها وبخاصة السلطة الكولونيالية التي عملت على تىرويض الأجساد للشعوب المستعمرة ، إنَّ هذه القوالب المادية المبنية عملي أفكار ليست بالواقعية، بل هي مصممة في أماكن أخرى، مثل ما نعيشه اليـوم مـن استيراد ثقافات في كل الأشسياء من مأكل وملبس وترفيه، وكل هذا مدعوم بالتكنولوجيا وماكنة إعلامية ضخمة اصبحت حكراً على أمم مصنعة لها، مقابل أمم مستهلكة لا تستطيع أن تخرج من هذه الدائرة، كون كلمة السر لا يمكن أن يمتلكها الهامش حتى يسصبح مركزاً منافساً للمركز

١- الكبيسي محمد علي ميشيل فوكو دمشق دار الفرقد ط٢، ٢٠٠٨ ص ٧٢.

الكولونيالي، وتعمل السلطة الكولونيالية على تكييف هذه الأجساد، وكما يرى (فوكو) أن السلطة تعمل على أن تجعل من الجسد المصورة المقابلة إلى تبريز خطاباتها وسياساتها من خلال ممارستها عليه، وضبطه من كل انحراف تعتقد بأنيه خبارج خطاباتهما وهيو ببذلك يكون الحد النهمائي للتكييف، وتطبيق هذا التكيف بحسب تداول علاقات القوة تجاه وضعه في أنظمة من الهيمنة والسيطرة<sup>(١)</sup>.

٣- آليات الرد بالجسد على الحضور الكولونيالي

إنَّ آليات الرد التي انتجتها الدراسات ما بعد الكولونيالية ومـن ضـمنها كتابنا الموسوم (الاشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية) والـذي ركزنا فيه على آليات تفكيك خطاب السلطة الكولونيالية، والتي كان جزء منها يركز على رصد آثار السلطة الكولونيالية على الأجساد الخاضعة لها على وفق عمليات تمتد إلى أزمنة وأمكنة عديدة وطرائق وأساليب تستخدم في هذا المجال، وحتى مرجعيات ثقافية وفكرية تمثلت في مرتكزات مهمة ساعدت في بناء العقلية الكولونيالية، ومن هذه المرتكزات الثقافية والفكرية (الاستشراق، الخطاب الفلسفي الغربي، الخطاب الفني والأدبي) وكل هـذه ساهمت في إنتاج صورة ذهنية عن الأجساد خارج الحضارة الغربية وكيفية أخضاعها، ومن ضمنها الصور الذهنية عـن المـواطن الأصـلاني، وهـو مـا يعتقد بأنه يخضع بالأساس إلى التقاليد والطقوس والعادات التبي لاتجعله إنساناً قابلاً للنهوض والبحث عما هو جديد ليجدد واقعه، بل أن هذه الأمور تسهم في جعله يتقوقع بداخلها، بالإضافة إلى ذلك، فقـد ساهمت

Ⅰ- ينظر إدواردز تيم النظرية الثقافية ترجمة محمود احمد عبد الله القاهرة المشروع القـومي للترجة ط١، ٢٠١٢ ص ٢٣٨.

هذه الصفات الآخرى في جعله يظهر بصورة سلبية، كما ان هذه السلطات الكولونيالية مارست عليه مجموعة من الاساليب ثبتت هذه الصور الذهنية في العقلية الغربية سواءً كانت على مستوى المؤسسات، أم على مستوى الناس العاديين في أوربا، أنَّها صور نمطية ركزت عليها المؤسسات الثقافية الكولونيالية في هذا المجال، ومن ضمن هذه الاساليب المساهمة في تأكيد الحضور الكولونيالي هي: (الأستلاب، والأبعاد عن الذاتية، والأبتعاد عن الجذور، والنفي عن الواقع الاصلاني للوصول إلى إنتاج أجساد تابعة ثقافياً وفكرياً إلى السياسة الكولونيالية<sup>(۱)</sup> لذلك فان اليات الرد ما بعد الكولونيالية تأتي من خلال:

تفكيك مرجعيات الثبات والتمركز في مرتكزات الثقافة الغربية وصورها الذهنية عن الأجساد التي تقع خارج إطار المركز الكولونيالي.

تفكيـك ثنائيـات التمايـز الثقـافي وتفعيـل المغيـب مقابـل الحـضور الكولونيالي.

تفعيل الفضاء الثالث من خلال الكشف عن المارسات الكولونيالية ضد الأجساد وما وقع عليها من ممارسات تهجين وقولبة لها.

إيجاد فضاءات متكافئة من التعبير الحر بين الخطابين على الأجساد من دون التركيز على البناء الثقافي الكولونيالي، أي فك عقدة السيطرة الثقافية التي تمارسها الثقافة الكولونيالية على الاجساد.

العمل على التحفيز الثقافي للأجساد الأصلانية التي عملت السلطات الكولونيالية على قولبتها في أطر محددة وعناوين ونعوت ممنهجة من المارسات لأجل الاخضاع.

1-ينظر الساعدي محمدكريم المصدر السابق ص ٧١ – ٧٩.

وفي سياق الرد ما بعد الكولونيالي للأجساد يرسم (فوكو) صورة يمكن أن تستخدم في جعل سياق الرد قابل للتنفيذ من خلال نقد السلطة، والتي يمكن الأستفادة منها في نقد الخطاب الكولونيالي، إذ يرى (فوكو) بأن "حجر الزاوية في كل نقد للسلطة يمر بتفكيك خارطة الجسد بعد ان يقع تفكيك الخطاب وآلياته، كما يتبين أن تتبع السلطة لا يكون عن طريق تحليل آلة الدولة، وإنها عن طريق تشريح الجسد وتشريح تقنية شده وتنظيمه وتنميطه "(`) حتى يتمكن هذا الجسد من تحرير قدراته وتوظيفها بعد التخلص من القولبة الثقافية التي وضع فيها للوصول إلى بناء عملية رد ثقافية يتم فيها إظهار ما تم تغييبه وإبعاده عن الحضور الثقافي القابل على جعل هذه الأجساد قادرة على التغيير الفعلى دون الوقوع تحت هيمنة أخرى تمارس عليها، أي بمعنى يجب أن يتوفر الفضاء الثقافي القابل على إناحة التعبير الجيد ضد الأفعال والسبلوكيات على وفق أطر ثقافية، ومناخات، وبيئات سليمة تنمى روح الأنتهاء إلى ما هو أصلاب، دون ان يكون للمركز الثقافي معايير خاصة للقبول، أو الرفض بأي طريقة تعبير خاصة، وهنا يكون الرد ما بعد الكولونييالي عبرالبحث عن فضاء ثقافي جديد بعيد عن هيمنة المركمز ومعماييره التمي تقيد من خلال فروضها وشروطها بالقبول والرفض لكل فعل ناقد نجاه السلطة الكولونيالية، التي يرى فيهما (فوكو) أنهما الطريقية الجيدة للبحث عن فضاءات ثقافية أخرى قابلة لإنتاج رد موازي فيمنتهما عملي الأحساد.

الكيسي محمد على المصدر السابق ص٧٤.

ثانياً: الجسد في ضوء التشكيل المسرحي وآليات الرد على الحضور الكولونيالي ١- الجسد والتشكيل المسرحي والإختلاف الثقلية إنَّ الجسد في المسرح من العناصر المهمة في التشكيل المسرحي، بـل هـو العنصر الحي المتحرك في المسرح الذي يسهم في إنتاج دلالات ثقافية مختلفة ومتنوعة تساعد في تقديم الصورة المسرحية من خلال لغة بمصرية حركية تدخل في تدعيم الخطاب المسرحي بحسب الفكرة والحوار والشخصية وعناصر النص الأخرى التي تجسد على خشبة المسرح للوصول إلى تكوين الحضور الفني والثقافي، الذي يعمل على تقديمه إلى المتفرجين في فيضاءات من التلاقح الثقافي الداعم لماهية التلقى عند المتفرج من خلال ما يقدمه الجسد من إنطباعات فنية وثقافية مختلفة تأخذ في نظر الإعتب اربيئة العرض المسرحي وكيفية تقديمها وتجسيدها من خلال منظومة المسرحية، التبي يكون فيه الاداء الجسدي المحور والمرتكز لتمظهر الأحمداث والموضموعات المسسرحية، لسذلك، فسان المسدف الأول مسن الأداء الجسسدي في العسرض المسرحي هو تشكيل وعي أدائي يسهم في تكوين خطاب العرض وملئ فراغاته من خلال الأداء الجسدي والحركة المستمرة القابلية إلى التواصيل مع بنيات تشكيل العرض المسرحي، للوصول إلى بث دلالات تحمل في طياتهما تشكيل الصورة المسرحية في فيضاء العرض وفيضاء التلقبي المسرحي، والإجابة على التساؤلات التبي يطرحهما المتلقبي لإستنطاق مما يبدور في تمظهرات العرض، أو حتى في فجواته التي يمكن ان تردم من خلال التعاقب في ألَّاحداث لإكمال الرواية المقدمة في اطارها الفني داخل العرض وخطابه. ومن هنا فأن الوعي الأدائي كما يستنتج من نظرية الخطاب عند (فوكو) هو

الوسيط الذي يقمع بين المنص والمتلقى، فهمو المذي يترجم المنص ورؤاه الفكرية والدرامية ويحولها إلى منظومة خطابية (بصرية حركية) تعتمل على تشكيل لغة العرض لتلقيه حسياً، ومـن ثـم عقليـاً، وحسب نـوع وطريقـة الأدراك عند المتلقي، لذلك فان الوعي الأدائي للجسد في المسرح ينطلق مس كونه "وعى حاد وشديد الأختلاف والتناقض ويتميز بأنـه الـوعي الـذي لا تتوجه رغباته نحو الحضور أو الأصول، ولكونيه مواكباً في طبيعتيه فإنيه يرفض أن يكون مقيداً داخل نسبق ثابت مسن الإشسارات، فالمذات الادائية توجد في حالة كلية غامضة تحول نفسها وتنشرها داخل إنحراف مراوغ للذات وقد أصبح نـشاط تفكيـك الهويـة في مختلـف النـصوص الـسيادية في الثقافة من أجل بثها إستجابة مؤكدة لحقيقة ولغة محددة بواسطة الهوّات والفراغات والفجوات والغموض''(') التبي تبسهم في استثارة واستنهاض وعي المتلقى الذي يقابل الوعي الأدائي لمدي الممثل وجسده، حتى يساير هذه التشكلات الجسدية، وما تقدمه من تمحورات حول الكيفية التي تـشكل فيها أنساقاً جديدة مغايرة للطبيعة المعتادة في العروض التقليدية، ومىن هنا تنطلق آليات تشكيل الأداء الجسدي في العروض المغايرة في مسسرح ما بعد الحداثة، وما يقدمه من رؤى جديدة في تقديم الجسد ثقافياً وفنياً، مغايراً في ضوء الخطاب الجديد المبنى على ما تحمله هذه الأجساد المؤدية للحركة من صور ذات طابع ثقافي يتمظهر فيه المصراع من خلال تحشيد "علامات تسلم في رسم وتكوين ملامح الصراع، بين ما قيد به من ملامح ثقافية، وأسلوب الرفض لها، وذلك مـن أجـل أن يـساهم هـذا الـصـراع في تفعيل

1– هيغل مايكل فاندين الدراما بين التشكل والعرض المسرحي ترجمة عبد الغني دود احمد عبد الفتاح القاهرة المشمروع القومي للترجمة ٢٠١٣ ص ١٥. الصورة الذهنية عند المتفرج، لكون الرد الذي يلعبه الممثل في هكذا نوع من العروض (...) يعمل على أثارة المتفرج وتفجير الحقمائق الكامنية فيه وفي واقعه وإشراكه في التجربة الفنية من أجل تحقيق يقظة روحية ونفسية، أو يقظة أجتهاعبة سياسية "(١) يعمل من خلالها وعى المتفرج على تبنى ما يطرح على الخشبة في الخطاب المسرحي بشكل يساعد على تفعيل، وإيقاظ ما هو مغيب، لذا فأن الجسد في العرض المسرحي يحمسل في أدائسه الفنبي السصراع الثقافي لما يريد أن يقدم في العرض من صراع بين الحيضور والغيباب، بين السلطة التي تطبع على الأجساد مقرراتها وأنظمتها وقوانينها، وبين الرغبة للخروج من سلطة السلطة وخطابها وتفكيكها، والبحث في ما هو مغاير لهـا، لذا فأن الجسد ما بعد الحداثي من خلال العرض المسرحي، هـو مـن يقـوم بتفكيك "السلطة التأليفية وإبهام حضورها، ويشتت طاقتها الكمية، ويوزعها بين المؤدين والمتلقين بوصفها المصدر الكامن للسلطة المرجئة، والأفتراضية، والجوهرية، ولـذلك (...) هـو تنحية للحضور أو السلطة، وتأكيد للغياب والعجز، وعلى الرغم من ذلك، فانه يظل في بعض الأمثلة، تفكيكاً للأنساق المنتظمة (مثل النص)، من خيلال تبدخل الأضبطراب، أو الفوضي الني يمكن أن تبدأ تطورها في تجاه نظام تركيب أعلى "(\*) قداد على إنتاج آفاق جديدة في فضاءات العرض والتلقي، وإنتاج مستويات أخرى في وعي المتفرج المتواصل مع الخطاب في العرض المسىرحي من خلال الأجسياد المتحركة، والباثة في إطار الإظهار لما هو مغاير، ومغيب عن الظهور، في خطاب السلطة المراد تفكيك أنساقها في لغة العرض المسرحى. إن مسا يقسوم

١٦٣ كمد كريم المصدر السابق ص ١٦٣.
 ٩ هيغل مايكل فاندين نفسه ص ١٤ - ١٥.

به الجسد المؤدي الذي يشتغل على وفق الوعى الأدائي في العرض المسرحي، هو يقدم اختباراً لصورة الصراع الثقافي للسلطة المتمثلة في خطاباتهما المراد نقدها ونقضها وتفكيك دلالاتها، فالأختبار الذي يقدم في ذات الوقـت عـبر الجسد، أي عبر الحد الفاصل بسين المذات المتمثلة بتمظهرات المسلطة على الجسد، بمعنى بين الداخلي المغيب والخارجي الحاضر، ومثال ذلك لو أخدنا ثنائية الصراع بين المغيب الداخلى، والحاضر الخارجي عبر الجسد في مفهوم العرق، على وفق ما يريده (فوكو) في نظرية الخطباب، فبأن العبرق يطرح في هذه الصورة "بوصفه النقيض، أشكالاً محددة وتفاعلية مـن (العنـصـرية)، وهو أحد الأمثلة الأكثر أقناعاً في الخطاب الفوكوي (Faucauldain) الفاعلة (...) ويشير (فوكو) إلى أن أنظمة الحقيقة تنبع من مؤشسرات السلطة / المعرفة، وإلى أن أشكال الخطاب تتحدث عـن قاعـدة، وأن المدونـة التي تصوغها ليست مدونة قانونية، بل مدونة تطبيع وسياق الخطاب التطبيعي حول الأختلافات المعرقة، هو محصلة أنظمة تجاوب ظرفيـة لحقيقـة العرق"('). ولو أخذنا هـذا المشال ومارسـنا تطبيقـه عـلى عـرض مـسـرحية (عطيل) لشكسبير، كما أخرجها المخرج النمساوي (هـانز جراتـسـر) الـذي يقدم هذه الشخصية في صورة عصرية مرتبطة بمفهوم التطبيع على وفق الأشكال المحددة والتفاعلية من العنصرية، نجد أن جسد (عطيل) قـد قـدم كعرق مغاير ومخالف لما حوله من أجساد أخرى، جسد يتحول فيه المصراع بين الأعراق في ضوء الأنساق الثقافية المختلفة، بين الشيال والجنوب، أو بين الحضارات (الشرقية والغربية)، وهنا "لا تعرض عطيل تراجيديا الغيرة،

١- توماش هيلين جميلة احمد الاجساد الثقافية الإثنوغرافيا والنظرية ترجمة اسامة الغزولي القاهرة المشروع القومي للترجمة ٢٠١٠ ص ١٢٠.

أنها تعرض طبيعة محددة لغيرة رجل أسود في علاقته مع زوجته البيضاء، من جانب آخر يقودنا هذا الموضوع إلى أمكانية، أو عدم أمكانية الإتصال والتفاهم بين الحضارات، ونظرياً تعطينا (عطيل) عدم إمكانية هذا الإتصال بين الحضارات (...) وفي الوقت الذي يقدم لنا فيه طبيعة محددة لغيرة رجل أسود ويرفض أن يقدم لنا الغيرة بوجه عام، نجده يصل إلى نتيجة عامة في أن الاتصال الحضاري بين الجنــس الأبيض، والجنــس الأسـود مـستحيل "(')، وهذه الأستحالة لم تأتِ من فراغ، أو قـانون يـصاغ في مدونـة معينـة تنـاقش قضايا الأجناس والأعراق، بل هو سياق لخطاب ساد منذ عهود قديمة، تناوليت موضبوعة عسدم التوافيق الحسضاري بين الألبوان، والأديبان، والحضارات شكّل الجسد جزءاً مهماً في الصراع الثقافي فيهما، بمل وقسع عملي خارطة الأجساد العديد من الصراعات في هذا الإطار، لـذلك فسان المخرج النمساوي الذي يقدم (عطيل) في العصر الحديث، هو لم يحرج من المصورة النمطية المعدة سلفاً عـن شـكل الـصـراع الثقـافي والحـضاري بـين (عطيـل وياغو) بين (الأبيض الأوربي) صاحب القيم والحضارة والمركز الذي يرجع اليه كل شيىء، وبين (الأسود الأفريقي)، أو (الشهال أفريقي) اللذي يظهره لنا المخرج في أطار الصراع بين الحيضارات بيصورة نمطيبة أعتياد المتفرج الاوربي أن يراها، ولاسيها في القرن التاسع عشر، وبدايات القرن العشرين، لكن آثارها مازالت تمارس إلى الآن في المسرح الأوربي الحديث.

ومن الحالات الأخرى الذي ينقلها لنا كتاب (المسرح الطليعي) عن مسرحية (الستائر التي أخرجها المخرج الغربي المعروف (بيـتر بـروك)، إذ

<sup>1-</sup> سخسوخ احمد تجارب شكسبير في عالمنا المعاصر القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠٠٩ ص ٨٩ - ٩٠.

يظهر الجسد الشرقي (العربي بملامح ارتبطت به في الذهنية الغربية، وإلى الآن، ما زلنا نشهد هذه الاوصاف للأجساد العربية والتي يقدمها على أنهما (أرهابية) من خلال وصف أحد النقاد لهذه المسرحية، وهو ما يشير البهما (بروك) بأفعال جسدية دالة عن هذه الأفعال، وعن ذلك يقول احد النقاد؛ "يظهر الارهابيون العرب ويرسمون بخفة ما ارتكبوه من جرائم قتل واغتصاب كما يرسمون نخاوفهم، وذلك حتى تغطى الستائر بصورة غير واضحة للشـر نتيجة ذلـك مـؤثرة ومثـيرة للغايـة''(')، هـي مـؤثر ومثـيرة للذهنية الجماهيرية الغربية التي جاءت لمشاهدة مثل هكذا أعمال، لتسهم في تثبيت الصفات للأجساد العربية، كما ساعدت مسرحية (عطيل) في السابق في تثبيت بعض الصفات السلبية مع أصحاب العقلية البيضاء كذلك ساعد المخرج الاميركي (ششنر) ذلك في وصف الأماكن التبي قدم منها منفذين أحداث الحادي عشر من سبتمبر بأنها (أماكن رعب)، فهل هذه الأمكان وبالتحديد (الشرق الاوسط) الذي هو مكان لإنتاج الرعب بالنسبة للأمريكيين خاصة، والعالم الغربي عامة، علماً أن من ساهموا في هـذه الأحداث لا يمثلون أبناء الشيرق الأوسط على اعتبار ان هؤلاء لا يشكلون سوى فئة قليلة دمرت بسبب أفعالهم بلدان كثيرة في الشـرق الأوسط، وقتل على أثر الحروب التي شنتها أمريكا العديد من الأبرياء<sup>(٢)</sup>.

 1- آينز كريستوفر المسرح الطليعي ترجمة سامح فكري القاهرة اكاديمية الفنون وحدة الاصدارات (مسرح ١٨) ١٩٩٦ ص ٢٤٢.
 2- ينظر منتدى المسرحيين الامريكيين، وحديث ناعوم تشومسكي حول أحداث ١١ سبتمبر ٢٠٠١ ترجمة مركز اللغات والترجمة بأكاديمية النون القاهرة اكاديمية الفنون وحدة الاصدارات ٢٠٠٣ ص ١٠٠. إنَّ الرد بالجسد على ما يقدمه المسرح الغربي من روابات رسمية ذات أبعاد فكرية متوغلة بالفكر الكولونيالي حول أوصاف ونعوت الأجساد المغايرة لهذا الفكر يتطلب تقديم المتناقض لتلك الروايات وإظهار بطلان ما ترمى اليه من أفكار تقدم الأجساد الهامشية على أنها أجساد من عالم أخر هامشي لا يستطيع أن يساير التطور والثقافة في المركز العالمي الثقافة الغربية ذات المواصفات الخاصة، لـذلك يـأي خطـاب الجـسد في المسرح المغاير على إظهار التناقضات، والثنائيات الواجب كمشفها، وهنما لا أتكلم عن استخدام الجسد في التمثيل بصورة مغايرة لمفاهيم فـن الأداء، لأن الأداء أو استخدام الجسد في المسـرح هي واحدة، أي أن الممثل في الغرب والشـرق يستخدم جسده في تقديم الفكرة والحوار والشخصية. النح، لكن الأسلوب في تقديم الأجساد يتغير نسبة إلى آليات كمشف الخطاب المذي صدرته السلطة الكولونيالية على مستوى عقود طويلية للذهنيية الشرقية، والتي جعلت من هذا الخطاب هو المعتمد عند اغلب من أعتنقوا الثقافة الغربية، الذين دائهاً يصفون الشـرقي والعربي خصوصاً بالأوصاف المعروفة ذات الدلالات الفكربة الأنتقاصية من ثقافت وطريقة حياته، لـذلك فـإن البحث في "عملية الأستجواب تتمركز في عملها على الأختلاف بين المدال والمدلول، أي التركيز على الخلاف بين الدال والمدلول، كون هذا الدال يخفي عدد من المعاني التي تتناقض فيها بينها لو قرأت على وفق موضوعات متعددة، ومتناقضة، في الوقت نفسه، أي أن مسألة أثارة الأختلاف بين الدال والمدلول سوف يقوض المعنى الأحادي المذي يريد الخطباب الثقبافي الكولونيبالي توظيف في الثقافات الاخرى"('). إن الأستجواب سيظهر

1- الساعدي محمد كريم المصدر السابق ص ١٧٧ - ١٧٨.

للمتلقي الذي يلتقى الخطاب المسرحي المبشوث من العرض المسرحي، لتشكيل الصفات الأصلانية المغيبة التي تحملها الأجساد المؤديسة للعرض على خشبة المسرح.

إنَّ الهوية الثقافية التي يعمل الجسد على المسرح في أظهارها، تعتمد على آليات تجسيد ما يراد أظهاره من ملامح مغيبة تتصارع مع الحضور المفروض على الظاهر من الجسد، وهنا تكون عملية التظهير التي يسعى إليها الممثل، من خلال عملية التجسيد لتلك الملامح التي تساعد في تثبيت الهوية المراد تقديمها عن طريق الجسد في الخطاب المسرحي، وبالتالي فإن هذه العملية تكون ((نشطة من تجسيد امكانيات تاريخية وثقافية بعينها، حيث يؤكد (باتلر) على بنية الاداء التي تنشئ الهوية باعتبارها عملية من التجسيد (( واعتبار الهوية طريقة للقيام باستنساخ موقف أو حالة تاريخية، فمن خلال تكرار أفعال الأداء تتجسد محموعة من الإمكانيات التاريخية والثقافية وبنفس المنطق يوصف الجسد بأنيه تاريخي ثقافي وكذلك وقبل كمل شيء تنبشق الموية)<sup>(()</sup> المراد أظهارها من خلال الفعل الدرامي المغاير.

إنَّ الأداء المجسد للملامح التي تشير إلى تقديم الهوية، ذات الأبعاد التاريخية الثقافية، الني ترجع بأصولها إلى الجذور الخاصة بالثقافة المحلية، هو أداء قائم لإيجاد علامات قادرة على تظهير هذه الملامح؛ إذ يقع على عاتق المثل من خلال جسده "خلق وأستنبات هذه العلامات التي تشير إلى الشخصنة، والتي تتصل بإكتهال بناء العمل الفني، ومما لا شك فيه ثانيا أن هذه العلامات (في نفس الطريق) تضعها تُحملها فوق جسده كها الخطوط

<sup>1-</sup> ليشته آريكا فيشـر جماليات الاداء ترجمة مروة مهدي القاهرة المشـروع القومي للترجمة ٢٠١٢ ص ٤٩.

والألوان عند فنان التصوير الزيتي والرسام فوق القهاش "<sup>(()</sup>، وهذه العملية تتطلب المعرفة الكافية والوافية بالأبعاد الثقافية والأدائية التي تميز الجسد الذي يحمل هذه العلامات ذات الأبعاد الثقافية الأصلانية، وليست مقلدة بطريقة بعيدة عن البيئة التي تشتغل بها هذه العلامات، حتى تكون الإشارة إلى الهويات الثقافية وتجسيدها في بعدها التاريخي، واضحة في مجال الإظهار الثقافي الداعم لهذه الهوية الثقافية.

إنَّ الجسد في ضوء التشكيل المسرحي والإختلاف على وفق الآليـات الآتية:

إن الجسدَ في ضوء الرد الثقافي في إطار المسسرح يشتغل على الموعي الأدائي في إنتاج مفاهيم ثقافية تستند على البعد الثقافي الأصلاني وتسهم في ذلك الفراغات التي يوجدها الأداء الجسدي في العرض المسسرحي وملأهما من خلال الأداء البصري والحركي المجسد للبعد الثقافي المراد تظهيره في الخطاب المسرحي المرسل إلى المتلقي.

يكون الجسد كوسيط ثقافي رابط بين علامات ثقافية أصلانية مقدمة في النص المسرحي إلى المتلقي لأن الوسيط الثقافي يكون حاملاً للدلالات ذات الأبعاد الثقافية والفنية للثقافة الأصلانية.

\* يعمل هذا الجسد في ضوء الوسيط الثقافي على تحشيد العلامات المساهمة في دعم الصراع بين الحضور / السلطة، وبين المغيب/ الهامش، وهذه العلامات تبرز أهم التناقضات في إطار الثنائيات المتقابلة بين الهويات المتصارعة.

١- توماش بيتش احدث نظريات الدراما الاوربية انطولوجيا المسرحية ترجمة كمال الدين
 عيد القاهرة المركز القومي للترجمة ٢٠٠٩ ص ٢٢٩.

يعمل الجسد على تفكيك السلطة التأليفية للهوية المسيطرة في الخطاب الثقافي وتنحية حضورها من خلال عملية أستجواب تتمركز في البحث في الأختلاف بين الـدال والمـدلول للخطـاب الـسلطوي للوصـول إلى معـان متعددة ومتناقضة تسهم في تفكيك سياقاتها الثقافية.

يعمل الجسد في ضوء الرد الثقافي على تظهير الهوية الثقافية في بعدها الأصلاني المغيب وذلك في موازاة عملية التفكيك للخطاب السلطوي وهذا التظهير الثقافي يتم من خلال عملية تجسيد للأبعاد الثقافية والتاريخية ذات الدلالات الخاصة بالهوية المحلية، وهنا يتم التجسيد من خلال تنشيط هذه العلامات على الجسد كنوع من أنواع الرد الثقافي المقابل لخطاب السلطة المسيطرة.

## ٢- الجسد والرد ما بعد الكولونيالي في المسرح

إنَّ عملية توظيف الجسد المسرحي في الرد ما بعد الكولونيالي على الحضور الثقافي للسلطة المسيطرة وخطابها الكولونيالي يتميز في أشتغالات هذا الجسد وآليات توظيف عملية المفاهيم التي يتمظهر الرد فيها، لـذلك فأن عملية الرد ترسم ملامحها من خلال الجسد في تشكيل الخطاب الـدرامي المبني على وفق: لغة الجسد، والبناء البصري، والصوتي، وإظهار الأختلاف والمغايرة بين الدال والمدلول لتفكيك الخطاب الذي يشرعن للظاهرة الكولونيالية، وأخيراً حركة بناء الفضاء والزمن المسرحيين، وعلاقة الجسد في عملية التشكيل المسرحي للخطاب الـدرامي الذي يكون فيه الجسد المؤدي ركيزة أساسية من ركائز البناء.

أن البحث في هذه النقاط الثلاثية (اللغية الدرامية، وإظهار الاختلاف وتشكيل بنية الخطاب على وفق الفضاء، والزمن المسرحيين) يأتي من خلال البحث في الوعى الأدائي للجسد، الذي يعد وسيطاً ثقافياً قابلاً لتحشيد العلامات الثقافية، التي تبرهن على الأختلاف الثقافي للمدخول في صراع التفكيك للخطاب المسيطر، وصولاً إلى تظهير الهوية الثقافية الأصلانية، التي يستهدفها الخطباب المسرحي في أي عرض يتبضمن الرد ميا بعيد الكولونيالي، وتظهير الهوية يدخل في أيجاد خطاب بديل، أو نقيض للروايـة الرسمية، وهذا الخطاب قد يتحقق بعرض جسدي أحادي في تغيير ملامح الروابة الرسمية لمصالح الخطباب المغيب، أو يبأق من خيلال أسباليب مسرحية تجعل من الجسد ركيزة في هذا العمل النقدي للرواية الرسمية، كما هو في أسلوب البحث في المسرح العرب، والتأسيس له، من أجبل البحث عن أسلوب مغاير للمسرح الغربي، وتوظيف الجسد فيه لمصالح القيم الكولونيالية، وهنا يعمل الخطاب البديل على زعزعة مرتكزات الخطاب الكولونيالي التي حاول الخطاب نفسه تركيزها في الثقافات الأخرى لمذلك فأن الخطاب البديل "يميل إلى التركيز على تقاليد معتمدة ومفروضة أكثر من التركيز على سرديات أصلية لها وجود سابق على وجود المستعمر وتنتمي إلى الثقافة المستعمرة فهو أيضاً يشير إلى حقيقة هامة ينبغي أدراكها وهي أن بعض السرديات التقليدية تعمل على نحو يدعم العمل الامبريالي وذلك بسبب تحييزات طبقية، أو طائفية، أو عرقية، أو تتصل بالتفرقة على أساس الهوية "(()، بين الثقافتين (المركز الهامش) مما يجعل البحث في البديل الثقافي يعارض الخطاب الكولونيالي القمائم عملي المفاهيم الإخضاعية للثقافات الأصلية الخارجة عن سياقاته في تشكيل ثقافة المركز.

1- جلبرت هيلين المصدر السابق ص ٢٤ - ٢٥.

إنَّ بعـض الأسـاليب عملـت عـلى توظيف الجـسد في الـرد مـا بعـد الكولونيالي في مجال المدراما المسرحية، ومنهما مما همو داخل النظام الكولونيالي، ومنها ما هو خارجه، فعلى مستوى الداخل، ظهرت حركات مسرحية نادت بضرورة تخليص بعض السعوب والفئات العرقية من السبيطرة الثقافية الكولونيالية، وكانت تسسعي تلك الحركسات التسي استخدمت الجسد في الرد على هذه السيطرة، في هذا المجال سنأخذ أمثلة من هذه الحركات المسرحية وأساليبها في استخدام الجسد في مضمون الرد ما بعد الكولونيالي، ومن بينها ما قدمت الجسد الملون (الأسود) من شورة أحتجاجية ضد السياسة التي حاولت إختضاعه من قبل الأبيض، ورفع شعار (لنتحرر من أمريكا) القوة الكولونيالية الجديدة، وأطلق على هذا المسرح باسم (مسرح الجنوب الحر)، إذ ركز هذا المسرح على توظيف الجسد الملون في تقديم عبروض مسبرحية تهدف إلى التحبرر الاجتهاعي، والسياسي، من القبضة البيضاء، لذلك فأن الجسد الملون كمان يقدم من خلال عروض تناولت التناقضات الموجودة داخل المجتمع، من خـلال أداء بصري صوتي يهدف إلى إنشاء لغة فنية يكون هدفها إظهار هذه التناقضات التي في داخل الخطاب الأبيض، وهذه المتناقضات هي من تسهم في تفكيك الخطاب المسيطر من خلال أستخدام الجسد كوسيط ثقافي قائم على الوعى الأدائي بالقضية الأساسية، وهي التمييز الثقبافي ضد الأسبود، ومـن أبـرز الأعمال المسرحية التي تبين استهداف الخطاب المسيطرة هـي مـسرحية (في أمريكا البيضاء)، وكذلك مسرحية (في إنتظار كودو التي عكست عملية انتظار المخلص للأجساد الملونة(').

1- ينظر سرحان سمير تجارب جديدة في الفن المسرحي بغيداد دار الشؤون الثقافية
 10- ينظر سرحان مع ٥ ٤ - ٤٨.

ومن الأمثلة الاخرى على الرد بالجسد في داخل المركز الثقافي الغربي فرقة (المسرح الحي) التي كانت تقف بالضد من التوسع الكولونيالي لأمريكا وخصوصاً في حروبها، ومنها حرب فيتنام؛إذ جعلت هذه الفرقة من الأداء الجسدي رداً ما بعد كولونيالي واضح ضد الهيمنية الغربية، وثقافية التعيالي ضد الآخر، ومن مسرحياتها مسرحية (أسرار وقطع اخرى صغيرة)، وهي مسرحية مرتجلة بلا نص، وتظهر أجساد الممثلين في هـذه المسرحية الموت والدمار التي خلفته الآلة العسكرية الأميركية في فيتنام حتبي ينتهي المشهد بموت جماعي، دلالة على أن ما تفعله السياسة الإمبريالية في التوسع على حساب الشعوب ستؤدي بهما إلى قتمل ودمار شمامل لأبنماء الثقافات المغايرة للسياسة الغربية، وبالتالي فأن المشمروع الكولونيالي الغربي القبائم على فرض ثقافة واحدة فقط، وإنتاج قطب واحد يقود العالم، لذلك حاول (المسرح الحي) بالتذكير بالثقافات الأخرى أثناء العرض من خلال أداء جسدي شمرقي على أنغام اغنية هندية مع إشعال البخور، وخلق جـو مـن الثقافة المغايرة داخل العرض المسرحي()، وهذه الإشارات الثقافية المغمايرة للثقافة الكولونيانية تهدف إلى إظهار الهوية المغايرة والمختلفة التبي تتعرض إلى الإبادة والتغييب من قبل السلطة الكولونيالية المسيطرة على المشهد الثقافي العالمي.

أما خارج المؤسسة الغربية فقـد نـشط الـرد بالجـسد ضـد الكولونياليـة وخطاباتها ومنها في أفريقيا وآسيا، وكذلك في الوطن العربي الذي يقـع بـين القارتين. ففي أفريقيا أولت السلطة الكولونيالية فرض تقاليدها على الثقافة

1- سرحان سمير المصدر السابق، ص ١١٠ - ١١١.

الأفريقية الأصلانية، وذلك بنشر ثقافة مسرحية بعيدة عن الإرث الأفريقي القائم على الطقوس والعادات والتقاليد عند شعوبها التي كانت ترمز إلى إتصالها الفعلى بواقعها الاجتهاعي والأخلاقي من خلال تقديم الطقوس التي يرافقها الأداء الجسدي الخباص بشعائرها، والبذي تطور بشكل تدريجي في بعض العروض المسرحية، "لكن الأستعمار هو الـذي أوقف التطور الحر للتقاليد المسرحية الوطنية المتجذرة في المهارسات الطقسية والشعائر للفلاحين، إن اللغة الحقيقية للمسرح الافريقي لا يمكن أن توجد إلا عند الفلاحين - الفلاحين خاصة - في حياتهم وتاريخهم وصراعاتهم"(')، من أجل البقاء لأنهم هم من حافظ على هذه التقاليد التي أرتبطت بطقوسهم، فأجسادهم هي أفيضل نيص منقوش عليه هذه الطقوس التي تسهم في إحياء إحتفالاتهم الخاصة التي تمنحهم الهوية الثقافية المميزة، وهي كذلك وسيط ثقافي قابل لأن يتجسد، وكذلك فإن أجساد الفلاحين بقيت بعيدة عن التلوث بثقافة التغيير التمي فرضيتها المسلطات الكولونيالي على أفريقيا لكمن همذا التمدخل الكولونيمالي ثقافيماً أسمتمر في محاولة لإيجاد مسرح افريقي جديد قائم على التقاليد المسرحية الغربية، والذي واجه تمرد أخر من قبل الداعين إلى إحياء التراث الإفريقي بعيداً عمن جعل الأجساد الافريقية تخضع للتقاليد المسرحية، وفي هذا المجال قدم عدد من الممثلين الخاصين لفرقة مسرحية أفريقية أعمالهم الخاصة في مواجهة هذا الخضوع ومنهم (ممثلو الجامعة) كذلك ممثلو فرقة (تامادوني الــــ(مبـوجي وآمانيا) في كينيا<sup>(١)</sup>.

۱- واثيونغو نغوجي المصدر السابق ص ۸۱.
 2- ينظر نفسه، ص ۷۷ – ۷۹.

أما في (آسيا) ورغم محاولات العديد من المسرحيين البارزين في الغرب من أستثهار الطقوس المسرحية الشيرقية في المسيرح الغيربي ومينهم (آرتيو، وغروتوفسكي، وبروك، وباربا) وغيرهم الذين قدموا عروض مسرحية أعتمدت في معظمها على جعل الجسد المشرقي بثقافته الأدانية مغيب لصالح الأفكار الكولونيالية، التبي جعلت من الشرق مكان لجذب الجمهور الغربي الممتلئ بأفكار ذات بعمد كولونيمالي عمن المشرق المتخيل والسحر والطقوس والشعوذة، وكلها من أجل أن ينعت شعوب المشرق بأنها شعوب بعيدة عن الحضارة وبدائية، ومن هـذه الأعـال المسرحية مـا قدمه (غروتوفسكي) في مسسرحية (اشاكونتالا) في صورتها البعيدة عن واقعها الفعلى ذات الدلالات التغريبية في وسط الجمهور الغربي، كما قدم (بيتر بروك) ملحمة (المهابهارتا) و(باربا) في مسرحية (المليون) ذات الأبعاد الكولونيالية في عرض كرنف إلى مشوه لطقوس افريقية وآسيوية، وأخرى من بلاد تقع خارج المركز الغربي('). ولكن على الرغم من ذلك فقـد بقى الجسد الشرقي محافظاً على خصوصيته، وتقاليده المسرحية الادائية، ولاسيها في مسرح (النو والكابوكي) في اليابان، و(أوبرا بكين) في المصين، والمسرح الهندي وخصوصاً (الكاثاكالي)، وغيرها من الطقوس البالينزية، التي بقت محافظة على سمات المتراث الخاصمة بمشعوب أسيا، ولاسيما في الشـرق الاقصى، والهند أمَّا في الشـرق الادنى والأوسط ولاسـيها في الـدول العربية فقد حاول بعض المخرجين العرب من إيجاد خمصائص للجسد المسرحي العربي بعيداً عن الثقافة المسرحية وما فرضنه من تقاليد مسرحية غربية أصبحت هي السائدة في أغلب المسارح العربية لكن على

۱۱۰ ينظر الساعدي، محمد كريم المصدر السابق ص ۱۰۰ – ۱۱۲.

الرغم من ذلك حاول المخرج المسرحي العربي أن يبعث بالتراث العربي والإسلامي الروح، من خلال ما أوجدته الحضارة الاسلامية من شبه مظاهر مسرحية، وفي هذه الصورة من الإحياء للتراث الأصيل للثقافة العربية الاسلامية يطرح (محمـد محمـود شـاويش) في بيانـه التأصـيلي (نحـو ثقافـة تأصيلية حول استخدام هذه المظاهر الدرامية التي يكون فيها الجسد الراف. الأساسي ومنها (خيـال الظـل) والعـودة بهـذا الفـن الأصـيل إلى العـرض المسرحي العربي، وهنا يقول (شاويش) في اعتراضه على الأشكال الفنية المستوردة: "وفي الحقيقة إن الإعتراض التأصيلي الذي هو لم يزل يتكرر مندذ نهاية القرن الماضي على الأشكال الفنية المستوردة، لم يكن يتعلق فقط بغرابة الشكل وغربته، وإنها كان يتعلق أكشر برأيي بغرابة المضامين والمفاهيم العقائدية والأجتهاعية والأخلاقية التي كانت تهدد البنية الثقافية الأهلية بالتفكيك والتحلل "(')، والابتعاد عن ما هو أصلان في الثقافات المحلية في العالم العربي ومن هنا تبدأ عملية تغيير ثقافي في البناء الثقافي العربي، من خلال التخلي عن كل ما هو أصيل، وبالتالي سيكون الشكل المستورد الفنيي بعيداً عن المضامين الفكرية والثقافية العربية، حتى إذا بحثنا في العلائق بـين الشكل الجيد والمضمون الذي يريد ان يقدم به فأنه يكون بعيداً عن الأرضية الثقافية التي يقدم فيه، وبذلك فإن المدعوة إلى العودة إلى المظماهر الدرامية التي يكون الجسد أساساً فيها، ومنها (خيـال الظـل) الـذي يتـوفر فيـه لغـة بصرية تنتمي إلى الثقافة الأصلية، ونجد العلائق الفكرية لهـذا النموع مـن الفنون الجسدية حتى تنظيم الفضاء المرئى والسزمن الفنبى سيكون في إطرار

<sup>1-</sup>شاویش عمد عمود نحو ثقافة تأصیلیة بیروت الدار العربیة للعلوم - ناشسرون ۲۰۰۷. ص ۱۹٤.

التقديم الثقافي المحلى الذي حاول الكثير من الفنانين المسرحيين العرب الأبتعاد عنه، أو تقديمه بشكل هامشي في عروضهم المسرحية، والتركيس فقط على الأشكال الدرامية الغربية في إطار توظيفها الكولونيالي في ثقافات الآخر. ويوجه (روجيه عساف) نقده أيضاً في هذا الإطار لظاهرة الخيضوع الفكري والثقافي للمفاهيم والأشكال الكولونيالية، إذ يرى إن إبعاد المظاهر الدرامية المحلية في الثقافات الهامشية "يودى هذا الخبضوع الفكري إلى محاولات عقيمة في استخدام الصفة الاوربية للتمثيل المسرحي من أجل التعبير عن واقع روحاني وثقافي مختلف، ويتضح إن هذا الواقع يتنافر مع تلك الصيغة، بل يشكل عقبة منيعة لمحاولات الأندماج فلا يولد هذا السعى الامنتجات فنية من الدرجة الثانية في (سبوبرماركت) الثقافة العالمية "(")، لا تسهم في جعل ثقافاتنا تصل إلى العالمية، وهي في هذا المجال تقع فى ظاهرة التشويه للمنتج الثقافي الأصلاني، فه ي من جهة تحاول أن تصنع هجين ثقافي قائم على أسس ثقافية مستوردة لها ثقافاتهما وأشمتغالاتها الفنيسة وآلياتهما في التوصيل إلى الجمهمور الممسرحي الغربي ذات القميم والدلالات الخاصة التي لا تتفق مع الحضارة العربية الإسلامية، ومثال ذلك لأختلاف نجد أن الجسد النسوي في المسرح الغربي وظف بطريقة تسلاءم القيم والمبادئ الاخلاقية لتلك الشعوب، بينها هذا الجسد نفسه لم يستطع ان يوظف بنفس الطريقة في المسرح العربي، وإلى الآن نلاحيظ في بعيض العروض الغربية في البلاد العربية لا تقدم بنفس الطريقـة التـي تقـدم بهـا في بلاد الغرب، وكذلك نلاحظ الجري وراء تقليد كل ما يصدر من نظريات

١ عساف روجيه المسرحة اقنعة المدينة بيروت دار المثلث للتصميم والطباعة والنشر ١٩٨٤ ص ٥٠.

مسرحية غربية هي في الحقيقة لا تنطبق بمفاهيمها ورؤاها - التي وجدت من أجلها في الثقافة الغربية - مع المسرح العربي، لـذلك فـأن هذه النظريات بقيت حبيسة مقاعد الدراسة الاكاديمية والمهرجانات التجريبية التخصصية، بينها لم تلقَّ رواجـ أكدى الجمهـور المسرحي العربي، بل بقيت اغلب العروض الشعبية تبحث عـن الكوميـديا التـي يقلد فيها على الانسان المحلى ذات الملامح الريفية غير المتحضر، إذ إن مثل هكذا عروض استهلاكية لا ترتقي إلى مستوى الدراما وجمهورها في الثقافة العالمية، بل تبقى حالات هامشية لا تطور الثقافة المحلية، لـذلك حاول جيل من المسرحيين العرب جاهداً على البحث في المظاهر الدرامية العربية، إذ اتخذوا من الجسد أساساً لها كون هـذه المظـاهر كـان للجسد فيها دور مهم في تأكيد الافعال الثقافية وأصبولها العربية، ومن هذه التجارب المسرحية التي ركزت على الجسد كرد ثقافي ضد القوالب الغربية المسرحية ما جاء به (يوسف إدريس) وخـصوصاً في مـسـرحية (الفرافير)، وهي من إخراج (كرم مطاوع) وهـذه المسرحية تـضمنت "الأشكال الفنية في المجتمع المصـري، والتي جـسدها إدريـس كـشكل مسرحي مغاير انطلق مـن الموروث المصري مـن أجـل خـصوصية مسرحية مصرية و(الفرافير) بالتحديد تجسد تطبيقياً دعوة يوسف إدريس الحارة للبحث عن المسرح الآخر المغماير البديل المذي يستفيد مـن الموروثـات الـشعبية مـن الأراجـوز، وخيـال الظـل، والـسامر الشعبي"(() وغيرها من المظاهر الدرامية أو شبه الدرامية التي كانت

 ١- شرجي احمد المسرح العربي من الاستعارة إلى التقليد بغداد دار ومكتبة عدنان ٢٠١٣ ص ٩١. تحفل بها الأحتفالات المصرية في الأعياد والمناسبات الدينية وغيرها، وهنا حاول (إدريس) بوعي توظيف الأداء الجسدي الذي عدّه وسيط ثقافي في الرد على القوالب المسرحية الغربية التي اعتقدَ بأنها لا تستلاءم مع الذائقة الجهاهيرية الشعبية في مصر، وكذلك دعا (توفيق الحكيم) إلى الأعتهاد على قالب مسرحي عربي يكون فيه الجسد المسرحي أساساً، والذي يجسد التراث العربي والإسلامي من خلال تقديم المظاهر الدرامية ومنها (الحكواتي، والمداح) وغيرها من المظاهر الجسدية التي لا تحتاج إلى معهارية المسرح الغربي المسمى بمسرح العلبة، فهي مظاهر فرجوية اعتاد عليها الجمهور العربي، وخصوصاً في مصر، ويشاهدها في الساحات العامة والإحتفالات الشعبية<sup>(1)</sup>.

وفي المغرب العربي دعما كمل من (عبد الكريم برشيد) و(الطيب الصديقي) إلى تأسيس مسرح إحتفالي، وإستلهام التراث الشعبي من خلال البحث في الأشكال الجسدية التي كانت تقدم في المغرب العربي، وكذلك كانت دعوة (الصديقي) إلى رفض اقامة العروض المسرحية في (الدار البيضاء) وتحديداً في مسرحها البلدي الذي يحمل اسم مسرح (محمد الخامس) لكونه يحاكي معهارية المسرح الغربي، إذ كانت دعوته قائمة على أن يخرج المسرح من هذه القوالب والأبنية المسرحية الغربية، ويركز فقسط في البحث عن المظاهر الأحتفالية التي كانت مستمدة من المظاهر الشعبية والتراثية العربية<sup>(٢)</sup>.

1- ينظر: شـرجي احمد المصدر السابق ص ٨٨ - ٨٩. 2- ينظر اردش سعد المخرج في المسرح المعاصـر الكويـت سلـسلة عـالم المعرفـة ١٩٧٩ ص ٣٨١ - ٣٨٢. أمَّا في لبنان فقد عمل (روجيه عساف) على تقديم مسرح (الحكواتي) هذه الشخيصية التي استلهم حضورها من التراث العربي الاسلامي لتوظيفها في تقديم مسرح عربي مستقل عن الشكل الغربي؛ إذ عمل على الأخذ بهذا الشكل المسرحي على وفق رؤية مغايرة لمن ينظر لهذا النوع من الأداء الجسدي في التراث المحلي العربي على إنه شكل بال وقديم ولا يتلاءم مع الحياة العصرية، ويقول في هذا المجال؛ إن "الخطأ الشائع هو أن يرى في هذه الظاهرة شكلاً مسرحياً بدائياً قد يكون من العناصر الاولية لتكوين مسرح محلي، وهذه الفكرة خطأ كبير لأكثر من سبب:

اولاً: لأن هذا الشكل الثقافي هو فـن متحـضر متطـور بحـد ذاتـه، فـلا يخضع نموه المحتمل لمبدأ سلالة الأشكال المسـرحية من العروض الأبتدائية في أنزال أسواق القرون الوسطى إلى المسـرح المعقلن الحديث.

ثانياً: لأنَّ في جوهره يختلف جذرياً فن الحكاية عن فن التمثيل المتأصل في (الكوميديا ديلارتي)، أي في نشأة الشخصية المقنعة "<sup>(١)</sup>.

إنَّ الفارق الذي يشير اليه (عساف) بين فن الحكاية (الحكواتي) وفن التمثيل في أطاره الغربي يجعل من هذا الفن مستقلاً عن أنواع الفنون الأدائية التي تطورت في الثقافة الغربية وجذورها التي ترجع إلى فن المسرح عند اليونان، إن هذا الفن الذي يرجع في أصوله إلى الثقافة العربية الاسلامية، لـه مميزات خاصة تبتعد في فحواها عن المضامين الدرامية الغربية، ومنها: إن تجسيد الحكواتي للحكاية يأتي من المشاركة الحية مع الجمهور في مكان واحد، أي هو لا ينفصل عن الجمهور في حيز مكاني أخر، وإن ما يقدمه من

1-عساف روجيه المصدر السابق ص١٦.

حكايات هي في أغلبها معروفة لدى الجمهور، لكن طريقة عرضها تجعل من الأستباع اليها ومشاهدتها ممتعة في إطارها الشعبي، كما أن الحكواتي يستخدم عدداً من المكملات للعرض الجسدي للحكاية ومنها الشعر، والأداء الصوتي، وغيرها من الامور التي تسهم في جذب الجمهور للحكاية<sup>(1)</sup>.

أما في العرق فقد عمل المخرج العراقي (قاسم محمد) على تقديم عروض مسرحية إعتمد فيها على المظاهر الدرامية العربية والمستمدة بجذورها من التراث الثقافي العربي والإسلامي ومنها ما يقدم في الأحتفالات الشعبية في العراق، ومن أعماله المسرحية التي حفلت بهذه المظاهرة الدرامية مسرحية (بغداد الأزل بين الجد والهزل) إذ كان للجسد دور مهم في هذا العمل المسرحي، إذ استقى أدائه من خلال ما كان يقدم من حكايات يميل اليها الجمهور العراقي، وهذه الحكايات قائمة على فعل الإشتراك في هذه المظاهر الثقافية الشعبية<sup>(1)</sup>.

إنَّ محاولات رفض القوالب المسرحية الغربية، والبحث في التراث من أجل أنتاج نظريات مسرحية محلية مستقلة بعيدة عن التأثير، والوقوع بالتبعية الثقافية في أطار المسرح، جعلت من هذه المحاولات عملية رد ضد كل أشكال التبعية للـوعي الكولونيـالي الغـربي، عـلى الـرغم مـن إن هـذه المحاولات بقيت في إطار محدود نظراً لعدد المعاملين فيهـا في مجـال المسرح العربي، لكنها جاءت كرد ثقافي واعٍ لإيجاد وسيط ثقافي درامي قـادر عـلى ان

1- ينظر عساف روجيه المصدر السابق ص ١٦ – ١٧. 2- ينظر عبد الحميد سامي اضواء على الحياة المسرحية في العراق دمشق دار المدى للثقافية والنشس ٢٠١٠، ص ٢٧. يعمل على كشف حجم الهيمنة الثقافية للأشكال الدرامية الغربية في إطارها الكولونيالي، وهذه المحاولات هي جزء من ظاهرة عالمية إنتشرت في أغلب دول العالم التي وقعت تحت السيطرة الكولونيالية، وهي محاولات مكملة لما قام به المسرحيون في الداخل الثقافي الغربي الرافض للهيمنة العالمية على ثقافات الشعوب الأخرى وأستغلالها لصالح المركز الغربي.

إنَّ الرد بالجسد ما بعد الكولونيالي في ضوء النظرية المسرحية يبقى قائمة مع أي عرض مسرحي يعمل على تفكيك آفاق السيطرة الثقافية، وأن هذه المحاولات التي يراها البعض تخلفاً، أو رجوعاً لما هو محلي خارج سياقات التطور على وفق ما وصلت اليه الحضارة العالمية فهو يقع في إطار الإنسلاخ عن أصوله الحضارية، فنحن نرى بلداناً قد تطورت علمياً ومعرفياً لكنها لم تتخلَ عن جذورها الثقافية، ومنها فنون الاداء الجسدي وكما في التجارب اليابانية والصينية والهندية التي بقيت محافظة على تراثها وساهمت في جعلم ضمن دائرة الثقافة العالمية دون أن تتنصل من هذا التراث لصالح الثقافات الواردة اليها.

إنَّ الرد بالجسد على ما بعد الكولونيالية هو ليس دعوة للتقوقع على ماضٍ يعتقده البعض متخلفاً، بل هو دعوة إلى الخروج من التغريب الثقبافي لما وصلت اليه الشعوب العربية والمأزق الثقافي التي تعيشه في ظل فقدان هوية ثقافية اصلانية خاصة بها.

: 4

## مصادر الفصل الأول

- ١- أشكروفت بيل جاريت جريفيث هيلين تيفين دراسات ما بعد الكولونيالية ترجمة احمد الروبي ايمن حلمي عاطف عثهان الفاهرة المركز القومي للترجمة ٢٠١٠.
- ٢- أشكروفت بيل جاريت جريفيث هيلين تيفين الرد بالكتابة ترجمة د شعوب العمال بيروت المنظمة العربية للترجة ٢٠٠٦.
- ٣- أدواردز تيم النظرية الثقافية ترجمة محمود احمد عبـدالله القـاهرة المـشـروع القـومي للترجة ط١، ٢٠١٢.
  - ٤- أردش سعد المخرج في المسرح المعاصير الكويت سلسلة عالم المعرفة ١٩٧٩.
- ٥- آينز كريستوفر المسرح الطليعي ترجمة سامح فكري القاهرة اكاديمية الفنون وحدة
   الاصدارات (مسرح ١٨) ١٩٩٦.
- ٦- بابا هومي ك موقع الثقافة ترجمة ثائر ديب الـدار البيضاء المركز الثقافي العربي ٢٠٠٦.
- ٧- بو جنال محمد الفلسفة السياسية للحداثة وما بعد الحداثة بيروت التنوير للطباعة والنشر والتوزيع ٢٠١٠.
- ٨- توماش بيتش احدث نظريات الـدراما الاوربيـة الطولوجيـا المـسـرحية ترجمـة كـهال الدين عيد القاهرة المركز القومي للترجة ٢٠٠٩.
- ٩- توماش هيلين جميلة احمد الاجساد الثقافية الاثنوغرافيا والنظرية ترجمة اسامة الغزولي القاهرة المشمروع القومي للترجمة ٢٠١٠.
- ١٠- الجابري صلاح تفكيك الاستشـراق بنغازي المركز العالمي لدراسات وأبحاث الكتاب الاخضر ٢٠٠٥ ص ١٩.
- ١١– جيلبيرت هيلين وجوان توميكينز الدراما ما بعد الكولونيالية النظرية والمهارسة ترجمة سامح فكري القاهرة مطابع المجلس الاعلى للأثار ٢٠٠٠.
- ١٢- الساعدي محمد كريم الاشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية دمشق افكار للدراسات والنشر والتوزيع البصرة دار الآداب والفنون ٢٠١٦.
- ١٣- سخسوخ احمد تجارب شكسبير في عالمنا المعاصس القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠٠٩.
- ١٤ مسرحان صمير تجارب جديدة في الفن المسرحي بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ب.ت.

- ١٥- شاويش محمد محمود نحو ثقافة تأصيلية بميروت المدار العربية للعلموم ناشسرون ٢٠٠٧.
- ١٦ شىرجي احمد المسرح العربي مـن الاسـتعارة إلى التقليد بغـداد دار ومكتبـة عـدنان ٢٠١٣.
- ١٧ عبد الحميد سامي اضواء على الحيساة المسترحية في العبراق دمشق دار المبدى للثقافية والنشير ٢٠١٠.
- ١٨-عساف روجيه المسرحة اقنعة المدينة بيروت دار المثلث للتصميم والطباعة والنشر ١٩٨٤.
- ١٩- ليشته أريكا فيشـر جماليات الاداء ترجـة مـروة مهـدي القـاهرة المـشـروع القـومي للترجة ٢٠١٢.
  - ٢٠- الكبيسي محمدعلي ميشـيل فوكو دمشق دار الفرقد ط٢، ٢٠٠٨.
- ٢١- منتدى المسرحيين الامريكيين، وحديث نماعوم تشومسكي حمول احداث ١١ سبتمبر ٢٠٠١ ترجمة مركز اللغات والترجمة بأكاديمية النون القاهرة اكاديمية الفنون وحدة الاصدارات ٢٠٠٣.
- ۲۲- موسى حسين: مثسيل فوكو الفـرد والمجتمـع بـيروت دار التنـوير للطباعـة والنـشـر والتوزيع ۲۰۰۹.
- ٢٣- مونتسكيو الأملات في تاريخ الرومان الرجمة عبىدالله العبروي المدار البيضاء المركسز الثقافي العربي ط٢، ٢٠١٣.
- ٢٤- هارلند ريتشرد ما فوق البنيوية ترجمة لحسن أحمامة اللاذقية دار الحوار للنشر والتوزيع ط٢، ٢٠٠٩.
- ۲۰- هوركهايمر ماكس ثيودور ف ادورنو جدل التنوير شذرات فلسفية ترجمة الدكتور جورج كتوره بيروت دار الكتاب الجديد المتحدة ۲۰۰۶.
- ٢٦- هيغل مايكل فاندين الدراما بين التشكل والعرض المسرحي ترجمة عبىدالغنىي دود احمد عبد الفتاح القاهرة المشروع القومي للترجمة ٢٠١٣.
- ٢٧- واثيونغو نغوجي تصفية استعمار العقل ترجمة مسعدي يوسف دمشق دار التكـوين للتأليف والترجمة والنشس ٢٠١١.
- ۲۸ ولد آبا، السيد التاريخ والحقيقة لدى ميشيل فوكو بيروت الدار العربية للعلوم ط۲ ۲۰۰٤.

الفصل الثاني (دراماتيك الاستشراق) ملامح خطاب الاستشراق الثقافي فكر (إدوارد سعيد)

## (دراماتيك الاستشراق) ملامح خطاب الاستشراق الثقافي فكر (ادوارد سعيد)

إنَّ من الركائز الثقافية التي شكلت الموعى المعرفي الغرب، ولاسبها في فترة ما بعد القرون الوسطى، وفي حقبة التنوير، كان الاستشراق الذي عملت عليه المؤسسات الدينية والسياسية والاجتهاعية في اوربا لتأسيس قاعدة بيانات ضخمة في شتى المجسالات الانسانية والأجتماعيية والدينيية وغيرها عن الشرق، إذ إنَّ رحلات المستشرقين والباحثين والفنانين دونت عدداً كبيراً من الكتب والتراجم عن بلدان الشرق "مما يـدل عـلى ضـخامة النشاط بشكل عام ما اشار اليه ادوارد سعيد في الاستشراق من ان احصائية. لما نشر عن الشرق بين عدامي ١٨٦٠م-١٩٦٠م وصلت بالعدد إلى مدا يقارب الستين الف مطبوعة "(')، إذ جعل النظرة الغربية إلى العالم المقابل تبنى في جانب كبير منها على ما قدمته المؤسسة الاستشراقية في هذا المجال لذا فأن هذه المعلومات المقدمة للشعوب الغربية سماهمت في رسمم ملاميح الشمرقي وحضارته على وفق النظرة الاستشمراقية التي قد لا تكون متكاملة ومدققه في نقلها عن البيئات الشمرقية للأخمر الغربي، كـذلك فـأن بعـض المرحلات وببالأخص الممولية مين الجهيات والمؤسسات ذات الأهيداف السياسية وغيرها لم تكن ذات مقاصد سليمة في اغلبها، بل كانت ذات نوايا

1- الرويلي ميجان سعد البازعي دليل الناقد الأدبي الـدار البيـضاء المركـز الثقـانى العـربي ط٢٠٠٧ ص٣٤\_٣٥.

t.me/soramnqraa

استغلالية غايتها السيطرة على الآخر الشرقي كها اتضحت هذه النوايا في حركة الاستعهار والاستغلال الذي قامت به دول اوربا للعالم المشرقي فيها بعد لتشكل صورة الشرق على وفق ما ارادته هذه الدول، من حيث الأوصاف والملامح التي هي في طبيعتها في الصورة الاستشراقية اقل مستوى ونضج من مثيلتها في الغرب.

إنَّ هذه المعلومات المعرفية التي وفرها الاستشراق عن الـشـرق وبلدانـه بقى مادة ثرة للذين خلفوهم في النظرة للعالم الشرقي، وخاصة في مجال الفنون - الذي هو محبور هذه الدراسة - إذ عمل اصحابها على تكوين خطاب استشراقي خاص من خلال نقل كل المظاهر الشرقية عن طربق الرسم والتصوير لمجريات الحياة اليومية وخصوصأ مظهر المشرق السلبي المرسوم في المخيسال الغسربي ذات الابعساد الخياليسة والسشهوانية عسن النسساء والخلاعة والعطور والمسحر وغيرها، إذ "إنَّ مواضيع الجمنس، الحب، العنف، والخداع وروح الدعابة التي تضمنتها هي التي تركت الانطباع الـذي لا يمكن إزالته عن عالم الشـرق، بأنه خيالي شهواني وعنيـف''(')، ممـا جعـل من الباحثين عن الشـرق يركزون في رحلاتهم البحثية عن المظاهر التي تسهم في تغذية جانب كبير من ذاكرتهم على وفق بنية الخطاب الاستشراقي المحمل بهذه الدلالات الفوقية عن الاخر المشرقي، ولم يقتصر البحث والنقل للمشاهد والمظاهر الشرقية على الرسامين، بل انتقبل إلى العاملين في مجال الفنون المسرحية أيضاً، إذ قسام العديد مسن المخرجين بسرحلات إلى الشرق بغية استكشاف المظاهر الدرامية والطقسية الخاصة بالشعوب

1- ثورَنتون لين النساء في لوحات المستشـرقين ترجمة مروان سعد الدين دمشق دار المـدى للثقافة والنشـر ط1 ٢٠٠٧، ص٥. البدائية، والبحث في الأمكنة التي تحتضن الطقوس وما يرافقها من توظيف للعادات والتقاليد، لذا سيركز الكاتب في هذا الفصل على الملامح الاستشراقية في مسرح، لتسليط الضوء على صور مسرحية عن الشرق وافريقيا وظفت لصالح الخطاب الاستشراقي في التأسيس لتجربة مسرحية عالمية دمج فيها طقوس دينية وعادات ثقافية شرقية لخدمة الحضارة الغربية.

إنَّ الوقوف على تحديد مفاهيم هذا الفصل، في كون اشتغالاته بحسب القواميس والمعاجم، تأخذ مديات في الفكر ما بعد الحداثوي، وهي كما يأي:-

اولاً: الملامح

١- في اللغة "الملامح جمع لمحة على غير لفظها ما بدا من محاسن الوجه
 ومساوئه المشابه يقال في فلان لمحة من ابيه او ملامح من ابيه، اي
 مشابه "<sup>(۱)</sup>

٢ – في الدراما: "الملامح: اوجه التشابه التي يمكن تأشيرها في الـدراما المؤثرة والمتأثرة"<sup>(٢)</sup>.

ثانياً: الاستشراق

أ- "الاستشراق: أسلوب تفكير يقوم على التمييز الوجودي والمعرفي بين ما يسمى (الشرق)، وبين ما يسمى (في معظم الاحيان الغرب".<sup>(٣)</sup>.

1- المنجد في اللغة والأعلام بيروت دار المشرق ط٣٩ ٢٠٠٢ ص٧٣٣.
 2- الشبيبي زينة كفاح ملامح دراما اللامعقول في نصوص طه سالم بابل مجلة نابو للفنون الجميلة العدد الخامس من المجلة ٢٠١٢ ص٦٨.
 3- سعيد ادوارد الاستشراق المفاهيم الغربية للشرق نرجمة دمحمد عناني القاهرة رؤية للنشر والتوزيع ٢٠٠٦ ص١٩٦.

ب- "الاستشراق هو فكرة الغرب عن الـشـرق، تلـك الفكـرة التـي تجسدت في الواقع – عبر مراحل تاريخية – بالصورة التي ترسمها الظـروف وتجيزها فاتخذت صورة التبشـير الديني تارة وصـورة التمثيـل التـصويري (تصوير الشـرق تارة أخرى وصورة الاستعمار المباشـر تارة ثالثة "<sup>(۱)</sup>.

ت- "الاستشراق: هو أسلوب فكري يرتكز على التمييز الوجودي والابستمولوجي بين الشرق (Orient والغرب (Occident)، ويتضمن ذلك بعداً ايدلوجياً وحضارياً وسياسياً يتمثل في سيطرة الغرب على الشرق واستغلال خيراته ويتضمن هذا البعد منطلقاً انتقائياً قائماً على التمييز الحضاري او الأنثروبولوجي بين ثنائية ثقافية تتمركز حول الشرق والغرب"<sup>(1)</sup>.

إنَّ الاستشراق هو أسلوب من التمييز الوجودي والإبستمولوجي بـين الشـرق والغرب ايديولوجياً وحضارياً وسياسـياً ويـبرر اسـتغلال ثـروات الشـرق من قبل الغرب تحت ذريعة التفوق في سياقاته التاريخية والذي يـأتي في ثلاث صور دينية، وثقافية واستعمارية.

# ملامح الخطاب الاستشراقي

بدأت الملامح الاولى للخطاب الاستشراقي تتشكل في الغرب عندما دعا مجمع الكنائس في سنة (١٣١٢م لفتح عدد من كراسي الدراسات التي

١- الجابري صلاح الاستشراق قراءة نقدية دمشق دار الاوائل للنشر والتوزيع والحدمات
 الطباعية ٢٠٠٩ ص ١٥.

2- السيد الاسود الاستشراق الجديد جدلية الثنائية الثقافية بين الغرب الشرق والغرب السرق الغرب الاسلام المنامة ثقافات مجلة علمية محكمة تعنى بالدراسات الثقافية تصدرها كلية الآداب بجامعة البحرين العدد (٢١ ٢٠٠٨ ص٢٠٦ ـ ٢٠٢.

تعنى بالشرق، لفهم المنافس الوحيد على زعامة العالم وهو العالم الاسلامي الذي كان يمثل الشرق من جهة، وكان له تهديد مباشر على العالم الغربي آنذاك، إذ تسم فستح دراسسات في عدد مسن الجامعيات وبتوجيبه مسن مجمع الكنائس في (فينا)، لذا قامت عدد من الجامعات بأنشاء كراسي للدراسات في" اكسفورد، وباريس وبولونيا، وافينون وسالامانكا وكان ذلك نتيجة لهيمنة الحضارة العربية والاسلامية والحاجة إلى الافادة منها من جهة وإلى ما استشعر به علماء المسيحية وقادتهما السياسيون من جهمة اخرى من الضروري التعرف على مما لمدى المسلمين لاحتمواء التهديمد المذي كمانوا يمثلونه بالنسبة للعالم المسيحي "(``. المذي كمان يعميش حالمة صمراع مع الشىرق وقد توج هذا الصراع بالحروب الصليبية التي استمرت لأكئر من خمسة قرون الا ان الدراسات الإستشراقية تطورت في الغرب مع بداية عصر النهضة الاوربية في القبرن السبادس عبشير، وذليك بسبب ظهنون الاكتشافات الجغرافية وتطور الجوانب الصناعية، وزيادة التبادل التجماري مما جعل الاهـتمام بالـشـرق يتزايـد، متزايـداً معـه عـدد البـاحثين المهتمـين بالشرق، إذ فستح البساب على مصراعيه أمام الفرق البحثية في مختلف المجالات (الاجتهاعية والاقتصادية والدينية والسياسية... المخ)، وظهـرت العديد من المؤلفات في مجال الاستشراق.

وعندما بدأت الحملات الغربية على بلدان المشرق استثمر الاستعمار الغربي الاستشراق بمؤلفاته لدراسة الآخر (المشرقي وذلك من أجل السيطرة عليه، مدعوماً بعدد من الدراسات والنظريات الفلسفية التي تمييز (الانا الغربية عن (الآخر الشيرقي) إذ بنيت صورة عن الانسان المشيرقي

1- الرويلي ميجان المصدر السابق ص٣٣.

التي وصفته بعدد من الاوصاف الدونية (البربري والمتوحش واللامتحضر البذي لا يستطيع ان يعيش ويعبر عن أفكاره بحريبة ولا يمثبل نفسه حضارياً، فكان لابد من أن يأتي الغرب ليشكل من جديد صورة الحياة لديم وتخليصه من ظلمات الجهل التي يعيش فيها، حيث عمل المستعمر على" تفكيك الشبكة الرمزية مىن المعماني والتخيلات والاخلاقيمات للجماعمات الاصيلة، وأحل معها بالقوة العسكرية، أو السياسية، أو الاقتصادية، أو بالتعليم الاستعهاري ،شبكة مختلفة من المعاني حملها معـه مـن وراء البحـار، وحينها استقام الامر للقوى الاستعمارية وصمت المجتمعات الاصلية بالهمجية، ورسمت لهـا صـورة سـلبية ولكـي تنخـرط في مـسار التـاريخ العالمي، ينبغي عليها الاندماج في سياق الثقافة الاستعمارية وتبنى ما تقدمه من أفكار وتصورات ومناهج، وطبعاً لقاعدة التبعية، فلا يجوز الابتكار، انها ينبغى المحاكاة "('). إذ عمل الاستعمار من خلال استثمار الدراسات الإستشراقية إلى بناء صورة للشرق مبنية على نظرة ايدلوجية مفادها ان الاستفادة من البحوث والدراسات الاستشراقية تبأتي في إطار تحليل الظاهرة المشرقية ومعرفتها من قبل المختصين القمائمين على الحركمة الاستعهارية، وبناء صورة خيالية مخيفة لأبناء الشعوب الاوربية عن التهديد الذي يمثله الآخر الشمرقي وتكوين أساطير عنه.

إنَّ عدداً من الباحثين في مجال الاستشراق- ورغم انقسامهم حول فائدة الدراسات الاستشراقية من عدمه – توصلوا إلى أن الاستشراق يتخـذ في دراساته للشـرق بعدين أساسيين هما:

1- إبراهيم عبد الله التخيل التاريخي السرد والإمبراطورية والتجربة الاستعهارية بيروت المؤسسة الموبية للدراسات والنشر ٢٤١ ص٢٤٧.

١ – الانشغال بدراسة الـشـرق أو الكتابـة عنـه والتخـصص فيـه وفـق المنظور العلمي والتخصصي البحثي في الجامعات المشار إليهـا وغيرهـا مـن التي فتحت كرمي لهذه الدراسات.

٢- أسلوب فكري يرتكز على التمييز الوجودي من خلال الارتكاز على
 البعد الفكري الايدلوجي التمييزي بين الغرب والشوق حضارياً.

إنَّ النقطة الثانية من الاستشراق هي من أسس القائمين عليها نظاماً في التعامل مع الشرق يقوم على أساس التفضيل العقلي، والفكري، والحضاري في الحضارة الغربية في مقابل الحضارة الشرقية القائمة على أساس الغيبيات، وإبعاد العقل، كما يصور للشرق في المخيال الغربي وهذا التفضيل قائم على ما يسمى بالمعجزة الاوربية، إذ "يعتقد معظم المؤرخين الأوربيين في نظرية (المعجزة الاوربية)، إنها تلك النظرية التي تدعي اسبقية أوروبا في صياغة حضارتها قبل جميع الحضارات الأخرى، وقد حدث هذا منذ زمن قديم، أي فيما قبل العصور الوسطى القديمة، عما منحها صفة التميز كما يفسر تاريخ وجغرافيا العالم بعد (١٤٩٢ الذي يتلخص في تحديث أوروبا"، ومن هذه النظرة اصبحت رؤية الاخر تخصع في سياق التفوق الاوربي.

إنَّ ملامح الاستشراق التي انعكست لاحقاً في كتابات الأوروبيين من مفكرين ومؤرخين وغيرهم، عملت على تثبيت ملامح التفوق التي جاء بها الاستشراق، والذي عد استجابة للمخيال الغربي وما يرمي اليه قبل ظهور الاستشراق في صراعه المستمر مع الشرق ابتداءً من المصراع اليوناني

1- بلاوت، جل. إم نموذج المستعمر للعالم ـ الانتشار الجغرافي وتباريخ المركزية الاوربية ترجمة هبة الشايب، القاهرة المشروع القومي للترجمة طلا ٢٠١٠ ص٨٧. الفارسي، وبعد ذلك الروماني الفارسي في حلقة من حلقات الصراع، لذلك جاء "الاستشراق، بوصفه استجابة للثقافة الغربية التي وجدت نفسها بحاجة اليه، اكثر مما هو استجابة لموضوعه الحقيقي، ذلك أن موضوع الاستشراق كما عبرت عنه الأدبيات الإستشراقية هو (اختراع غربي)، لأنه وحسب الخطاب الغربي ليس ثمة شرق قائم بنفسه أبداً"<sup>(۱)</sup>.

لقد انتج الاستشىراق الغربي ملامح خاصة بدراساته واشتغالاته المعرفية عن الشيرق والتي لا يمكن ان يتجاوزها ممن عملوا في هذا الحقيل المعرفي الواسع والمترامي الاطراف والاختصاصات المختلفة عسن المصورة المسلبية التي خلفها على العقل والمخيال الغربيين في هذا الاتجاه، أي أن الكثير من العاملين في حقل الاستمشراق لم يستطيعوا "التحرر من إرث الذهنية التقليدية في تنميط نظرة الغرب إلى الشـرق. فالغرب العقـلاني ازاء شـرق عاطفي، نظام الأول في مقابل فوضي الثاني، بياض ناسه مقابل سـمرة أبنـاء الشرق، شدة التفكير عند الغربيين في مواجهة تبلده عند الشيرقيين. هكذا يرسخ الإستشراق التقليدي منطق تقسيم الناس إلى فتتين والعالم إلى فسطاطين، خير وشر، أبيض وأسود، عقىلاني وعماطفي "(") وغيرهما من الثنائيات التي ميزت كلا الحضارتين الغرب والشرق، ولكن رسمت بيد الغرب عسلى حسساب الآخر السشىرقي، إذ يسرى المستسشرق (مكسسيم رودنسسون في سياق ظهور انحياز ظاهرة التفوق في الدراسات الإستشيراقية إلى الجانب الغربي على انها تعود إلى الاسباب الاتية:

1- ابراهيم عبدالله الثقافة العربية والمرجعيات المستعارة بيروت المدار العربية للعلوم ناشرون، ط١ ٢٠١٠ ص١٨٤ 2- نجدي نديم جدل الاستشراق والعولمة بيروت دار الفارابي، ط١ ٢٠١٢ ص٢٨.

١ - الظاهرة العرقية المركزية الاوروبية. ٢ – الرؤية الجوهر انية والمثالية للحضارات. ٣- الاعتقاد بتفوق النموذج الاوروبي على الاخر الشـرقي. ٤ - الاشكاليات العلمية التي رافقت المنهجيات الباحثة في الشسرق. ٥- الارتباط المباشير او غير المباشيير بالمهارسيات السبياسية الامبرياليية ورؤيتها للآخر في ضوء المشروع الاستعماري التوسعي. (1) إنَّ الثنائيات المتقابلة هي اهم ملامح الاستشراق القديم وحتى الحديث الذي يميز بين الحضارتين وشعوبها، وسمح للعقل الغربي ان ينتج قوانين تفوقه على الآخر الشرقي تحت مفهوم التفوق في إدارة العالم، وجعل من الشرق هامش وبعيد عن دائرة الحيضارة العالمية، التبي استندت لنظرية التفوق الأوروبي (الغربي)، وحسب بعـض المفكـرين الأوروبيـين ومـنهم الالماني (ماكس فيبر) الذي يميز بين الشسرق والغرب وتحديداً بين الحضارة

الأوروبية والحضارة المشرقية بمفهومين هما العقلانية التي يربطها بالتطور الاجتماعي، التي يعتقد ان هذا التطور الاجتماعي، وانتساج المؤسسات والنظام القانوني، وعلامات التفوق الأخرى هي من انتجت فكراً عقلانياً متطوراً عما انتج في الحضارات الاخرى، ومنها المشرقية. أما المفهوم الثاني، هو (الاستبداد المشرقي)، الذي أصبح سمة الحضارة الشرقية والتي يربطها بأن شعوب آسيا ومصر القديمة اشتغلت بالزراعة والبيئات الجافة وبالتالي فأن هذه البيئات والنظام الزراعي انتجت نظام دولة استبدادي غير ديمقراطي، بسبب إن الدولة كانت تجبر المشعب على

١٤٦-١٢٩ نجدي نديم المصدر السابق ص١٢٩-١٤٦.

الاشتغال بأعمال الري وتوزيع الماء وغيرها من الاعمال التي تجعـل من الشعب ليس متحكم بهذه المصادر الطبيعية، بل تـابع لنظـام مـستبد يـسخر الشعب لمصلحة الحاكم.<sup>(۱)</sup>

أما المؤرخ والاكماديمي الشاني فهو (إريىك جونز)، المذي يقدم مفهومين في التفوق من خلال كتاب (المعجزة الاوربية المصادر في (١٩٨١) اثنين من المفاهيم الخاصة بالتفوق الاوروبي هما: (التوسعية)، التي يرى فيها، بأن الأوروبيين يتمتعون بأنجاه طبيعي لتوسيع الحمدود ابتداءً من (كولومبوس وفاسكو دا جاما) للوصول إلى اختراق العدم والمجهول، والبحث عما يجعل امكانية التوسع حق مشروع، الـذي بُنـي عليه الاستعمار فيما بعد، اما المفهوم الثاني (التفوق الأوروبي) البذي يشير إلى مصطلحين المقابلين لمفهوم التفوق هما (افريقيا البدائية، وآسيا البربرية)، الأولى (افريقيا البدائية) التبي كانبت متخلفة، وكانبت فقط مصدراً لتجارة العبيد الذين وجدوا فقط للخدمة فهم لا يمتلكون ما يقدموه للحضارة العالمية، والمصطلح الآخر (آسيا البربريـة)، وشـعوبها التي لا تمتلك امكانيات التطور في هذه القارة المترامية الاطراف، وغير قادرين على التطور بسبب بربريتهم وطبيعة حياتهم، مما أعطي هـذا المفهوم حق لتوسع الحضارة الغربية على حساب الآخر. (٢)

إنَّ ملامح الاستشراق الغربي أخذت في نـسقها المعرفي ان ترتكـز عـلى نقاط مهمة حاول من خلالها بناء نظام ثقافي خاص بالشـرق، وما يقـع مـن

1- ينظر بلاوت، جل. إم نموذج المستعمر للعالم (٢)، ثمانية من مؤرخي المركزية الاوروبية ترجمة هبة الشايب، القاهرة المشروع القومي للترجمة ط١ ٢٠١٠ ص٣٧، ص٤١. 2- ينظر نفسه ص١٢٩-١٤٦. اراضي ومجتمعات خارج العقلية الغربية ومجتمعاتها ومن أهم هـذه النقـاط التي سيبحثها الباحث في المسـرح الغـربي قبـل المنتـصف الثـاني مـن القـرن العشـرين، هي الاتي:

١ – إنَّ النظام الغربي في منطلقاته الفكرية والثقافية قائم على الجانب العقلاني، التي تؤهله إلى ان يكون متفوقاً ومتقدماً ويمتلك اسس القيادة السليمة للعالم ككل وليس لجهة معينة، بل من حقه وواجبه إنَّ يتمدد على حساب الآخر من أجل بناء نظام مركزي موحد أساسه ومرجعياته الفكرية والثقافية العقل الغربي.

٢-- إنَّ من مبررات التفوق قائمة على صفات الاخر التي تتصف بحسب علاقاتها، او مقاومتها لهذا الفكر الاستعلاني على الآخر، إذ تتصف آسيا بالبربرية تارة أو المتوحشة تسارة أخرى، حتى لا تشكل مبرراً لعدم التدخل إذا ما وصفت بالعقلانية أمّا العقلانية الأوربية، بل يجب أن تكون أقل ترتيباً في السلم العالمي للشعوب بحسب حضارتها واسهاماتها العالمية. وكذلك وصف افريقيا بالبدائية، إذ لابدً من إيجاد عقل متحضر يستطيع أن ينقذها من بدائيتها، والعقل الغربي هو المؤهس للذلك، عما يجعل مبررات التمدد واضحة، بالإضافة إلى تفوق اللون الابيض مقابل اللون الأسود الافريقي والأصفر الآسيوي.

٣- نظام الفوضى والغرائبية التي تحكم المشعوب التي تقع خارج الحضارة الغربية كالشعوب الآسيوية والافريقية، وكذلك اضفاء الصفات ذات الطابع السحري والغامض من أجل جذب أكبر عدد من الباحثين عن الاثارة في الشرق وكنوزه التي ترتبط بالأساطير والميثولوجيا الغرائبية، حتى إنَّا الاستعمار الباحث عن التوسع والأمتداد على الآخر جعل من الفوضى مبرراً لاستعباد الشعوب الآخر من أجـل تطويرهـا وتحريرهـا مـن التخلف.

٤ - ربط الثقافات الأخرى بالثقافة العالمية الغربية من خلال التوسع الثقافي ومقابل الاستسلام الثقافي، والتنظيم مقابل الفوضى، وتحرير الثقافات مقابل الأستبداد الشرقي، كل هذه الثنائيات جعل منها العقل الغربي واستشراقه من ملامح الآخر، الذي يجب أن يخضع للنظام العالمي تحت قيادة غربية.

دراسة ملامح الخطاب الاستشراقي في فكر ادوارد سعيد

إنَّ إدوارد سعيد في سعيه للكشف وتفكيك الخطاب الاستعهاري لم يكتفِ بدراسة الرواية فحسب، بل أيضاً كان للمسرحية دورٌ مهمٌ في هذا المجال، ولو إن دور الرواية أخذ مساحة اوسع في عمله ولكن بسما إن هذه الدراسة تتعلق بالجانب الدرامي المسرحي فلابد من أن نتتبع خطوات (سعيد في هذا المجال.

إنَّ سعيد قد استفاد من الشكل المسرحي في توضيح صورة المستِعمر وخصوصاً في الجغرافيا المتخيلة أو الشسرقنة، ويمكن أن نضيف إليها مصطلح (المسرحة التي يمكن أن تتحول بموجبها أرض الشرق المتخيل إلى خشبة مسرح، المقصود هنا ليس الخشبة المادية فقط بل تشكيل الفضاء المسرحي (الشرق ليكون ساحة للعب الأدوار من قبل الكولونيالي الغربي وهنا لا بد من استنباط الصورة التي تخص الجانب الدرامي (القالب المسرحي لتكوين نظرية مسسرحية إستشسراقية مستوحاة من فكر وقراءات ادوارد سعيد. إن فكرة (الصراع هي الأساس الني تقوم عليها فكرة المسرحية، وهذا الصراع يأتي من تأليف كاتب مسرحي يضع ملامح الصراع بين طرفين احدهما يرمز للخير والقيم الصالحة والآخر يرمز للشسر والعداوة والبغضاء وغيرها من الصفات السيئة، وهذا ما حاول النص الكولونيالي وضعه لطرفي الصراع والمتمثلة بالأنا الغربي صاحب الصفات الايجابية والآخر الشرقي صاحب الصفات السلبية، لهذا يحاول الأول أن ينتصر على الآخر ويجعله تابعاً يحمل الصفات الايجابية التي هي من صفات الأول (الأنا الغربي).

إنَّ فكرة الصراع بين الغرب المتعالي والشرق الخاضع هي مبنية على العلاقة بين الفكر الإستشراقي الغربي وبين الامبريالية عند (سعيد)، وهذه العلاقة وضعت كما ذكرنا سابقاً آراء الفلاسفة والمفكرين لها ومنهم (كانط وما ذكره في مقال له يحمل عنوان (ما الأنوار الذي يتحدث فيه عن الإنسان القاصر " فالإنسان الشرقي كما يراه الاستشراق، يشبه الإنسان القاصر الذي تحدث عنه كانط في مقاله، فهو شخص كسول وجبان، وهو من يتقاعس عن حيازة حقه في التفكير ويتخاذل أمام استعال إرادته من أجل صياغة ذاته، والذي يقعسه عن القيام بالخطوة الأولى في التفكير هو اعتقاده بأن مسؤولية التفكير أمر صعب للغاية، ولذلك فهو لا يسرى لزاماً لتحمل مشاق المهام الثقيلة مادام غيره يقدم في مكانه بهذه المهمة "<sup>(1)</sup>.

إنَّ صورة الآخر (الشـرق التي جعلت صورة نمطيـة في الفكـر الغـربي أخذت أشـكالاً أسـطورية وغرائبيـة وبـدائي مـن الـشـرق لتكـون مركـز

<sup>1-</sup> مفرج جمال المعرفة والقوة نحو طريقة علمية للهيمنة بيروت الدار العربية للعلوم ناشرون ٢٠٠٩ ص٣٥.

لحكايات الخيال الغربي الذي سعى إلى البطولة والرومانسية في ولسوج عسوالم الشرق السحرية والبكر التي لم تستكشف بعد من قبل الغرب المتحضر هذه الصورة هي كانت من أهم صور النصوص الغربية عن السرق أن (سعيد يري في نصوص المسرح الغربي الذي يعود إلى الإغريق، هي مجمال دراسة لما أحتوى الاستشراق حيث يرى إنَّ صورة الشيرقي المهزوم تعبود ليس فقط إلى القرنين الثامن عـشـر والتاسـع عـشـر، بـل إن هـذه الـصورة الخيالية عن الشرق تعود إلى نيصوص الكتياب الإغريق، ويوضيح هيذه الفكرة في كتابة الاستشىراق قائلاً: "إن حداً فاصلاً رسم بين قارتين: أوربا قوية وفصيحة، وآسيا مهزومة ونائية، واسخيلوس يمثـل آسـيا ويجـسمها، ويجعلها تنطق بشخص الملكة الفارسية الهرمة (أم كسير كسس)، وأوربا هي التي تفصح عن الشرق، وهذا الإفصاح هو إمتياز خاص لا لسيد كالدمية، بل لخالق حق أصيل قوته الواهبة للحياة تمثل، وتحي، وتشكل، ذلك الفراغ الخطر الصامت"(') وكذلك يفصح (سعيد عن مسرحية إغريقية ثانية تتناول نفس الموضوع وهي مسرحية (الباكنتيون ليوربيدس الذي يحور إن الشرق يشكل خطراً على الإغريق من خلال شخصية (بنشيس الـذي يصبح هو نفسه باكنتياً ويدمر في نهايـة المطـاف، وحتـى إنَّ الأنـشودة التـي ينشدها الفرس على خسارة قائدهم أمام الإغريق من خلال انمشودة الجوقمة التي تنوح على ارض آسيا التي أصبحت ارض الخواء بعد الهزيمة<sup>(٢)</sup>. إنَّ صفة الانهزامية التي يوصف بها المشرق أصبحت من أساسيات

الصراع القائم مع الغرب في نصوص لاحقة يذكرها كتاب خطاب ما بعدد

ا- سعيد ادوارد الإستشراق المصدر السابق ص٨٧.
 2- ينظر نفسه ص٣٨-٨٧.

الكولونيالية عن صراع القائم بين الإمبراطوري والهامش، ومن أبرز الكتّاب في هذا المجال (بيل اشكروفت، جاريث جريفيث، هيلين تيفين في كتابهم (الرد بالكتابة)، إذ يتطرق الكتاب لمسرحية (العاصفة لشكسبير، كمثال عن هذا الصراع، ويعتقد مؤلفو الكتاب إن "(مسرحية العاصفة أهم نص مستخدم لترسيخ نموذج قراءات ما بعد الكولونيالية حول الأعمال المعارية، وقد رسخت تلك القراءات بحيث أصبح التشديد على الكولونيالية متوقعاً الآن في الإنتاج المعاصر وفي واقع الأمر نجد إنَّ الأهم من قراءة النقاد البسيطة للنص نفسه، أو المتتجات يكمن في توظيف الشخصيات والبنية على نطاق واسع في مسرحية العاصفة توظيف أوسع استعارة عامة عن العلاقات بين الإمبراطوري والهامش أو – بصورة أوسع – لوصف جوانب بعينها لواقع ما بعد كولونيالي"<sup>(())</sup>.

لقد أعاد قراءة (العاصفة لشكسبير عدد من كتّاب ما بعد الكولونيالية ومنهم (لامينغ وايميه سيزار وجونثان ميلر)، إذ تعد قراءة (لامينغ من أكثر القراءات أهمية، التي صاغها في كتابه (متعة المنفى متحدثاً عن تفكيك تراتيبية كل من (بروسبيرو واربيل وكالبيان في قراءة سياسية تتغير النظرة فيها إلى (كالبيان تلك النظرة القائمة على التمييز كونه من (جزر الهند الغربية التي يتنكر كونه ادمي في ظل المزاعم الأوربية ونظرتها إلى الجنس البشري<sup>(٢)</sup>.

1 - اشكروفت بيل جاريث جريفيث هيلين تيفين الرد بالكتابة النظرية والتطبيـق في آداب المستعمرات القديمة ترجمة: د شسهرت العمالم بـيروت المنظمة العربية للترجمة ٢٠٠٦ ص٣١٣-٣١٣. 2- ينظر نفسه ص٣١٠-٣١١. إنَّ هذه النصوص وغيرها التي تحمل النظرة ذاتها اتجاه السشرق، اللذي يصبح الآخر فيها فضاء لمتلقي رسمت لـه الأحـداث بطريقـة أسطورية وغرائبية على جغرافيا متخيلة يؤدي عليها الممثلون ما يشاؤون في ظل ميدان واسع للكتابة شمل أكثر مجالات الحياة الاجتهاعية والاقتـصادية والسياسية والدينية.

فمساحة الشرق خلقت من الأداء الإستشراقي الكولونيالي الذي وزع على مساحاتها أدواره، فالمكان بالنسبة للمستشرق الغربي "هو نتاج لمهارسة التمثيل فهو ليس مجرد مجال، بل إنَّه فعل بمعنى إنَّ الأداء يخلق المكان الـذي يمكن لشيء جديد أن يدخل العالم فيه، أو بعبارة الرجل الشعبي (الأرض بوضع اليد فطالما تتواجد القوى المهيمنة في المكان فإنها تطمع في توسيع الرقعة الجغرافية لكي تسع بالتالي الجميع إذ لا توجد أحداث خارج الجغرافيا، بل يجب توسيع الجغرافيا لكي تسع الأحداث"<sup>(1)</sup>.

إنَّ الفضاء المسرحي الاستشراقي بهذه الحالة هو فضاء توسعي يزداد بفعل زيادة عدد المثلين فيه، أو بفعل زيادة حجم الأحداث فيه، فان جغرافيا المسرح الإستشراقي المتخيل تتوسع لتشمل كل الأحداث، وبالتالي لا يوجد مكان خال من الأحداث، بل حتى المكان الذي تقع فيه أحداث سابقة يجب إعادتها أو صياغتها بصورة جديدة من قبل ممثلين آخرين، ولكن بنفس الأدوار القديمة، وهذا ما حصل من وجهة نظر (سعيد)، من تبادل الأدوار بين الاستشراق القديم (البريطاني الفرنسي)، والآخر الجديد (الأمريكي).

الأسود السيد المصدر السابق ص٢١٥.

إنَّ عملية تمثيل الآخر في المسرح الاستشراقي ناتجة عن الصور الذهنية التي ركزها المستشرق الغربي في ذهن المجتمعات الغربية عها يحتوي الشرق الأسطوري الذي يكون الذهاب إليه مرحلة في عالم الخيال حيث الكائنات الغريبة والشعوب المتوحشة والبربرية، فهو ليس تمثيل واقعي ينتج عن رؤية واقعية بل هو تمثيل لما هو خيالي بحت، ويمكن القول: "إنَّ تعامل المخيال الغربي مع الشرق يتبع أسلوب التمثيل إذن، ويعبر التمثيل عن عاكاة صور ورؤى مسبقة في الذهنية الغربية، وليس من وظيفة التمثيل أ يعكس واقعاً موضوعياً، بتعبير آخر لا يمثل التمثيل استحضاراً للشرق، بقدر ما هو إقصاء له وإلغاء، وإعادة إنتاج لشرق متخيل يشبع الرغبة الغربية"<sup>(())</sup> وبهذا يأخذ شكل التمثيل الغربي للشرق محاكاة مصطنعة وليست واقعة، محاكاة تكونت بفعل ذهنية استعلائية تنظر للآخر تعابع ودون مستوى الحضارة الإنسانية.

إنَّ سعيد يقدم لنا من خلال مناقشته لكتاب (بارتليمي ديربيلو (المكتبة المشرقية والذي طبع في عام ١٩٩٧ م عن كيفية النظرة إلى الشرق، أو كيفية وضع الخطوط العامة من قبل المستشرق الذي يريد أن يكون جزءاً من دراسة ظاهرة المشرق. وهو بذلك - أي سعيد - يحدد ملامح خطة إخراجية عامة بل كونية لرؤية الشرق في صورة معدة سلفاً في الكتاب المذكور، وكتب أخرى منها (تاريخ كمبردج للإسلام، وتاريخ العرب (١٧٠٨ – ١٧١٨ وغيرها من الكتب)<sup>(٢)</sup>، التي تتضح ملامح التوجيه الصارم لنقل الشرق إلى الغرب في طريقة أدائية واضحة التوجيه

> 1- الجابري صلاح، المصدر السابق ص١٩--٢٠. 2- ينظر سعيد ادوارد الإستشراق المصدر السابق ص٩٢-٩٣.

نحو غايات محددة أي" يستحيل فصل الطبيعة التعليمية للتمثيل الذي يقدمه الإستشراق عن الأجزاء الأخرى من الأداء، وفي عمل متفقه مثل (المكتبة الشرقية)، التي كانت نتيجة لدراسة وبحث منتظمين، يفرض المؤلف نظاماً ضابطاً على المادة التي يعمل عليها، فانه يريد أن يكون جلياً للقارئ إنَّ ما تنقله الصفحة المطبوعة هو حكم منظم منسق على المادة يجاط بسلسلة من الآراء والأحكام التي تدفع العقل الغربي لأغراض التصويب والتحقيق لا إلى مصادر شرقية أولاً، بل إلى أعال إستشراقية أخرى، ويصبح المسرح الأستشراقي كما أسميه عبر هذه الدراسة، نظاماً من الصرامة الأخلاقية والمعرفية "<sup>(1)</sup>.

إذن فالعملية التي يستند إليها الخطاب الكولونيالي تتضح من خلال التقيد بضوابط الاستشراق، تشبه خطوات الخطاب الثلاثة التي أسس لها (فوكو في الذات المؤسسة له، وهذه الخطوات التي أطلقت عليها اسم اللعبة هي (لعبة الكتابة ولعبة القراءة ولعبة التبادل)، فالأولى هي ما صمم للشرق من صور نمطية في مؤلفات عديدة بدأت منذ القرار الأول لمجمع الكنائس في (فينا في عام (١٣١٢م)، بفتح كراسي لدراسة الشرق في الجامعات الأوربية وصولاً إلى مؤلفات إستشراقية جديدة منها على سبيل المثال (السياسة الخارجية الأمريكية في الشرق الأوسط له (جانيس تيري وتوزيع الأدوار عليه، وبخاصة ما يسمى الشرق الأوسط المانير، كلُ هذه المؤلفات التزمت بلعبة الكتابة الموجهة في هذا الشأن في توجيه اللعبة الثانية، وهي القراءة التي تقع على عاتق كل من المستشرق، والمتلقي الغربي، أو وهي القراءة التي تقع على عاتق كل من المستشرق، والمتلقي الغربي، أو

1- سعيد إدوارد الاستشراق المصدر السابق، ص٩٥.

المستهلك في عملية تبادلية في أدوار الحدث العالمي، الذي يكون فيه المشرق فضاء مفتوح لتأكيد التفوق الغربي (الكولونيالي الذي يستند بهذه المراحل الثلاثة إلى" المعرفة الغربية المؤسسة للشرق، فان الاستشراق يعد بـذلك ممارساً لقوة ذات اتجاهات ثلاثة: على المشرق، وعلى المستشرق، وعلى (المستهلك الغربي للاستشراق"<sup>(۱)</sup>.

إذن يعد الخطاب الاستشراقي خطاباً موجهاً للمشعوب الغربية عن الشرق، ويشير إلى أنه ساحة من الأفكار الغريبة والمضادة والمناهضة للحضارة الغربية، وإنَّ المشعوب المشرقية بربرية ووحشية ولابدً من تحويلها إلى شعوب متحضرة من خلال تمثيلها من قبل الغرب لربطها بالحضارة العالمية، إذ هدف الخطاب الاستشراقي هو تخلي المشعوب الشرقية عن الهويات الثقافية والاجتهاعية الخاصة بها وإبدالها بأخرى، من خلال فصلها عن واقعها وعاداتها وتقاليدها وربطها بثقافة غربية جديدة، لا تكون فيها مشاركة بشكل فاعل بل تكون هامشية وتبقى تابعة لمركز الخضارة العالمية الغربية.

وعُدَّ خطاب ادوارد سعيد، خطاباً نقيضاً للخطاب الاستشراقي يعمل على تفكيكه وكشفه وفضحه من خلال التركيز على بنيته، والأدوار التي يلعبها وفق المفاهيم الأساسية التي وضعها (ادوارد سعيد)، وهي (الأنا، الاصلاني الصامت، الجغرافية المتخيلة الشرقية، والتمثيل الغربي).

أوجد (ادوارد سعيد مفاهيم يمكن الاستفادة منها في دراسة الظاهرة الاستشراقية، على اعتبار أن الخطاب الاستشراقي قد حول المشرق إلى

1 - سعيد ادوارد، المصدر السابق: ص٩٥.

فضاء مسرحي والشعوب الغربية إلى متلقين، والمستشرقين إلى ممثلين، لنقل واقع الشرق وفق المخيال الغربي الذي أنتج نصوصاً استشراقية جعل فيها الشرق غرائبياً ويحوي على قصص الخيال الأسطورية عمل (ادوارد سعيد على وفق مفهوم (المسرح الاستشراقي إلى توضيح كشف الخطاب الكولونيالي واللاعبين الرئيسيين في تكوين هذا الخطاب، وكيفية توظيف هذا الخطاب في السيطرة على الشرق ومقدراته من خلال جعل صورته مشوهه أمام أنظار الشعوب الغربية، إذ لا يمكن الوقوف فقط عند النصوص المسرحية (بصورة خاصة والأدبية الأخرى بصورة عامة في مرحلة تكوين الخطاب الاستشراقي مع الاستعمار الفرنسي والبريطاني، بل مرحلة تكوين الخطاب المتد منذ فترات زمنية ابعد وفق (وجهة نظر سعيد)، الذي ادخل مسرحيات مثل (الفرس لاسخيلوس والعاصفة لشكسير من ضمن هذا الخطاب.

#### مصادر الفصل الثانى

- ١- ابراهيم عبدالله الثقافة العربية والمرجعيات المستعارة بيروت الدار العربية للعلوم ناشرون ط١ ٢٠١٠.
  - ٢- ابراهيم عبدالله التخيل التاريخي السرد والإمبراطورية والتجربة الاستعمارية بيروت المؤسسة العربية للدراسات والنشسر ٢٠١١.
- ٣- اشكروفت بيل جاريث جريفيث هيلين تيفين الردبالكتابة النظرية والتطبيق في آداب المستعمرات القديمة ترجمة د شسهرت العمالم بسيروت المنظمة العربية للترجة ٢٠٠٦.
- ٤- بلاوت جل إم نموذج المستعمر للعـالم (١ الانتـشار الجغـرافي وتـاريخ المركزيـة الاوربية ترجمة هبة الشايب القاهرة المشـروع القومي للترجمة ط١ ٢٠١٠.
- ٥- بلاوت جل إم نموذج المستعمر للعالم (٢) ثمانية من مؤرخي المركزية الاوروبية ترجمة هبة الشايب المقاهرة المشروع القومي للترجمة ط١
- ٦- ثورنتون لين النساء في لوحات المستشرقين ترجمة مروان سعد الدين دمشق دار المدى للثقافة والنشر ط١ ٢٠٠٧.
- ٧- الجابري صلاح الاستشراق قراءة نقدية دمشق دار الاوائل للنشر والتوزيع
   والخدمات الطباعية ٢٠٠٩.
- ٨- الرويلي ميجان سعدالبازعي دليل الناقـدالأدبي الـدار البيـضاء المركــز الثقــافي العربي ط٢٠٠٧.
  - ٩- سعيد ادوارد الاستشراق المفاهيم الغربية للشبرق ترجمة دمحمد عناني القاهرة رؤية للنشر والتوزيع ٢٠٠٦.
  - ١٠- السيد الاسود الاستشراق الجديد جدلية الثنائية الثقافية بين الغرب الشرق والغرب الاسلام المنامة ثقافات مجلة علمية محكمة تعنى بالدراسات الثقافية تصدرها كلية الآداب بجامعة البحرين العدد (٢١ ٢٠٠٨.

- ١١- الشبيبي زينة كفاح ملامح دراما اللامعقول في نصوص طه سالم بابل مجلة نسابو للفنون الجميلة العدد الخامس من المجلة ٢٠١٢.
- ١٢- مفرج جمال المعرفة والقوة نحو طريقة علمية للهيمنية بيروت المدار العربيية للعلوم ناشرون ٢٠٠٩.
  - ١٣ المنجد في اللغة والأعلام بيروت دار المشمرق ط٣٩ ٢٠٠٢.

١٤- نجدي نديم جدل الاستشراق والعولة بيروت دار الفارابي ط١ ٢٠١٢.

# الفصل الثالث فاعلية الخطاب النقيض والأفعال المعاكسة للكولونيالية الثقافية

يعد الخطاب النقيض في الثقافة العالمية من المصطلحات التي ظهرت ما بعد الحداثة، وخصوصاً في حقل البحث (ما بعد كولونيالي)، والـذي يركـز على مفهوم المقاومة الثقافية للثقافة الغربية المتعالية، التي تنظر للآخر نظرة استعلائية بحكم سيطرتها على الثقافة العالمية، والموجهة لها على وفق مرجعياتها الفكرية والمعرفية بالضد من أي حركة نهضوية للآخر المهمش، الذي يقع خارج حدود المركز الثقافي، التي تعد اوربا والعالم الغربي مركزها، لذاك ظهرت حركات ثقافية مختلفة في عدد من دول العالم ومنها في امريكما اللاتينية وبحرها الكاريبي، وافريقيا، وآسيا وغيرها من المناطق ذات النزعـة المغايرة للثقافة الغربية والمناصمرة للثقافات المحلية، والمساعية إلى إعادة النهضة إلى تراثها المقموع من قبل السلطات الكولونيالية، إذ تنوعت وسائل المناهضة الثقافية وفق خطاب نقيض ساهم في ايجـاد حركـة عالميـة تصب في سياق ما بعد الحداثة، أُطلق عليها مناهضة الكولونيالية او ما بعدها، وفي كافة المجالات الثقافية والأدبية والفنية، ومن بينهما المسرح كنص وعرض، إذ شبهدت الحركة المسرحية العالمية سواء في المداخل الكولونيالي أو في خارجه، ظهور حركات مسرحية مناهيضة عديدة على مستوى النص أو العرض، دعت إلى الابتعاد عن التمييز الثقافي ضد الآخر، ومنها ما هو في امريكا مثل مسرح الزنوج والمسرح المسرى وغيره من الحركات التبي قاومت الحروب الكولونيالية، ومنها حرب الفيتنام، والاحتلال الصهيوني والحرب على العراق وغيرها، كما ظهرت أصوات مسرحية مناهضة للاستعمار الغربي كما في مسمرحية (النظر إلى الموراء بغضب لـ (جون اوزبورن)، التي هاجم بها الامبراطورية البريطانية بعد ان حلت لويلات عليها نتيجة الاستعمار البريطاني وغيرها من المسرحيات الاخرى. أممّا في الوطن العربي فقد قامت حركات ثقافية مناهضة للإستعمار البريطاني والفرنسي للوطن العربي بصورة عامة، والاحتلال الصهيوني لفلسطين بصورة خاصة، كما في مسرحيات (احمد شوقي مسرحية (علي بك الكبير) سعد الله ونوس) مسرحية (حفلة سمر من أجل ٥ حزيران) و(عمد الماغوط مسرحية (صقر قريش وغيرها من المسرحيات، أما على مستوى الاخراج، إذ ظهرت حركة مسرحية عربية تدعو إلى العودة إلى التراث ومواجهة الشكل المسرحي الغربي الذي يدعو إلى العاء الملامح التراثية والمظاهر المسرحية العربية والاسلامية، كما في (الحكواتي و(السامر و(الاحتفالي وغيرهم.

إنَّ هذا الخطاب النقيض وفاعليته كمان لهما الأشر الواضح في المسرح العراقي ايضاً، من خلال المواجهة الثقافية التي قدمها المسرح العراقي، والذي سيبحثه الكاتب في هذا الفصل وهذا الموضوع يعبر عن الخطاب النقيض، وفاعلية التصدي للخطاب الثقافي الغربي، على اعتبار ان العراق قد تعرض إلى استعمار بريطاني في السابق وامريكي في الوقت الحالي، لذا سيركز الباحث على مصطلح (فاعلية الخطاب النقيض ودوره في كشف الخطاب المسرحي العراقي في أعمال مسرحية ثلاث هي: مسرحية (قضية الشهيد الرقم ١٠٠٠ للمخرج (قاسم محمد) ومسرحية (مقامات آبي الورد عبد الحميد)، إذ تعبر هذه المسرحيات عن مستويات المواقي (سامي عبد الحميد)، إذ تعبر هذه المسرحيات عن مستويات المواجهة الثقافية للمخطاب الكولونيالي في المسرح العراقي، وكذلك البحث في الدور الذي لعبه المسرح العراقي في مناهضة وسائل التدخل الثقافي، والكشف عن سياقاته ومنهجياته ضد الثقافة المحلية العراقية وتبيان أهم الأدوار الكاشفة لهذا للخطاب الغربي ضد الثقافة العراقية، والكشف عن اهمية المسرح كأداة من أدوات المناهضة الثقافية، ودوره في إيجاد خطاب نقيض يسهم في ايجاد ثقافة مقاومة للخطاب المسيطر.

إنَّ البحثَ في مصطلحات هذا الفصل تأخذ طبيعة من المفهوم، كمون مفاهيم (الفاعلية والخطاب النقيض) في الثقافة لهما اشتغال محمدد، يتضح على وفق ما يأتي:

اولاً، فاعلية: Activity

١ - الفاعلية في اللغة: تأتي من "الفِعل، بالكسر: حركة الانسان، أو كناية عن كل عمل متعد وبالفتح: مصدر فَعَلَ، كمَنَعَ وحياءُ الناقة، أو يكون في الخير والشر وهو مخلص لفاعل واحد، وإذا كان من فاعلين، فهو فِعالٌ "(").

٢- الفاعلية في الفلسفة ''الفاعلية هي النشاط، أو المهارسة او استخدام الطاقة تقول فاعلية الفكر، أي نشاطه''(').

٣- الفاعلية اصطلاحاً "يشير هذا المصطلح إلى القدرة على إتيان فعل أو القيام بفعل. ويعتمد المصطلح في النظرية المعاصرة على سؤال بشأن ما إذا كان بإمكان الافراد أن يبادروا إلى فعلٍ بحرية واستقلالية، أم

١- الفيروزآبادي عجد الدين محمد بن يعقوب القاموس المحيط بيروت دار الكتب العلمية ط٣
 ٢٠٠٩ ص٦٥٠٦.
 ٢- صليبا جميل المعجم الفلسفي المجلة الشاني بيروت دار الكتاب اللبناني، ١٩٧٩ ص١٣٣٦.

أن أفعالهم تتحدد بمعنى مـن المعـاني بواسطة المسالك التـي تـشكلت هويتهم فيها"<sup>(۱)</sup>.

ثانياً، الخطاب Discours؛

 ١- في اللغة الخطاب لغوياً مأخوذ من الفعل "خطب - خطبةً وخطبا وخطابة: وعظ: قرأ الخطبة على الحاضرين يقال خطب القوم وفي القوم خطب - خطابة: صار خطيباً خاطب خطاباً ومخاطبةٌ: كالمه يقال خاطبه في فلان أي راجعه في شأنه تخاطباً: تكالماً إختطب على المنبر: خطب الخطاب: ما يكلم به الرجل صاحبه "(").

٢ - اصطلاحاً ويعرف الخطاب "بأنه شبكة معقدة من العلاقات الاجتهاعية والسياسية والثقافية التي تبرز فيها الكيفية التي ينتج فيها الكلام، كخطاب ينطوي على الهيمنة والمخاطر في الوقت نفسه"(").

٣- "الخطاب: تلفظ يفترض متكلماً ومستمعاً، يهدف الأول إلى التـأثير على الآخر "(<sup>،)</sup>

1- اشكروف بيل جاريث جريفيث وهيلين تيفين دراسات ما بعد الكولونيالية المفاهيم الرئيسية ترجمة أحمد الروبي أيمن حلمي عاطف عثهان القاهرة المشروع القـومي للترجمة،
 ٢٠١٠ ص٤٥.
 ٢٠٠٢ ص٤٥.
 ٢٠٠٢ م٠٤٥.
 ٢٠٠٢ م٠٢ م٠٤٥.
 ٢٠٠٢ م٠٤٥.
 ٢٠٠٧ م٠٤٥.
 ٢٠٠٧ م٠٥٥٥.
 ٢٠٠٧ م٠٥٥٥.

٤ - يعرف الخطاب مسرحياً هو ما "يعني التركيز على اللغة المسرحية من حيث هو أداء حركي وصوري وصوتي يشكل العرض المسرحي "<sup>(۱)</sup>. **ثالثاً: النقيض: Refutation** 

١ - النقيض في اللغة "نقض - نقضا البناء: هدمه والحبل حله \_ العهد
 او الأمر: أفسده بعد إحكامه، يقال (نقض فلان وتره ...). النقيض م
 نقيضة المخالف، يقال (فلان هو نقيضك الطريق في الجبل نقيض كل
 شيء النقيضان الأمران المانعان بالذات بحيث لا يمكن اجتماعهما
 بوجه واحد كالإيجاب والسلب"<sup>(1)</sup>.

٢- النقيض في الفلسفة: "هو البرهان على بطلان الدعوى، وهو اقوى من الاعتراض (Objection)، لأن الاعتراض هو اقامة الدليل على خلاف ما أقامه عليه الخصم او إظهار ما في مقدمات دليل الخصم من خلل يمنع من قبول دعواه، على حين ان النقض دحض نهائي للدعوى "(").

إذن فاعلية الخطباب النقيض تشير إلى الإجراءات والنشاطات والمارسات ذات فاعلية ثقافية تعمل على ايجاد لغة خطاب – سمعي مرئي حركي – تدخل في تكوين المنظومة المعرفية للخطباب النقيض والمانع للهيمنة الثقافية الموجهة ضد الآخر، هذا الخطاب النقيض، الذي يتشكل من ردود أفعال متنوعة ومخالفة للخطاب المهيمن، لتقديم البديل المنباهض والمناقض له.

1- علي عواد شفرات الجسد جدلية الحضور والغياب في المسبرح عمان أزمنة للنشير والتوزيع ١٩٩٦ ص١٥٠ 2- المنجد في اللغة والاعلام المصدر السابق ص٨٣٢. 3- صليبا جميل المعجم الفلسفي المجلد الثاني المصدر السابق ص٥٠٢.

### فاعلية الخطاب النقيض في الضد الثقافي

إنَّ مصطلح فاعلية الخطاب النقيض يستدعي البحث في أطر الخطاب الكولونيالي المسيطر في دلالاته المعرفية على الثقافات التي خضعت طوعاً او كرهاً لإرادة المستعمر في عمل على تعويم الثقافة الأصلانية للشعوب، بحجج إنَّها تستلزم التغيير والتمدن كونها خارج أطر الحمضارة والمدنية في العالم الجديد، الذي تبناه الفكر الغربي بعقليته التي يعود العمل على بثها في ثقافة الآخر إلى عهود قديمة، رافقتها العديـد مـن التغـيرات عـلى المستوى الفكري الفلسفي الغربي، والمستوى الرحلاتي الاستشراقي، والمستوى التطوري في العلوم والفنون والآداب وغيرها من المستويات الأخرى، التسي عدها العقل الغربي من الواجبات، التي تفرض على المشعوب الاخرى في خارج أسوار الحضارة الغربية، إذ استوى موضوع فرض الإرادة على الاخر في سياق العمل المستمر لدمجه في موقع الثقافة الاعلى، على اعتباره جـزء مـن البشيرية جمعاء، والخاضعة على وفق سلم القوى إلى نظام يكون فيه البقياء للأقوى والقيادة للأصلح والاكثر تقدماً، لكن بشرط ان يفقد الآخر مكانته في التنبافس في الوصبول إلى التبساوي مبع المسيطر، ويبقى تابعباً وخاضعاً إلى القوى المتحكمة، وكذلك يستمر في تلقى المعرفة والثقافة منهما دون ان يكون هنالك رأى فيها يحصل من السياقات والاجراءات الحاكمة عليه، لذا كان من المنطق بعد حصول الشعوب على مساحة من الحرية، أي بعد التحرر من السيطرة العسكرية، ان تتحول من زاوية التابع إلى مساحات أوسع تطالب مـن خلالهـا بحريـة الفكـر والمعرفيـة والثقافـة، لـذلك جـاء الخطاب النقيض في المضد الثقبافي اتجباه العقبل المسيطر، عبلي البرغم من استمرار السيطرة الثقافية وفرضمها عملي الأمر الواقع في حيماة المشعوب الثقافية وغيرها، أي ان المشعوب لا تستطيع ان تفلت تماماً من حلقة السيطرة الثقافية بحكم الامكانيات الهائلة التي يمتلكها النظام الغربي، الذي جعل من ثقافته هي المقياس، التبي يقاس عليها مفهوم الثقافة العالمية، بالإضافة إلى جعل الثقافات الأخرى تدمج في داخل الثقافة العالمية التي يسيطر عليها النظام العالمي الجديد، مما دعا الآخر إلى البحث في أُطر الانفلات من هذه الهيمنة السياسية الثقافية والاجتماعية، وفي مختلف الاختصاصات والاجناس الاشتغالات المعرفية رغم صعوبتها، " ومع ذلك فإن العديد من النظريات - منها: النظرية الايديولوجية عند (التوسير واللغة عند (جاك لاكان)، والخطاب عند (ميشـيل فوكو – التي تحتل فيها أهمية الفعل السياسي مكانبة ببارزة تعتبر الفاعليبة أمبراً مسلماً به. وهذه النظريات تشير إلى إنَّه على الرغم من إنَّه قد يكون عسيراً على الـذوات الإفلات من تأثيرات تلك القوى التي تـشكل خبراتهـا، فـإن الأمـر لـيس مستحيلاً ان الواقع ذاته يشير إلى أنَّ مثل هـذه القـوى يمكـن إدراكهـا، ويشير إلى أنها يمكن ان تعطل ايـضاً"(')، لـذلك جـاء مـصطلح الخطـاب النقيض في فاعليته لبلورة خط اشتغال بالبضد من الخطباب المهيمن وهمو الخطاب الكولونيالي، على اعتبار إنَّ الخطاب النقيض بفاعليته يندرج كأشتغال ثقافي معرفي تحت دائرة الخطاب ما بعد الكولونيالي، الـذي هـو يبحث في آثار الكولونيالية وما خلفتها في ثقافات المشعوب الواقعة تحت الاستعهار العسكري سابقاً والمستمرة في سيطرتها الثقافية إلى الآن.

إنَّ من أهم ملامح العلاقة الرابطة بين فاعلية الخطاب النقيض، وما بعـد الكولونيالية، هي المواجهة ضد مفهوم (غربنية اثقافية الآخير مين أُصبولها

١- أشكروفت بيل جاريث جريفيث وهيلين تيفين المصدر السابق ص٥٥.

وجعلها تقع في دائرة المحو الثقافي للأخر، من خلال تقديم الجديد المتقدم أو طرح القيم الثقافية الجديدة في أطر خاصة تبين على إنها بديل نساجح يمكن تعميمه على الثقافات الأخرى، وبحجة التطوير والتحديث السوسيولوجي للبيئات المتخلفة عن ركب الحضارة العالمية "وعليه، كمان المرجع المهمين على تعريف هذه الظاهرة أنبذاك هو سوسيولوجيا التحديث (... كمان هدف هذه التنمية التحديث المصرح بـه دون تحفيظ خطبابي، هـو غربنـة الآخر (Westernization) غربنة هذه الشعوب المفترض انها بلا تاريخ بلا ثقافة''<sup>(۱)</sup>، حتى يتم تدوين ثقافتها الجديدة على وفق سياسة العقل المتحـضر الغربي، لرسم ملامح أخرى تبقى منحازة في جميع أمورها وتطلعاتهما للمرجع المهيمن، وخطابه الذي يشكل حياة المسعوب بالطريقة، النبي لا يسمح معها الانفلات من القبضة الثقافية الغربية الواسعة في هيمنتها على حياة الآخر إنَّ هذه الغربنة التي دعت اليها الحضارة الغربية للآخر، هـدفها التأكيد على الامتياز في اسبقيتها الحضارية، وهذا ما دعا السسعوب الأخرى الانفلات من هذه النظرية القاهرة للآخر، الذي عليه ان يبقى في تبعيتيه لها، علماً إنَّ هذه النظرة التي قاومها الخطاب النقيض الذي يندرج تحت الخطاب ما بعد الكولونيالي، كان يعي إنَّ هذه الهيمنة هي ليست جديدة في خطاباتهما المتسلطة، بل هي ممارسات متلاحقة في الفكر الغربي وعقله صاحب نظرية التنوير، التي توجها بهذا الخطاب المتعالي، وهذه الرؤية تتطابق مع ما قـصده (تودوروف في كتابه (روح الانوار)، الذي يوجه نقده إلى حقيقته الآتية: " بيا أن الأنوار تقر بوحدة الجنس البشري فهي تقر إذن بكونية القيم، ولما

١- ماتلار أرمان التنوع الثقافي والعولمة تعريب خليل احمد خليل بيروت دار الفارابي ط١ ٢٠٠٨ ص٩٩.

كانت الدول الاوربية مقتنعة بأنها تحمل قيماً أرقى من القيم السائدة عند غيرها من الأمم، اعتقدت أن من حقها حمل خضارتها إلى الذين هم أقل حظاً منها وكي تضمن نجاحها في أداء هذه المهمة كانت مجبرة على احتلال المناطق التي يقطنها سكان تلك الامم''<sup>(١)</sup>، وهذه من الذرائع الشائعة على تبرير الاحتلال بمختلف مستوياته، ومن اخطرها الاحتلال الثقافي الذي عمل على تغييب الثقافات الاصلية باعتبارها غير ناضجة وغير صالحة للاندماج في الثقافة العالمية.

إِنَّ فاعلية الخطاب النقيض انتجت طرق للمقاومة الثقافية، تمييزت بإصىرارها إلى الدعوة بالعودة إلى الثقافات المحلية لبلمورة مواقيف بالمضد من المدعوة إلى عالمية الثقافة، التبي دعما اليهما الفكر الغربي، إذ إن همذه الثقافات المحلية، هي السبيل الامثل في احياء تراث الامم، التبي تعرضت للاضطهاد الثقافي، ومحاولات محو الشخصية الحضارية لهذه الامم، بحجة التحديث والتطوير، إذ برزت اتجاهات من داخل الحضارة الغربية ذاتها، ولكن من اصول شرقية، أو من الذين تأثروا بالفكر الشرقي وحيضارته العريقة، لذلك تكوّن خط ثقافي ينادي بالعودة إلى إيجاد مساحات ومراكز ثقافية أخرى موازية للثقافة الغربية، استند هذا الخط الثقافي إلى بعض الآراء الفلسفية الغربية ذات طابع نقدي لمفهوم العقل الغربي، والتي ترجع بداياتـه إلى (نيتشه) وصولاً إلى (جاك دريدا فبتفكيكيته والمدعوة إلى البحث عن المخفى في نوايا هذا العقل، وإلى (ميشيل فوكو واطر دراسة الخطابات الغربية وما احتوت عليه من صور للاضطهاد ضد الآخر سواء في المداخل

١- تودوروف تزفيتان روح الأنوار تعريب حافظ قويعة تونس دار محمد علي للنشر ط
 ٢٠٠٧ ص٣٤.

الغربي وحتى في الخارج من خلال دراسة التاريخ وما احتوى عليه من صور لهـذه التـشكلات والبنى المعرفيـة في داخـل الخطـاب الغـربي ومـن ابـرز الخطابات النقيضة المقاومة للخطاب المهيمن، كانت ثلاثة اساليب مـؤثرة في ما بعد الكولونيالية وهي:

# أولاً، نقد الخطاب الفريي لـ(إدوارد سعيد)،

إذ تميز هذا النقد للخطاب الغربي من خلال البحث في جذور الاستغلال الثقافي للشـرق ودول العالم الاخرى، الذي تميز بإطلاقه حمل كبيرة تمثلت في الدراسات الاستشراقية ودلالاتهما الايديولوجية، واليمات طرق دراسة الشيرق، للحصول عيلى مبررات السيطرة عيلى الجانب الآخير المنيافس للحضارة الغربية، إذ انطلقت حملات الاستشراق للشرق منذ فترات ليست بالحديثة، بل يرجع تاريخها إلى ما يقارب الثمانهائة سنة تقريباً، عندما دعت الكنيسة الجامعات إلى فستح دراسات وكراسى للإستشراق فيها، حيث الفت الكتب واجريت الدراسات في مجمالات مختلفة منهما المسياسة والاقتصاد والاجتماع والدين وحتبي الفلسفة الشرقية، إذ اعتبر سعيد الاستشراق هو أكبر حملة يقوم بها الغرب للسيطرة على المشرق ثقافياً واقتصادياً واجتهاعياً ودينياً، وسوّق من خلال هذه الدراسات وما رافقتها من حملات إلى مفاهيم عديدة لوصف المشرق بأوصاف محرفة في الكثير منها، كون المجتمعات الشيرقية خاملة ولا تستطيع النهوض بواقعها من دون تدخل قوى خارجية، والمقصود هنا الغرب، كما ان هذا المشرق هو غارق بالسحر والاساطير والغرائبية التي تجعل من شعوبه مغيبة للعقل، واستنادها في تصرفاتها على ما انتجته أساطيره من طقوس بالية جعلت أبنائه يعيشون في جمود عقلي، غير قادرين على التقدم والنهوض بواقعهم، لقد سعى (ادوارد سعيد) إلى كشف ملامح الاستشراق في ضوء ما يهـدف إليه من وراء دراسة الشرق وما يخفيه من نوايا وراء هذه النظرة إلى الشرق، لذلك فأنه حرص "في الاستشراق على النظرة إلى المعرفة كلحظة من لحظات السلطة، فالمعرفة ليست في نظره محض وعي بارد بالعالم، بل هي تكييف للعالم وإخضاعه وإعادة بنائه وإذا كانت آليتان في عمل المعرفة: الاولى نظرية ويعبر عنها ميل المعرفة إلى ان تكون نسسقاً من التمصورات أو التمثلات للعالم والأشياء، وتعبيراً رمزياً عنها، والثانية عملية ويعبر عنها ميلها إلى التعبير عن آلية الإرادة فيها، من حيث يمثل الإخىضاع والتكييف ذروة الإفصاح عن تلك الارادة''('). إنَّ عمل (سعيد يركز على البحت في البعد التاريخي وزمانية تبلور فكرة الهيمنة، التي انطلقت من المعرفة بإرادة القوة وتشكيل الهيمنة في خطاباتها الاستشراقية ضد الآخر لذلك فأن اليات عمل (سعيد بلورت موقفاً جديداً من قراءة الاستشيراق كونيه من الركمائز الاساسية في تكموين العقمل الغمربي المتعمالي، وتمشكيل نوايماه الاستعمارية فيها بعد. ومن هنا فأن جدلية التعارض بين فكرتي الاستشراق وما بعد الاستشراق اوجدت اشتغالاً معرفياً في البحث بالأسباب التبي شرعنة السيطرة على وفق مبررات من المعرفة بإرادة القوة المتمركز في داخل المسار الإستشـراقي والمتمظهره في اشكال الاستغلال، المصاحبة لـه، والتـي استفاد منها المستعمر في المسيطرة، كون الاستشراق قدم دراسة وافية وكافية عن الآخر الشرقي وحياته واموره السياسية ومكمامن المضعف في بنياته الاقتصادية الاجتماعية والاخلاقية، وحتى عباداته وما حوته مـن فكـر قسائم عسلى أهمية الديانية في الحيساة السشرقية، اذاك فسأن (سسعيد بنقده

1- مفرح جمال المعرفة والقوة بيروت الدار العربية للعلوم ناشىرون، ط١ ٢٠٠٩ ص٢٨.

للاستشراق الغربي وضح فيه النوايا، التي سعى اليها الفكر الغربي من وراء الاستشراق، ومحاولة تقويضها من بعد الاستناد إلى دراستها كخطاب لـه نواياه الظاهرة وأهدافه الخفية وايديولوجيتـه الخاصـة، التـي يحـاول العقـل الغربي تطبيقها كخطاب مسيطر ومهيمن على الآخر الشـرقي.

ثانياً، دراسات التابع، أو (الأخر) عند (سبيفاك).

تنطلق (سبيفاك في دراساتها للتبابع أو الآخر من فرضية إن الفكر الكولونيالي الامبريسالي وضبع في مقابسل ذاتيه المتعاليبة ذات تابعية، وجعس المعادلة طرفها الأنا مقابل الاخر التابع لهذه الأنا، وبدأ ينتج ثقافة جديدة في ضوء هذه المعادلة، مما أعطى الفكر الكولونيالي الامبريالي لنفسه الحقّ في بناء الثقافة العالمية، التي يتبع لها كلٌّ شبيء في العالم بما في ذلك الثقافات الأخرى للشعوب الواقعة خارج نطاق الزمان والمكمان الكولونيماليين، لمذلك فقمد جاءت دراسات (سبيفاك) على وفق الضد الكولونيالي والبحث في القوانين الامبريالية، التبي جعلت من هذا التقسيم المتقابل أصلاً يقباس عليه النتاجات الثقافية والاجتهاعية والسياسية للشعوب الاخرى، إذن فأن صناعة الآخر عند (سبيفاك)، هو "إشارة إلى العملية التي تخلق بواسطتها الخطاب الامبريالي (آخرين بالنسبة لذانه. بينها يقابل (الآخر Other بؤرة الرغبة أو القوة (الأم الآخر بحده الأكر M-Other)، أو الاب، أو (الامبراطورية التي يتم إنتاج الذات مـن خـلال العلاقة بهـا، فـإن الآخر (Other) هو الذات المستبعدة، أو التي يستم التسيد عليها، التي يخلقها خطاب القوة. وتصف صناعة الآخر السبل المتعددة، التي يخلق بها الخطاب الكولونيالي تابعيه''(')، لتشكيل صورة الآخر التابع في الـوعي الكولونيـالي

١- أشكروفت بيل جاريث جريفيث وهيلين تيفين المصدر السابق ص٢٦٥.

الذي يؤكد في هذه الصورة شكل التابع الشرقي في البذاكرة الغربية عن الشرق، الذي يجب ان يشكل بفضل العقل الغربي ذات الامكانات المعرفية القادرة على بناء شـرق جديد بعبداً عن واقعه وسياقاته الفكريـة والمعرفيـة، وخصوصياته التي تميزه عن الذات الغربية، وبـذلك لا يكـون هنا عنـصر مقابل متكافئ مع الغرب، بل يكون هناك قيادة واحدة ومسيطرة، وهناك تابع منقاد لأرادتها إنَّ البحث في هذه الاطر الكولونيالية عند (سبيفاك جعل من اشتغالاتها تكشف عن المخفى في العقلية الغربية مستخدمة بذلك طريقة المنهج التفكيكي عند الفيلسوف الفرنسي (جاك دريدا)، للوصول إلى تتبع ملامح التابع في المصورة الامبريالية الغربية، لأجمل قراءته وتحديد الأسباب الكامنة وراء هذه الصورة التابعية، ومكامن الضعف في التابع التي أستند عليها الكولونيالي في فرضيته ضد الشمرقي، والبحث في تراث التمابع من أجل النهوض به لمواجهة أسباب الخضوع والانكسار التي استفاد منهما الفكر الأمريالي.

ثائثاً، تأصيل تواريخ الاستغلال والمقاومة

(الهجنة الثقافية) عند (هومي بابا):

يرمي (هومي بابا) في البحث في أساسيات الاستغلال الغربي إلى توضيح حقيقة مهمة، هي إنَّ هذه التواريخ ستكون ملازمة لكل افعال التمييز التي يقوم المستعمر الكولونيالي في الثقافات الاخرى التي وقعت تحت سيطرته، واستمرت عمليه التتبيع لها من أجل تشويه ملامحها وتقديم البديل عنها، لذلك فأن البحث في تواريخ الاستغلال وكيفية تكوينها لرصد هذه الظاهرة، ومدى تمكنها من تشكيل الثقافة عند التابع، أي الثقافة الجديدة (الثقافة الكولونيالية) وارتداداتها في تعاملات الشعوب اليومية من خلال مرموزاتها ودلالاتها في الحقول المعرفية عند الشعوب، والبحث في ما يقابلهما من اجراءات لتخليص الثقافات المحلية من هذه التبعية، من خلال العودة إلى التواريخ المحفوظ في التعاملات الشفاهية والتواريخ الشفاهية، وما ترمز اليه من حفظ للعديد من العلامات الثقافية الخاصة بهوية الـشعوب المحلية، إنَّ هذه الوقائع التاريخية التي تؤكد مفهوم الاستغلال الثقافي ودخول الثقافات في مرحلة الاحتكاك الحقيقي، من خلال تصارع الثقافات، وما يفرض عليهما من أساليب اخضاع، تساهم في إنتاج ثقافات جديدة تكون ثقافات مهجنة وليست أصلانية في انتهاءاتها لثقافة الشعب الواقع تحت التغيير الثقافي لصالح المركز المسيطر، فأن الثقافة الجديدة أو المهجنة التبي تأخذ ملامحها من المرجعيات الكولونيالية في طرح أطرها العامة واشتغالاتها في داخل ثقافات الشعوب، إذ يعد (هـومي بابـا) ان هـذه الثقافة الهجينة أو المهجنة يمكن الاستفادة منها في مسألة التأصيل لتواريخ الاستغلال الكولونيالي، من خـلال الارتكاز في تثبيت الوقائع، ومساحات تأثيرها في شكل المنتج الثقافي المهجـن الذي تنطوي عليه الثقافة البديلة للأصلانية المغيبة، وهذه الثقافة المهجنة هيي من أفضل طرائق لادانه الاستغلال الثقافي على وفق التواريخ المدونية لهذا الاستغلال الكولونيالي للشعوب المستغَلة ثقافياً، لذاك فأن (هومي بابا) يـري بأن "الوضع ما بعد الكولونيالي هو بمثابة تذكرة مفيدة بالعلاقات الكولونيالية الجديدة المتواصلة ضمن النظام العالمي الجديد وبتقسيم العمل تقسيباً متعدد القوميات. ومثل هذا المنظور يمكّن من تأصيل تواريخ الاستغلال ومن تطوير استراتيجيات المقاومة "(`').

<sup>1-</sup> بابا ك هومي موقع الثقافة ترجة ثائر ديب الدار البيضاء المركز الثقبافي العربي ط١ ٢٠٠٦ ص٤٧.

### فاعلية الخطاب النقيض في المسرح

إنَّ فاعلية الخطاب النقيض في المسرح، تتمظهر في عدد من التوجهات المسرحية العالمية والعربية لمناهضة الخطاب الكولونيالي العالمي وخصوصاً في تأثيره على الثقافات الأخرى، إذ تركزت هذه التوجهات في المداخل الكولونيالي وخارجة، وسيركز الباحث على اتجاهين مسرحيين في هذا المجال هما:

اولاً:- مسرح المغايرة للعقلية الكولونيالية في اوربا وامريكا

إنَّ العديد من المسارح الغربية عملت على التصدي للخطاب الغربي ضد شعوب العالم الأخرى كخطاب نقيض ارادت، من خلاله مجابهة هذا الخطاب وتأثيراته على الداخل الغربي، كطريقة لفضح الحقائق، التي أورثها النظام الكولونيالي على تفكير الشعوب الغربية، ومن هذه المسارح، التي مركز الباحث على امثلة منها، المسرح السيامي عند (بسكاتور)، والمسرح التسجيلي عند (بيتر فايس والمسرح الملحمي عند (بريخت)، والمسرح الحي في أمريكا.

إنَّ المخرج الالماني (ارفين بسكاتور مارس المسرح لاعتقاده بضرورة توظيفه في التصدي للخطاب السياسي السائد في اوربا، إذ ركز في جهوده الاخراجية على اعطاء المسرح صبغة سياسية، مستخدما بعض التقنيات في هذا المجال ومنها (الافلام السينهائية، والدمى، والقصاصات مزج الغناء بالرواة، والحوائط غير المرتفعة، والجرائد اليومية، والشرائح السينهائية الملونة، والاعلام الملونة... الغ وبعض هذه التقنيات استخدمت لأول مرة على خشبة المسرح. فقد رفض بسكاتور في مسرحه الصيغ الجهالية السائدة آنذاك في العروض المسرحية لحساب الرؤية السياسية والاجتماعية، ولم يفسح المجال في مسرحه مكانا لدغدغة العواطف أو لتفجير الانفع الات الصاخبة، وإنها اعتبر مسرحه بشكله السياسي مكانا للتعليم والتنوير وإيقاظ وعي المتفرج. ومن أعهاله المسرحية مسرحية (الريفو الأحر و(الرايات والاعلام)، التي أراد من خلاطها ان يقدم "فكرة المسرح السياسي، وقدمه ونظره من ناحيتي الشكل والفلسفة (...) إنَّه لا يريد أن يلعب دور (الفنان بل دور (السياسي)، عن وعي وتسليم بالحاجة إلى التعريف بشكل واسع بالصراع الطبقي والمشاركة في قيادته"<sup>(1)</sup>، إنَّ هذا الموقف السياسي عند (بسكاتور هدفه احتجاجي ضد الخطاب الغربي الذي يفرق بين طبقات المجتمع الغرب، والذي انعكس هذا الخطاب حتى في تعاملاتها الخارجية على باقي الشعوب، فهي عقدة في النظام الغربي داخلياً وخارجياً أيضاً.

إنَّ المسرح التسجيلي يحمل ملامح رسالة سياسية كعرض، أمَّا المنص المسرحي التسجيلي فهو لا يقوم على منطق الحكاية، او رؤية ذاتية للعالم كما يفعل التعبيريون، ولكنه يقوم على أمر مغاير هو عرض نقدي للعوامل الاجتهاعية والاقتصادية في الحياة الاجتهاعية بشكل مباشر في أوربا، ومن الذين ساهموا في التأسيس للمسرح التسجيلي الالماني (بيتر فايس) وهو مؤلف مسرحي يحمل الجنسية السويدية، " الف بعض القصص القائمة على التجريب وأخرج عدداً من الافلام الطليعية وحقق نجاحاً عالمياً عام اجتذبت اهتهام مخرجين باروين في أقطار كثيرة، ولا سيها بيتر بروك في بريطانيا، وتتناول مسرحياته اللاحقة قيضايا راهنة ذات أهمية دولية من بريطانيا، وتتناول مسرحياته اللاحقة قيضايا راهنة ذات أهمية دولية من

1- اردش سعد المخرج في المسرح المعاصير الكويت عالم المعرفة ١٩٧٩، ص١٩٩.

أمثال (انغولا و(حوار فيتنام عن الحرب الفيتنامية عام ١٩٦٩م''') كمان موقف (فايس يتجاوز حدود الاحتجاج المداخلي ضد الخطاب الغربي الكولونيالي، مما حمل خطاب صبغة ما بعد الكولونيالية من خملال تناولمه مواضيع تمس المشعوب الاخرى ونقل صوتها إلى المداخل الغربي، وخصوصاً شعوب أفريقيا، وحرب الفيتنام، المذي خاضها الاحتلال الامريكي ضد آسيا متمثلة بالفيتنام.

أمَّا (برتولد بريخت الكاتب والمخرج الالماني، فقد كـان مـن المناهـضين للخطاب الغربي، من خلال تقديمه مسرحية (في ظلمات المدينة عام ١٩٢٣ فيها انتقد الاستعمار الذي نجح "في تحويل المشعوب المستغلة إلى وسائل حرب تستغل لحساب الاستعمار، وبطل هذه المسرحية (حمال فقير في مستعمرات جلالة الملكة نخرج من داره في الصباح ليشتري سمكة صغيرة لزوجته فتقابله إحدى مجموعات فرق المدفعية في جيش جلالة الملكة (البريطانية وتغريه بزجاجات البيرة والسيجار الهافانا حتى يقبل الانتضام إليها ليحل محل زميل مفقود من زملائهم أثناء النداء في الطابور، وتستمر أحداث المسىرحية لتجسد لنا كيفية تحويل هذا الحمال من رجل فقير خىرج يشتري سمكة إلى جندى من جنود الملكة شـغوف بـشـرب الـدماء''''). إن (بريخت وفي مرحلته التعبيرية صاغ عدد المسرحيات المناهضة للفكر الاستعماري ومنها (طبول في الليل) و(ماهوجوني التي كان يعبر بهما عـن" حالة السخط وعدم الرضا من (بريخت)، شأنه في ذلك شـأن التعبيريين إلا

1- البكري وليد موسوعة اعلام المسرح والمصطلحات المسرحية عهان دار اسسامة للنشسر والتوزيع، ٢٠٠٣ ص٢٦٨. 2- أردش سعد: المصدر السابق ص٢٠٥. إنَّه يبدو واضحاً أيضاً إن فكر (بريخت يمتاز عن فكر التعبيريين بشيء جديد، هذا الشيء هو الاهتهامات السياسية التي تدور من بعيد حول العلاقة بين الاستعهار والامبريالية من ناحية، والشعوب المستعمرة الفقيرة من ناحية أخرى "<sup>(۱)</sup>. كذلك أدان (بريخت الحرب وما تؤول إليه من دمار وخراب والخاسر الأكبر هو الإنسان الفقير الذي يصبح وقود لتلك الحروب التي اشتعلت نيرانها من أجل مصالح لا إنسانية، حيث قدم مسرحية (الأم شجاعة)" صاحبة مقصف تديره لكسب العيش من بيع الطعام والشراب والمؤن للجنود المتبكين في الحرب (حرب الثلاثين)، شم تفقد أولادها واحداً فآخر، وتقع في حب طباخ هولندي، وتخفي تحت جناحها قسيساً هارباً من الحيش، حتى هذان يهجرانها في النهاية وتبقى

أمَّا في (امريكا)، فقد ظهرت حركات مسسرحية عديدة مناهضة للخطاب الكولونيالي الجديد في العالم الغربي، ومنها (المسرح الحي)، التي ناضلت ضد الحرب الأمريكية في (الفيتنام وضد تعامل أمريكا مع الشباب وسوقهم إلى محرقتها، ومن مسرحياتهم التي كانت بمثابة إدانة للسياسة الأمريكية مؤسسي هذا المسرح، هما (جوديت مالينا وجوليان بك)، حيث قدمت فرقة (المسرح الحي مسرحيتين هما (أسرار وقطع أخرى صغيرة)، إذ احتوت المسرحية على عدد من الإيحاءات منها مشهد الموت الجماعي، والمشهد الذي يحتوي على أغنية كلماتهما العبارات المكتوبة على

1- أردش سعد المصدر السابق ص٢٠٥-٢٠٦. 2- محفوظ عصام مسرح القرن العشيرين (المؤلفيون)، ج١ بيروت دار الفيارابي ٢٠٠٢ ص١٠٤. الدولار الأمريكي ومشهد الأغنية الهندية ومشهد الهتافات التي يطلقها (جوليان بيك ومن هذه الإيحاءات تتضح المشكلة التي يعيشها المجتمع الأمريكي في ظل السياسات الكولونيالية الساعية إلى إخضاع العالم بالقوة العسكرية وذلك على حساب الشباب الأمريكي وأهم ما تركز عليه المسرحية هو" مشكلة العذاب النفسي والدمار المادي والموت الذي تجلبه حرب فيتنام، فالجندي الذي يقف انتباه في أول العرض يوحي (ولا أقل يمثل بآلاف المشباب الأمريكيين الذين كانت تسوقهم حكومة (جونسون في تصعيدها المدائم للحرب، أما أغنية كلمات الدولار الأمريكي فهي تؤكد المفارقة بين دفع آلاف المسباب للموت في الحرب (خاصة حرب الفيتنام وبين اكتناز أصحاب الأعمال للأموال كنتيجة لاستمرار هذه الحرب".

ثانياً،- مسـرح المغايرة للعقلية الكولونيالية في خارج العالم الغربي.

تنطلق فاعلية الخطاب النقيض في المسرح خارج العالم الغربي عند المشعوب التمي خمضعت للإسمتعمار وخطاب الكولونيسالي إذ كانمت الاشتغالات على وفق هذا الخطاب تتمركز في تمظهراتهما في تفنيد أسماليب الهيمنة الثقافية التي مارستها الدول الغربية، وكيفية بمسط نفوذهما في كافة المجالات ومنها الثقافية، التي تماطرت بالخطماب الكولونيمالي، ومن هذه المسارح المناهضة ما ظهرت منها في آسيا، وتناولت عمدداً من المسمر حيات المختلفة، منها مسمر حيات غربية أكدت فيها على الفعل الكولونيمالي كما في

 <sup>1</sup> سرحان سمير تجارب جديدة في الفن المسرحي بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ب
 ت ص١١١.

مسرحية العاصفة التي قدمت في جزيرة (بالي) في آسيا، إذ ركز العرض المسرحي على جعل البيض هم من يؤدون الشخصيات الكولونيالية في المسرحية، مثل شخصية (كالبيان ودوره الاستيطاني، بينها جعلوا الخلفية للعمل تؤدى من خلال راقصين من الجزيرة نفسها، مع اضافة عناصر ديكورية وأزياء للجزيرة التي وقعت تحت الاستعمار الأسيض الغربي('). وكذلك قدمت مسىرحيات أخرى تناولت الخطاب النقيض في عروض أخرى، كما في مسرحيات (ساندي لي تعيش في نوى دات)، مذكرات جنسية كافرة وهاتان المسرحيتان يتناول فيها قبضية مهمة في الخطاب الكولونيالي، الا وهو تأنيث آسيا مقابل ذكورية الغرب، اللذي يمثل دور السيد ودور القيادة ودور المهيمن على الساحة الثقافية وغيرها من المجمالات العسكرية والاقتصادية، فأن السيد هو من يملك الحق في تقرير المصير للشعوب الأخرى التي تقع تحت هيمنته، كذلك فأن أحداث المسرحيتين تقع في آسيا، وهنا تبرز أهمية العناوين في إن آسيا تحمل أسم الانثىي الكافرة ذات الغريزة الجنسية غير المسيطر عليها إلا من قبل الرجل الغربي، فكلا المسرحيتان تبحثان في تجارة الجـنس، وخـصوصاً في الـشـرق وإرسـاله إلى أوربا وامريكا لإشباع الغريزة عند الرجل الابيض المتحكم ('').

أما في افريقيا، فقد ظهر خطاب نقيض ضد الخطاب المهيمن في عدد مـن الحركات المسرحية ومنها (الحركة الزنجية)، أو التي أطلق عليها اسم (الزنوجة)، إذ نادى أصحاب هذه الحركة إلى الـدعوى بـالعودة إلى الـتراث

 1- ينظر جيلبرت هيلين وجوان توميكينز الدراما ما بعد الكولونيالية النظرية والمهارسة ترجة: سامح فكري القاهرة مطابع المجلس الأعلى للآثار ٢٠٠٠ ص٣٩، ص٤٠
 2- ينظر المصدر نفسه، ص٣٧٩ ص٢٤٠. الافريقي، وتخليصه من الثقافة الطارئة عليه من قبل الغرب، ودعا كمل من (ايميه سيزار وسنغور) إلى بداية جديدة للنهضة الثقافية الزنجية في افريقيا قائمة على بناء ثقافة افريقية يكون فيها التراث الافريقي هـو الأصـل، ومـن خلال هذه الدعوة قدمت اعمال مسرحية عديدة في همذا المجمال، ومنهما (الناسك الاسود للكاتب الافريقي (نغوجي)، ومسرحية (الموت وفارس الملك للكاتب (وول سينكا)، وغيرهما، إذ تناولت هاتان المسرحيتان عند تقديمهما في مناسبات افريقية مرتبطة بالاحتفالات الخاصة بأعياد الاستقلال من الاستعمار الفرنسي، جوانب النصال ضد الاستعمار والتضحية التي قدمتها الشعوب الافريقية، تخللت عروضها المسرحية توظيف التراث الافريقي من الطقوس والرقص المصاحب لمشاهد النصمر على الاسمتعهار، كذلك جاءت عملية توظيف التراث للحث على نبذ الثقافة الغربية، التي حاول المقاومون لها تبرير كونها كانت مفروضة على الشعوب الافريقية أبان الاستعمار الغربي().

أمَّا في الوطن العربي فقد كانت عملية تشكيل الخطاب النقيض وفاعليته تتمركز في محورين، الاول يركز على القضايا القومية ومقاومة الاستعمار البريطاني والفرنسي للبلاد العربية، وكذلك للأستيطان الصهيوني لفلسطين وأرضها التي وقعت بيد الاستعمار البريطاني، والذي اهداها إلى الصهاينة في وعد (بلفور)، الذي أباحها لليهود من اجل تشكيل دولتهم المزعومة. ففي الجانب الاول قدمت أعمال مسرحية عديدة منها للكاتب المسرحي الجزائري (كاتب ياسين) ومن أبرز

١- ينظر واثيونغو نغوجي تنصفية استعمار العقل ترجمة سعدي يوسف دمشق دار
 التكوين للتأليف والترجة والنشر، ٢٠١١، ص٨٣ ـ ص٨٢.

مسرحياته ضد الاستعمار الفرنسي، والتي تعرضت للمنع بسبب موقفهما من هذا الاستعمار مسرحية (دائرة الانتقام) ومسىرحية (انتصار البرابرة) للكاتب المغربي (عبد الخالق طريس)، كذلك قدمت في مصر للكاتب (عبد الرحمن الشيرقاوي) مسيرحية (وطني عكا)، وفي الشام قدم (محميد الماغوط) مسرحية (صقر قريش)، وهـذه المسرحيات وغيرها كانت تنادى بالتذكير بمواجهة الاستعمار والاحتلالات لبلدان الموطن العربي، والعودة إلى التراث، والتاريخ العربي، والاسلامي، الزاخر بالانتـصارات، واستلهام هذه الانتصارات وتوجيهها ضد المحتل. كما قدم في الجانب الثاني الذي يخص القيضية الفلسطينية أعمال مسرحية عديدة، ومنها مسسرحية (لمن تسسقط القدس) للمؤلف (شمسريف المشوباشي) ومسرحية (الباب) للمؤلف (غسان كنفاني) ومسرحية (حفلة سمر من اجل ٥ حزيران) للمؤلف (سعد الله ونوس)، وهذه المسرحيات وغيرها ناقشت الخطاب المصهيوني المذي أصبح من المهيمنات على المسياسة العربية في فترة قوته المدعومة من الغرب. إنَّ الأسساليب الاخراجية لهـذه المسرحيات يرى فيها (سعد أردش) على وفق الخطاب النقيض، ارتبطت بثلاثة امور مهمة وهي: (الدعوة إلى الارتباط بقضايا الامة المصيرية)، (والتأكيد على المسرح السياسي الملتىزم بالأمور الواقعية التي تخاطب ضمير أبناء الأمة العربية)، (والعمل الجماعي المشترك بين التأليف والاخراج وعناصر العرض الاخرى)(').

أمَّا في المحور الثاني الذي تمييز بالبحث عن قالب مسيرحي عربي اسلامي خالص، فقد عمل عدد من المخرجين العرب على إيجاد خطياب

1- ينظر اردش سعد: المصدر السابق، ص٣٤٧.

نقيض تكمن فاعليته في البحث عن اسلوب مسرحي مغاير للمسسرح الغرب، وبالتالي إلى إيجاد مجال ثقبافي جديد في العرض المسرحي غير مسرح العلبة وأساليب المسرح الغربي، فقد برز عدد من الأساليب المسرحية ومنها (الحكواتي) و(السامر) و(الاحتفالي)، وهذه الأساليب أخذت واقعها في التعبير المسرحي والدعوة إلى تغيير عدددٍ من الدول العربية، ومنها دول المغرب العربي ومصر وسوريا ولبنيان والعبراق، وكانت هذه دعوة إلى تأصيل المسرح العربي في البضد من الخطباب الثقافي الغربي، وادواته ومنها المسرح، " أن الدعوة إلى صيغة مسرحية عربية كانت قرينة المدعوة إلى صياغة مشروع نهضوي يستند إلى الخصوصية التاريخية وحدها، وارتبطت بالتالي بالرغبة في الانفلات مـن التبعية الثقافية والفنية للغرب"('). لكن هذه الدعوة رغم إنَّهما لم تأخمذ استمراريتها بشكل كبير على الواقع المسرحي، لكنها تعد محاولية جادة في مقاومة الخطاب الثقافي الكولونيالي الغربي في الساحة الثقافية العربية.

إنَّ تبلور فعل الخطاب النقيض في فاعليته في خط المواجهة بالمضد من الخطاب المهيمن وهو الخطاب الكولونيالي، على اعتبار ان الخطاب النقيض بفاعليته يندرج كأشتغال ثقبافي معرفي تحت دائرة الخطاب ما بعد الكولونيبالي، الذي يبحث في آثبار الكولونيالية وما خلفتها في ثقافيات الشعوب وتتجه فاعلية الخطاب النقيض إلى البحث في مفاهيم افرزتها العقلية الغربية، ومنها مفهوم غربنة الثقافة المحلية، ومفهوم شعوب بلا

1- نسيم محمود المسرح العربي والبحث عن الشكل (قراءة للعقل التنظيري) القـ اهرة بجلـة فصول للنقد الادي المجلـد الرابـع عـشـر العـدد الاول تـصدر عـن الهيشة المصرية العامـة للكتاب ١٩٩٥ ص٧٢. تاريخ الذي وسمت به الحضارات الأخرى التي وقعت تحت الاستعهار، ومنها الاستعهار الثقافي.

إنَّ فاعلية الخطاب النقيض اشتغل في مجالات البحث المختلفة، منها البحث في التاريخ الكولونيالي، وكذلك البحث في مفهوم الاستشراق، وكذلك في مفهوم التبابع، ومفهوم التأصيل الثقبافي، والبحيث في الهجنية الثقافية، وكل هذه الاجراءات هدفها كشف مهيمنات الخطاب الغربي على الثقافات المحلية، مما اوجدت هذه الاشتغالات فاعلية الخطباب النقيض في الساحة الثقافية المحلية بالضد من الخطاب الغربي الكولونيالي لذلك يعدد المسرح أداة من أدوات الخطباب النقيض من خيلال ما يمتلكيه من اشتغالات تدخل في فاعلية الخطاب النقيض في الثقافات المحلية للمشعوب التي وقعت تحت الاستعمار، أو حتى في داخل الثقافة الغربية. إنَّ فاعلية الخطاب النقيض في المسرح تشتغل بحسب مواجهة الخطاب المهيمن سواء كانت في داخل الخطاب الكولونيالي أم في خارجه، والجانب الثاني ركز على نقاط مهمة ومنها: مواجهة الخطاب المهيمن على مستوى الثقافة المحلية، او على مستوى المواجهة مع الاحتلال العسكري أو الاستيطاني، أو مع ايجاد ثقافة بديلة للأدوات الثقافية لمهيمنية، أو حتبي استخدام الأسباليب التبي أوجدها الاستعمار في مواجهته ثقافياً.

## تطبيقات في فاعلية الخطاب النقيض فاعلية الخطاب النقيض في مسرحية (قضية الشهيد الرقم ١٠٠٠) للمخرج قاسم محمد

يتمظهر الإخراج عند (قاسم محمد بتركيزه على عمل الممثل واللحظة التي يتعامل بها معه، والتهارين المسرحية هي المقياس الحقيقي في الإخراج لديه، حيث لا يعتمد على التخطيط المسبق للعملية الاخراجية، بل يعتمد على تدريب الممثل وتطوير مهاراته قبل الدخول في التمرين المسرحي في أي مسرحية يريد إخراجها كذلك يتميز (قاسم محمد بملامح واقعية وشعبية ينطلق منها في إخراج مسرحياته من حيث الـنص المسرحي معتمداً في أغلب الأحيان على التراث والاشعار الحماسية والموروث الشعبي، بل حتى على الفردات الشعبية التي تنمي الإحساس الوجداني عند المتعلق منطلقاً من التركيز "على واحدة من أبرز سمات (الـدراما الـشعبية المتمثلة في المشاركة الوجدانية بين الصالة وخشبة المسرح ويتم فيها بحث المتلقي على الإحساس بأنه مشارك في العرض وبقوانين اللعبة، ومن ثم بناء العرض ومفردات الأداء ووسائل التعبير "(").

في عرض مسرحية (قضية الشهيد الرقم ١٠٠٠ يبني (قاسم محمـد العرض المسرحي مـن عـشـرة مـشاهد مـسـرحية يتنـاول فيهـا أوضـاع

1- عباس علي مزاحم عباس علي مزاحم لا تسدلوا الستار بغداد دار الـشؤون الثقافيـة العامة ٢٠٠٥ ص١٢٦. الشهداء المصريين الذين قتلوا في حرب سيناء مـن أجـل الـوطن، ولـيس الرئيس (أنور السادات الذي خطط للحرب قادها لتحرير (سيناء من (الصهاينة) وقدمت مصر فيها عدداً من الشهداء، لكن بعد ذلك عبر (السادات على أجساد الشهداء ليصافح (الصهاينة من أجل السلام، ومن هذه المفارقة تبدأ عملية ترتيب المشاهد في المسرحية فالمشهد الأول يبدأ بصدمة زيارة (السادات للقدس المحتلة لعقد معاهدة السلام، هـذا الخبر يسربه للجمهور باعة الصحف الثلاث، وتصدر صرخة، ومن ثم تساؤل عن سبب الصرخة من ثلاثة أشخاص يؤيدون اتفاقية السلام على المسرح، ويجيبونهم كورس الشهداء من أعلى المسرح الذي يقسمه (قاسم إلى نصفين أعلى وأسفل، بأن السلام يتم على حساب تضحياتهم ثم يبدأ المشهد الثاني بنداء يشق المصمت صوت (المشهيد الرقم ١٠٠٠ وهو ينادي بالقتال، ويسأل المؤيدون عن أسباب سمرقة دماء المشهداء حتى يتحول المشهدان الثالث والرابع عن إعلان باعة الصحف عن الشهداء وخروجهم من القبور، ليهرع أهالي الشهداء للبحث عنهم، وتظهر ثـلاث نـساء، هـن عائلة الشهيد (الأم، الأخت، الزوجة حيث يعلن عن فخرهن بالشهيد الذي ينادى بالقتال، ويبدأ بعد ذلـك صـراع بـين الـسلطات الداعيـة إلى السلام والشهيد (رقم ١٠٠٠)، الذي يحاول عبور الحدود من أجل القتال ورفض الاستسلام للعدو، وهذا يتم من خلال أربعة مشاهد، أما المشهدين التاسع والعاشر فيتم القبض على المشهيد ويصدر أمر الإعدام بحقه، وبالتالي يتحول دمه إلى رفض للسلام مع العدو('').

1- ينظر: عطية، احمد سسلمان: الاتجاهسات الإخراجيسة الحديثية وعلاقتهسا بسالمنظر المسسرحي، بغداد، مؤسسة دار الصادق الثقافية، عمان، دار صفاء للطباعة والنشسر والتوزيع، ٢٠١٢، ص٢١١- ٢١٤. يستخدم (قاسم محمد) مجموعة من العناصر المسرحية في كشف الخطاب الكولونيالي والمتمثل في إخضاع المشعوب العربية إلى سلام غير عادل مع (الصهاينة) والمتمثل بمعاهدة السلام التي وقعها الرئيس المصري (محمد أنور السادات) ورفضتها الشعوب العربية، هذه المعاهدة التي أنهت الحرب بين (مصر والصهاينة) على حساب باقي الجبهات الأخرى وأبرزها الجبهة الفلسطينية. فالمخرج يكشف عن فاعلية الخطاب النقيض، من خلال ما يأتي:

١ – يقسم (قاسم محمد) خشبة المسرح إلى قسمين علوي وسفلي، ويقسمها من خلال قطعة قماش سوداء اللون، وهو الحد الفاصل أو البرزخ بين عالمين، حيث أعطى لكل واحد منهم عدداً من الصور المتحولة من مشهد إلى مشهد آخر، في الأعلى يرمز للعالم العلوي، عالم القيم والمشل والمحبة والشهادة، وكذلك يرمز إلى سلطة الشعب التي تخيم على كل ما في البلاد، والأسفل يرمز إلى عالم الدنيا، العالم الأسفل الذي يتصارع فيه البشر، والذي يخضع للمقاسات الدنيوية الضعيفة، فالشهيد ينزل جسده إلى العالم السفلي لكن روحه تنتقل إلى العالم الآخر لتشاهد ما يفعل البشر في الأرض.

٢- لا يستخدم (قاسم محمد) قطعاً ديكورية بقدر اعتهاده على الأجساد في تشكيل صور العرض، إذ يتم تشكيل المشاهد على هذه الشاكلة ابتداءاً من المشهد الأول، وظهور باعة الصحف، وانتهاء بإعدام الشهيد مروراً بأحداث تشكلها الأجساد، وهذه الأجساد (المثلين) تتحول من صراع داخلي بين الأرض والشهداء، ومن ثم بين الشهداء وأصحاب معاهدة السلام، وبين الشهداء (الأجساد) وأصحاب النفوذ في الضفة الأخرى، بالإضافة إلى أن المسرحية تحمل الصفة العددية للشهداء والمتمثلة (بالرقم ١٠٠٠)، وهذا ما يسدل على إن الأجساد الألف (الشهداء) يلخصون بالشهيد الأخير الذي يحمل (المرقم ١٠٠٠) كلهم يحملون القضية نفسها.

٣- يستخدم (قاسم محمد العملية التوثيقية من خلال المصحف وفي عمليتين متناقضتين الأولى توثيق لدور السلطة التي توقع معاهدة السلام ومن يقف وراءها ويدعمها بالمال والإعلام وحتى السلاح الذي توجهه بعد ذلك إلى الشعب بمثلاً بالشهيد (رقم ١٠٠٠ أما التوثيق الثاني فهو للرفض والرافضين لسياسات الإملاء والخضوع وبيع الأوطان، رفض الأهداف الكولونيالية التي تريد أن تجعل الآخر الشبرقي (العربي خاضعاً وهو يبرى أرضه تتجزأ أمام عينيه، ففصل (مصر من الصراع هو إبعاد قوة مؤثرة في الصراع، وبالتالي ستكون فلسطين (لقمة سائغة بالإمكان ابتلاعها، وكأن (قاسم محمد يحذر في مسرحيته من الأيام الحاضرة التبي أصبحت فيها فلسطين مجرد ضفتين متصارعتين (الضفة الغربية وغيزة)، وأصبحت اغلب الأراضي تسمى اليوم دولياً (إسرائيل فجاء النوثيق الشاني لإعلان حالة الرفض الشعبية وليست الحكومة الميالة إلى المصالح الشخصية.

٤ - الأزياء كانت (واقعية فكل زي يشير إلى الشخصية ودورها وبخاصة ملابس الشهداء العسكرية الممزقة، حيث أراد (قاسم من خلالها إلى توثيق واقع الهزيمة أولاً، ومن ثم إن الملابس الممزقة لا تصلح للاستخدام مرة أخرى، وبذلك أراد (قاسم محمد إظهار حقيقة مؤلمة وهي تجريد القضية من حقيقتها والمرتكزة على الجهاد والقتال من أجل تحرير الأرض العربية، لكن الملابس العسكرية البالية هي عنوان الانهزامية<sup>(1)</sup>.

ا- ينظر عطية احمد سلمان المصدر السابق ص٢١٦.

وكذلك استخدام السواد هو للدلالة على الحزن على الأبطال البذين ذهبت دمائهم سدى دون أن تكرم هـذه الـدماء، حيث افقـدنها معاهـدة الـسلام عزتها، إذا لماذا قتلوا لو إن الأمر سينتهي بالاستسلام؟.

٥- التشكيل الجسدي للممثلين يدخل في عدة أشكال ويعطى عدداً من الدلالات ففي مشهد "خروج الشهداء مـن قبـورهم، وفي مـشهدية (هيئـة المحكمة نجد أنها تخلو من منصة الحاكم أو قفص الانهام أو مقاعد الجمهور، فالتمثيل يجري وقوفاً 👘 فأجساد الممثلين لا تتوقف عن خلق صور المناظر المسرحية على عدد دقائق العرض، فهمي قبور، وهمي شمهيد وهي سلاح، وهي صرخات، وهي رقصات متوحشة وكثير من المصور الأخرى، يساعد في ذلك إيقاظ مخيلة المشاهد ليتوغل مع هذه المصور في تأليف المكان والزمان"("). إن (قاسم محمد الذي يبحث في المسرح عن تفكيك التأثير الذي يفرض على الزمان والمكان في مخيلة المتلقى العربي التسي تشكلت بفعل الأحداث التي أدارها الأقوى، ليشكل الذاكرة حسب ما يريد فيها بعد وحسب مفهوم الهدم والبناء أو ما يسمى بنظرية (الفوضي الخلاقة)، التي تقوم على هدم وبعشرة أشمياء المكمان الأصلية ثمم إعمادة صياغتها مرة أخرى، ف (قاسم محمد يعود بالأحداث قبل البعشرة والهدم ليتزامن بناء الزمان والمكان وإعادة تشكيل الذاكرة وفق مفهومه الخاص، وليس وفق ما يرسم في عالم السياسة والمصالح الخاصة، بسل وفسق الموعى الجماهيري الشعبي المتهاسك بصورة (الوطن الأصل وليس صورة (الوطن المعاد)، لهذا بادر (قاسم محمد إلى تفتيت (الصورة الملقنة وكشف (الأصل

I - عطية أحمد سلمان: المصدر السابق، ص٢١٤.

المغطى)، لهذا ساعدت التشكيلات الحسدية للممثلين في رسم ملامح الزمان والمكان الأصليين، وكشف زيف المكان والزمان المزيفين (معاهدة الاستسلام وبيع القضية الفلسطينية للمحتل).

٦- النهاية في مسرحية (قـضية الـشهيد الـرقم ١٠٠٠ نهايـة مفتوحة تبقى فيها الاحداث مستمرة، والقضية متابعـة ومراقبـة مـن أبنـاء الـشعب
 الذين يعبرون عن حزنهم بصمت وكبرياء، فالشهداء قد يصبحوا (٢٠٠٠
 أو (٣٠٠٠ ما دامت القضية غير منتهية، وما إعدام (الشهيد الرقم ١٠٠٠
 إلا إعادة بعث روح القضية إزاء خطاب يريد لها أن تنتهي.

فاعلية الخطاب النقيض في مسرحية (مقامات أبي الورد) للمخرج إبراهيم جلال

يرى (سعد أردش في المخرج (إبراهيم جلال بأنه "يتخذمن فكر (بريخت وتقنيات مسرحه الملحمي خطاً أساسياً لمنهجه، ولكنه مع ذلك لا يرفض العناصر الجمالية التي يستثمرها في اجتذاب الجماهير في المديكور والأزياء وتكوينات الحركة والإضاءة، وقد اخرج لشكسبير و(بريخت)، ولكنه يتميز –عندما نجرج نصاً عراقياً – بالبحث عن منطلقات شعبية محلية، وبخاصة في أداء الممثل"<sup>(۱)</sup>.

إنَّ إبراهيم جلال من المخرجين العراقيين الذين تعاملوا مع النص العراقي (الشعبي ولكن بلغة مسرحية ملتزمة، وبخاصة في تطبيق المنهج الأكاديمي في إعداد مفردات العرض المسرحي ووسائله المختلفة التي يقف النص في مقدمتها، إذ عمل على اختيار نصوصه بما يتلاءم مع القضية التي يريد طرقها، متهاشياً مع القضايا الوطنية التي كانت تشغل اهتهامه، فهو يقدم مسرحية (لبيك والسايق المساندة للمظلومين من الطبقات الكادحة ويتواصل معهم بلهجة شعبية يعتقدها خير وسيط للتواصل مع هكذا وسط، أما في مسرحية (مقامات أبي الورد هذه المسرحية التي كتبها (عادل كاظم) حيث يعود بها إلى التاريخ لينتقي للمتفرج منه قصصاً تحمل طابع الثورة ضد الظلم والاضطهاد والتسلط، وضد المتربصين بأمن البلاد

**ا-اردش سعد المصدر السابق ص٣٦٩.** 

والعباد في ظل سكوت الحاكم عنهم وتوجيه ويلاتمه إلى الشعب بدلاً من توجيهها إلى الخطر الخارجي فهذه المسرحية" مبنية على حادثة من القرن الرابع الهجري أثناء تسلط الاحتلال الخارجي على الخلافة العباسية في بغداد، ومقاومة أهل العراق المتمثلة في شورة (عمران بن شاهين السلمي)"<sup>(1)</sup>، هذه الثورة التي تنادي بمحاربة الأمير الساكت عن خطر الروم المتربصين بالدولة الإسلامية من الخارج والخيانة التي تعصف بالدولة من الداخل.

لقد استخدم (إبراهيم جلال في إخراج هذه المسرحية أسلوب المسرح الملحمي (البريختي) محولاً مقاماتها العشرة إلى مشاهد عشرة، تحكي قصة الثورة وأسبابها وتبدأ بحكم الأمير (ابن الصمصامة وأحوال الحكم، وتنتقل إلى المشهد الثاني الذي يتناول أحوال البلاد والعباد وتصوير حالة الفقر والجوع بين أبناء الشعب، ثم الانتقال إلى حالة التحريض من قبل (أبي الورد صاحب المقامات العشرة في المسرحية والتي تروي حالة الشورة وتعرضه للسجن، ومن ثم يخطط إلى الخروج منه هو وجماعته وتشأتي بعدها الأحداث من خلال المشاهد المتبقية وصولاً إلى التمهيد إلى الشورة لتغيير واقع الحال في الدولة<sup>(٢)</sup>.

إنَّ تقسيم هذه المسرحية إلى عشر مقامات أو مشاهد يجسدها (أبي الورد الذي يقدم للمتفرج عشر لوحات تحكي قصة بغداد في ذلك الزمان، حيث يرتدي فيها الممثلون أزياء بغدادية، كها يتم فيها توظيف قارئ

1- سكران رياض موسى مسرحة المسرح بغداد دار المشؤون الثقافية العامة ٢٠٠١
 ٨٢-٨١.
 ٢- ينظر نفسه ص٩٠-٩١.

المقام لدفع الروح الشعبية البغدادية القديمة لدغدغة مسشاعر المتفرج بأنم يعيش في جزء من التراث وليس في قاعة مسسرحية، أو حضور عرض تقليدي، وهنا الغناء هو جزء من عملية كسسر الإيهام وكذلك جزء من التعليقات التي قد تأخذ دور الراوي في بعض الأحيان ودور الموسيقى التصويرية في أحايين أخرى.

ويأتي دور (الراوي الفعلي الذي هو (أبي الورد الذي يجسد في هذه المسرحية أكثر من شخصية، ومنها (الراوي)، حيث يعطي (إبراهيم جلال إلى هذا الممثل إمكانية اللعب على تقنية الشخص الثالث أي التعليق على الأحداث مما يمنع اندماج وإيهام المتلقي مع العرض المسرحي، وبالتالي يصل بالمتلقي إلى التفكير في سير الأحداث وإلى ما يريد المخرج أن يوصل المشاهدين إليه من أفكار تتعلق بالماضي الحاضر واللحظة الآنية، أي بأفق التوقعات بين الماضي والحاضر، وهذا الامتداد التاريخي بين ما جرى بالأمس، وما يحدث اليوم على الساحة العربية.

إنَّ عملية بناء صور الصراع بين الطرفين جعل (إسراهيم جلال يبني المشهد الحركي للشخصيات المتصارعة على أساس المواقف من الخطاب الذي يريد كشفه من خلال سير أحداث الخطاب السلطوي المتمشل بشخصية الأمير وأعوانه المتسلطين على الشعب في الداخل، وغير المبالين لما يحدث في الخارج والخطاب النقيض له (ابن شاهين وأنصار ثورتمه مما دعا المخرج إلى إظهار المتصارعين " بصورتين مختلفتين: السخرية والتهكم والفنطزة اللفظية – الحركية عند الحكام وأعوانهم – مقابل الجدية في الحركة والرصد الدقيق في الموقف لمدى المحكومين، وإذا كانت الصورة الأولى محصورة وبلا امتداد تاريخي، فأن الصورة الثانية صورة المحكومين أنتجت (ابن شاهين ثقيل الخطوة، رصين العبارة، و(أبا الورد شعبي اللفظ عامي الفكرة"<sup>(()</sup>.

إنَّ الأحداث في المسرحية والمتحولة إلى مقامات عشر هي في الوقت نفسه مشاهد مستقلة نوعاً ما عن بعضها البعض أي بإمكان أن يشرح كل مشهد منها صور مستقلة عن باقي المشاهد، ولكنها مرتبطة بهدف أعلى من البناء الفكري الذي يوحد فكرة المسرحية التي توحي بعد المشاهدة المتفحصة والربط بين أحداثها بأنها تشير إلى فكرة أسمى، أراد المخرج (إبراهيم جلال إرسالها إلى المتلقي عن التاريخ الماضي وعن الحاضر والربط بينها في عملية تكرارية في الزمان والمكان رغم تغير الشخوص والديكورات لكن المضمون يبقى واحد.

إنَّ مسرحية (مقامات أبي الورد لإبراهيم جلال تكشف لنا عن فاعلية الخطاب النقيض وذلك من خلال ما يأتي:-

١ - تناول حدث تاريخي يحاول من خلاله (إبراهيم جلال تسليط الضوء على ما تتعرض له الأمة العربية من مخاطر خارجية في الوقت لا يسزال حكامها بعيدين عن الواقع المرجو الذي تعيشه هذه الشعوب من فقر وعوز، في ظل استشراء الفساد الذي نخر مؤسسات الدول العربية، وما شهده الواقع العربي من متغيرات جذرية ما هو إلا نتيجة لما حصل من انشغال بالملذات والسلطة من قبل الحكام في المرحلة المعاصرة، والابتعاد عن التصدي للمخاطر التي تواجه الأمة العربية وبخاصة من الهيمنة الغربية على المقدرات الاقتصادية والثقافية والسياسية للشعوب العربية، والانشغال

<sup>1-</sup> النصير ياسين بقعة ضوء بقعة ظل بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ١٩٨٩: ص٢٦.

عن القضايا الرئيسية التي تخص الشعوب العربية ومنها القضية الفلـسطينية والأراضي العربية المحتلة.

٢- استخدم (إبراهيم جلال عنصر كسر الإيهام من خلال شخصية (أبي الورد الذي أراد من خلاله عدم الاندماج في الوضع الراهن والخنوع والخضوع لمهارسات الحكام وتسلطهم على الشعوب وزيادة الهوة بين طبقات المجتمع العربي مما جعل الفقراء ينشغلون بالبحث عن لقمة العيش والأغنياء بالملذات دون تحقيق عدالة اجتهاعية، لذلك جاءت أحداث المسرحية لتذكر بأن مصير أي ثورة وسقوطها هو بالابتعاد عن اهدافها الرئيسية، والانشغال بالأشياء الثانوية، لذلك استخدم جلال مبدأ عدم الاندماج وكسر الإيهام لجعل المتفرج يفكر ويتساءل عها آلت إليه الأمور في المسرحية وربطها بواقعه المعاش.

٣- استخدام تقنيات المسرح الملحمي لتأكيد المخرج على مبدأ كسسر
 الإيهام ومنها: الراوي، الموسيقى التراثية، الغناء، والأزياء، وتشكيل
 الفضاء الذي خرج به من قاعة المسرح المعتادة لعروض مسسرحية غايتها
 التسلية والمتعة فقط وإيجاد متلقي سلبي، إلى عرض مسسرحي غايته جعل
 المتلقي واعي ومفكر بها يحدث على المسرح.

 الإنسان العربي وفكر يراها متصلة بعضها ببعض آخر، كظاهرة تشظي الحدث الرئيس إلى أحداث فرعية، ففي هذه المسرحية يكون إشغال النماس بالجوع والفقر والبحث عن لقمة العيش ما هي إلا وسيلة يستخدمها الأمير لإبعاد المنتفضين عن المطالبة بحقوقهم الاجتهاعية، بحيث يصبح الإنسان عاجز عن التفكير بحقوقه في حياة كريمة في استقلال عن الندخلات الخارجية التي تجلب على الوطن والمواطن ويلات عديدة منهما التبعية المطرف الذي يكون أقوى وقادر على التأثير على مصائر الناس والتحكم بهم اقتصادياً و سياسياً واجتهاعياً وثقافياً، وبالتالي تكون خيرات البلد ومقدراته بيد القوى المتحكمة وهو مما أشارت إليه المسرحية بالتدخل الخارجي للروم على حدود البلاد الإسلامية آنذاك.

٥- استخدم مفردات تراثية من ملابس وموسيقى وتحويل المكان المسرحي إلى مكان تراثي هو التذكير بالأصالة والماضي الأصيل الذي بدأ ينسحب من الحياة الاجتهاعية لصالح حياة جديدة أكثر تعقيداً وتغريباً عها كانت عليه الحياة في الماضي، وهي جزء من محاولة سلب الخصوصية الاجتهاعية للمواطن العراقي من أجل دمجه في الحضارة الغربية الجديدة بكل تفاصيلها ابتداءاً من الملبس وانتهاءاً بالابتعاد عن القيم الوطنية والإنسانية تفاصيلها ابتداء من الحياة من أجل دمجه في الحضارة الغربية الجديدة بكل الحتهاعية للمواطن العراقي من أجل دمجه في الحضارة الغربية الجديدة بكل تفاصيلها ابتداءاً من الملبس وانتهاءاً بالابتعاد عن القيم الوطنية والإنسانية الخاصة بهذا الشعب، وهذا ما أراد المخرج أن يشير إليه بالأجواء البغدادية التي ادخل المتفرج بها أثناء عرض (مقامات أبي الورد وهي جزء من التنبيه اتجاه مخاطر عولمة الشرق والخصوصيات في الملدان الشرقية لمصالح القيم والحضارة الغربية، أي المالح يتنبيه الجاه في بنائية المرق والخصوصيات في الملدان الشرقية لمالح التنبيه اتجاه من أبل النائية من أبي المائية المائية والإنسانية من أمل المائية من أجل دمجه في الحضارة الغربية الجديدة بكل الخاصة بهذا الشعب، وهذا ما أراد المخرج أن يشير إليه بالأجواء البغدادية التي ادخل المتفرج بها أثناء عرض (مقامات أبي الورد وهي جزء من التي ادخل المتفرج بها أثناء عرض (مقامات أبي الورد أبي مالي قية لمالح التي من والخصارة الغربية، أي لصالح الخطاب الذي أتى به الاستعار وهو القيم والحضارة العالية.

فاعلية الخطاب النقيض في مسرحية (الخان) للمخرج سامي عبد الحميد

يعد المخرج (سامي عبد الحميد من المخرجين الذين تعددت لديهم الأساليب الإخراجية، إذ لم يقف عند أسلوب مسرحي واحد لذلك أخرج عدداً من المسرحيات ذات التوجهات النصية المختلفة ومنها (تاجر البندقية) و(انتيجونا) و(الحيوانات الزجاجية) و(ملحمة كلكامش وغيرها من الأعمال المسرحية فهو كمان ميالاً ذا "نزوع نحو التجريب حيث إن هذا الاتجاه يقف على الضد من الثبات على أسلوب واحد إلى جانب التجديد الذي يعني الابتكار والإبداع، وهكذا فقد أتسع أفق تجاربه اتساعاً واضحاً"(1)، مما جعله من المخرجين الطليعيين في المسرح العراقي.

تميز سامي عبد الحميد في التعامل وبانتقائية في اختيار نصوص مسرحية تتلاءم مع تجاربه المسرحية التي يريد أن يقدمها إلى الجمهور، فقد كان يعمل على التدخل في النص المسرحي ويصل إلى درجة" تحوير المنص المسرحي أكثر من مرة، وان يعمل كها يقول: (على القيام بها يشبه المونتاج لأغلب النصوص المسرحية التي أخرجتها، وهو أحد المؤشسرات المهمة لأسلوبي الاخراجي، حيث إنني بذلك أحاول تطويع المنص لمتطلبات الخشبة وفقاً لرؤيتي الخاصة التي قد تختلف بقليل أو كثير عن رؤية المؤلف"<sup>(1)</sup>.

> 1- حسين علي المصدر السابق ص١٦-١٧. 2- نفسه ص١٩.

تعامل (سامي عبد الحميد مع نصوص مسرحية مختلفة عالمية وعربية وعراقية، وفي النصوص العراقية تنوعت تجربته بين التاريخي القديم (ملحمة كلكامش) و(الليالي السومرية وبين الشعبي المعاصر كما في مسرحيات يوسف العاني (تؤمر بيك) و(إيراد ومصرف) و(الخان).

ونص الخان الذي يعد من النصوص المهمة في تجربتي المؤلف (يوسف العاني والمخرج (سامي عبد الحميد كون هذا النص له مدلولات وطنية ارتبطت بأحداث من تاريخ العراق الحديث، ألا وهي انتفاضة (رشيد عالي الكيلاني وزملاءؤه ضد الحكم الملكي التابع للسيطرة الاستعهارية، وهذا ما جعل لبريطانيا تتدخل بقوتها العسكرية لإنهاء الانتفاضة في عام ١٩٤٥، حيث أراد المؤلف لنص الخان أن يكون ذاكرة عراقية حية فهو قصد بر"خانه أن يكون مجتمعاً كاملاً يؤرخ لهذه الفترة كهادة درامية انتزعها من المؤرخون، من خلال رؤيته لمجمل تلك الأحداث والشخصيات والمواقف المؤرخون، من خلال رؤيته لمجمل تلك الأحداث والشخصيات والمواقف وصياغتها صياغة درامية فيها المؤشر الواضح للمستقبل"<sup>(1)</sup>.

يسجل (العاني في الخان مذكرات تلك الفترة من خلال شخصية (سليم الذي أرشف لتلك الفترة، إذ إن الصراع في هذه المسرحية يترتب على أساس الربط بين الأحداث الداخلية بسكان الخان وبين الأحداث السياسية في العراق، لذا عمل (العاني على بناء صورة درامية حاول أن يزاوج بين ما هو درامي وبين ما هو واقعي من خلال عملية ربط الشخصيات برموز أعمق، ومثال ذلك ما يشير إليه الناقد (ياسين النصير في كتابه (بقعة ضوء بقعة ظل إذ يقول: "عندما لا يستطيع - جاسم - قتل

۱- حسين علي، المصدر السابق: ص٥٣.

الحية ويقطع ذيلها وتختفي داخل الخان، نجد هروب الوصي واختفاءه خارج الخان في مقابل ذلك يعلن – سليم – رغبته بالزواج من – أميرة – داخل الخان، وعندما تسقط الوزارة، يرسب – سليم – في الامتحان، وعندما يعاد تشكيل الوزارة يزداد حماس صاحب الخان وتسلطه وعندما تلدغ الحية العامل (عباس داخل الخان، يعود الوصي من جديد بعد هروبه "(<sup>(۱)</sup>.

أمًّا في إخراج مسرحية الخبان، فقد عميل (سيامي عبيد الحمييد عيلى التركيز في آلبة نقل الأحداث إلى المسرح بطريقة يستطيع بها المتلقي التواصل مع الأحداث من خلال الربط بين الأحداث الدرامية على المسرح، وبين تلك الفترة التاريخية المهمة في تساريخ العراق حيث اعتمد المخرج على عنصر " تبسيط الفعل وتوضيحه من خـلال دلالات الحموار، فكانت جمله تصل إلى المتفرج وهي تحمل شحنة مـن الإيحـاءات والرمـوز، وقد طور بذلك رموز المؤلف الأساسية فجعل راضي راضياً بكل ما يجري في الخان ومعارضاً لأي تغير فيه، وقدوري مؤمناً بالقـدر الـذي يحولـه مـن مدمن إلى متزن عاقل، وسليم الطوية والفكر ومنبر إشارة للأفكار النيرة، وصلاح مؤمناً بالإصلاح والنظام وجاسم معادلاً للحس الشعبي المواعي، وحبيب مثالاً للإنسان الأمي الساذج الخ، وقد أوصل المخرج ملامح هذه الشخوص من خلال التقابل الإيحائي بين ما يحدث خمارج الخمان ومما یحدث داخله <sup>۱۱(۲)</sup>.

> 1- حسين علي المصدر السابق ص٣٥. 2- نفسه، ص٢٠.

عمل سامي عبد الحميد إلى توظيف عامل مهم في تحقيق تواصل مسرحي مع الجمهور من خلال أحداث المسرحية، ألا وهو إسقاط الجدار الرابع من خلال عملية إدخال الجمهور إلى خشبة المسرح، وكذلك عمل على توزيع الخشبة بشكل دقيق إلى "يمين ويسار ووسط فقد جعل جزءاً من الخشبة ممتداً داخل الصالة، حيث أجرى عليه الأحداث الأكثر التصاقاً بحياة الشعب (انهيار حميد، تحسس جاسم للأخطار، دخول وخروج سليم ومنير إلى الخان يمين المسرح لمصاحب الخان وحاشسيته، بينها توزعت يسار المسرح شخصيات شعبية ممن انسحقوا بفعل الأحداث "<sup>(1)</sup>.

عمل (المخرج سامي عبد الحميد من خلال رؤيته الإخراجية لمسرحية (الخان على توظيف عدد من العناصر المسرحية التي كشفت الخطاب الكولونيالي من خلال صياغة فاعلية خطاب نقيض له يركز فيه المخرج على أهم أفعال الخطاب الأول وكما يأتي:

١- إنَّ اختيار نص (الخان ليوسف العاني من قبل سامي عبد الحميد وتركيزه على موضوع عراقي معاصر أراد من خلاله أن يضع علاقة مهمة للدور الذي لعبه الاستعمار البريطاني في إضعاف حركة المهانع الشعبية اتجاه ما كان يحدث فترة الحرب العالمية الثانية من قبل بريطانيا، واستغلال العراق كساحة نفوذ لها من خلال حكومات تنفذ ما يطلب منها وخاصة في الاتفاقية التي تمت بين بغداد ولندن، وقمع الحركة الاحتجاجية المطالبة باستقلال العراق بشكل كامل وليس تابع لنظام استعماري مارس أدوار غير نظيفة اتجاه الشعب العراقي.

**1- حسين علي المصدر السابق ص٥٥.** 

٢- استخدم سامي عبد الحميد مجموعة من العناصر المسرحية في الربط بين صورة الخان وبين أحداث العراق عمام ١٩٤١-١٩٤٥ من خملال بث شحنة إيحاثية للمتلقي للإيحاء بها يحدث في تلك الفترة من تاريخ العراق.

٣- محاولة كسر الجدار الرابع ومشاركة الجمهور بالأحداث بشكل مباشرة هو لجعل المتلقي الذي قدمت له المسرحية بعد ثلاثين سنة من وقوع أحداث انتفاضة عام ١٩٤٥ يركز بالواقع العراقي في تلك الأحداث وما كان من دور للدول الاستعمارية في التأثير على الحكم العراقي وتغيير مساراته نحو التبعية إلى الغرب.

٤ - استخدم الأسلوب الشعبي والتبسيط في إيصال الأحداث إلى المتلقي وبشخصيات قريبة من الواقع المعاش، أراد من خلالها المخرج أن يحقق أكبر قدر من الالتحام مع الجمهور العراقي وإيصال الهدف المرجو من المسرحية.
 ٥ - أراد المخرج أرشفت عرض مسرحية (الخان لفترة من تاريخ العراق على خشبة المسرح لتكون شاهداً حياً على تلك الفترة وعلى الأدوار العراق كانت تمارس من قبل السلطة وأعوانها وميلها إلى الانقياد للخطاب التي كانت مارس من المواقع العراق وإيصال المدف المرجو من المسرحية.

إعادة بث الروح فيها من جديد، لتبقى شاهد عيان على ما حدث وتحذر مما يحدث في المستقبل.

إذن تعد فاعلية الخطاب النقيض في المسرح ظاهرة مهمة لا يمكن التعامل معها بشكل منفصل عن ظاهرة المسرح المقاوم لكل اشكال السيطرة، مما يضاف إلى مجال دراسة المسرح عاملاً مهما يستطيع من خلالمه العاملون في هذا المجال إلى تأسيس قاعدة علمية في انتاج عروض مسسرحية هدفها كشف الظواهر المسيطرة والمهيمنة ثقافياً في الساحة العراقية وتوضيحها، من اجل كشفها وتبيان مدى خطورتها في المجال الثقافي والسياسي والاجتهاعي والاقتصادي على العراق، إذ استخدم المخرج العراقي الخطاب النقيض كجزء من رؤيته الإخراجية في مناهضة الخطاب ولكولونيالي، وذلك محاولة منه لكشفه وفضحه وبالتالي المساهمة في تفكيك الخطاب الكولونيالي في الساحة الثقافية في العراق ولا تقتصر فاعلية الخطاب النقيض في عروض المسرح العراقي على مفصل من مفاصل الحياة العراقية، بل يشمل أغلب المفاصل المتمثلة بالجانب (الثقافي والاجتهاعي والسياسي والديني وغيرها.

إنَّ فاعلية الخطاب النقيض في المسرح العراقي لم تركز الضوء على قضايا داخلية فقط تهم المواطن العراقي في الداخل المحلي، بل ان الخطاب النقيض بفاعليته تجاوز حدود الملية واصبح شريك في الهم العربي أيضاً، من خلال تناول القضايا التي تهم الامة العربية ومنها القضية الفلسطينية. لقد تنوعت الرؤية الإخراجية والوسائل والأساليب لكشف الخطاب الكولونيالي في عروض المسرح العراقي في إيجاد خطاب نقيض يعمل وفقه المحرج لإيضاح ما هو مستور من الخطاب الكولونيالي على الساحة الثقافية العراقية والغربية. كذلك سعى المخرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب العراقية والغربية. كذلك سعى المخرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب العراقية والغربية. كذلك سعى المخرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب والعراقية والغربية. كذلك سعى المخرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب والعراقية والغربية. كذلك سعى المخرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب والعراقية والغربية. كذلك سعى المحرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب والعراقية والغربية. كذلك سعى المحرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب والعراقية والغربية. كذلك سعى المحرج العراقي أن يفضح ويفكك الخطاب الكولونيالي المهيمن بأكمله في العراق؛ الا أن الأخير يمتلك أهداف مختلفة بعضها يمكن كشفه والآخر يكون خارج الرؤية الماشرة للمخرج وأهدافه في العراق.

#### مصادر القصل الثالث

- ١- أردش سعد المخرج في المسرح المعاصر الكويت: عالم المعرفة، ١٩٧٩.
- ٢- آرون بول، دينيس سان \_ جاك \_ آلان قيلا معجم المصطلحات الادبية، ترجمة:
   الدكتور محمد حود، بيروت مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع،
   ٢٠١٢.
- ٣- اشكروف، بيل، جاريث جريفيث، وهيلين تيفين: دراسات ما بعد الكولونيالية، المفاهيم الرئيسية ترجمة أحمد الروبي أيمن حلمي عناطف عثهان، القناهرة: المشروع القومي للترجة، ٢٠١٠.
- ٤- بابا ك هومي موقع الثقافة، ترجمة ثائر ديب الدار البيضاء المركز الثقافي العربي ط١ ٢٠٠٦.
- ٥- البكري، وليد: موسوعة اعلام المسرح والمصطلحات المسرحية، عمان دار اسمامة للنشمر والتوزيع، ٢٠٠٣.
- ٦- تودوروف تزفيتان روح الانوار، تعريب حافظ قويعة، تـونس: دار محمـد عـلي للنشـر، ط ١ ٢٠٠٧.
- ٧- جيلبرت، هيلين وجوان توميكينز، الدراما ما بعد الكولونيالية، النظرية والمارسة،
   ترجة ك سامح فكري، القاهرة، مطابع المجلس الأعلى للآثار، ٢٠٠٠.
- ٨- الرويلي، ميجان، سعد البازعي، دليل الناقيد الأدبي، اليدار البيضاء، المركيز الثقيافي
   العربي، ط٢٠٠٧.
- ٩- سرحان، سمير: تجارب جديدة في الفسن المسسرحي، بغداد، دار المشؤون الثقافية العامة، ب، ت.
- ١٠- سكران، رياض موسى: مسرحة المسرح، بغداد، دار الشؤون الثقافية العامة، ٢٠٠١.
   ١١- صليبا جميل المعجم الفلسفي، المجلمد الشاني، بيروت دار الكتماب اللبنماني،

- ١٢ عباس، علي مزاحم: عباس، علي مزاحم: لا تسدلوا الستار، بغـداد، دار الـشؤون الثقافية العامة، ٢٠٠٥.
- ١٣ عطية، احمد سلمان: الاتجاهات الإخراجية الحديثة وعلاقتها بسالمنظر المسسرحي، بغداد، مؤسسة دار الصادق الثقافية، عمان، دار صفاء للطباعة والنسشر والتوزيع، ٢٠١٢.
- ١٤ علي، عواد، شفرات الجسد، جدلية الحسضور والغيباب في المسسرح، عبهان، أذمنية للنشسر والتوزيع، ١٩٩٦.
- ١٥- الفيروزآبادي مجد الدين محمد بن يعقوب القاموس المحيط، بيروت دار الكتب العلمية، ط٣ ٢٠٠٩.
- ١٦– ماتلار أرمان التنوع الثقافي والعولمة، تعريب خليـل احمـد خليـل بـيروت دار الفارابي ط١ ٢٠٠٨.
- ١٧ محفوظ، عصام: مسرح القرن العشرين (المؤلفون)، ج١ بيروت، دار الفارابي، ٢٠٠٢.
  - ١٨ مفرح جمال المعرفة والقوة، بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون، ط١ ٢٠٠٩.
- ١٩ المنجـد في اللغـة والأعـلام، الطبعـة التاسـعة والثلاثـون، بـيروت، دار المـشـرق، ٢٠٠٢.
- ٢٠- نسيم محمود المسرح العربي والبحث عن المشكل (قراءة للعقبل التنظيري)،
   القاهرة مجلة فصول للنقد الادبي المجلد الرابع عشر، العدد الاول، تسمدر عن
   الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٥.
  - ٢١ النصير، ياسين: بقعة ضوء بقعة ظل، بغداد، دار الشؤون الثقافية العامة، ١٩٨٩ .
- ٢٢ واثيونغو لنغوجي: تصفية استعمار العقـل ترجـة اسـعدي يوسـف دمـشق دار التكوين للتأليف والترجمة والنشـر، ٢٠١١.



# الفصل الرابع الغيرية والاشتغال الثقافي

إنَّ الرؤية الإخراجية في العرض المسرحي تقوم على أساس بناء الأفعال في إنتاج الصراع بين طرفي الحدث الدرامي على خشبة المسرح، وهذه الأفعال التي يعمل المخرج من خلالها على ملء المسافة الجهالية أفقياً وعمودياً لتشكيل الخطاب المسرحي القائم على جمالية البناء الصوري والصوتي والحركي في إظهار مشهدية الحدث المتشكل من حركية الدوال وما تعنيه في ظاهرها وما تخفيه من مدلولات متعددة المعاني، والتي تعمل على استنطاق خيال الجمهور المسرحي المتواصل في بناء الصورة الكلية في العرض وصور الصراع فيه فكرياً وثقافياً واجتماعياً وسياسياً وغيرها.

إنَّ هذه الصور في العرض المسرحي تبنى على دوافع وميول يتبناها طرفا الصراع على وفق رؤية المخرج، الذي يعمل بدوره على إظهار موقفه الجمالي من القضايا المطروحة ثقافياً في الساحة الاجتماعية والسياسية والفكرية وغيرها، ليتحول هذا الموقف الرافض لقضية ما، إلى مبدأ إنساني يعمل على عرض مسرحي قائم على إعلان ما يريد الإفصاح عنه في رؤيتمه المسرحية الجمالية من خلال فعمل الاختلاف والنقمد للروايية الرسمية أو للظاهرة الاجتهاعية أو السياسية وتبيبان الخلبل فيهبا، لبذا يتطلب في ضوء الفعبل ونقيضه (الموقف ونقيضه) في العرض، إلى تأسيس وتشكيل المسافة الجماليـة بينهما وخصوصاً في إظهار المواقف المراد نقدها والمواقف النقيض لها، ومـن أجل التأكيد على المواقف النقيضة لابدَّ من بناء هذه المسافة الجمالية وإسراز الحجج التي تسهم في دعم الخطاب النقيض وأفعال الاختلاف والمغايرة، وهذه المفاهيم وغيرها تساعد على فهم الكيفية التمي يمتم من خلالها بناء الخطاب الآخر أو النقيض في العرض. إنَّ بناء مسافة جمالية تقوم على مبدأ الرفض والمناهضة يمكن أن نبحثها في ضوء استعارتها من النقد الثقافي ونقد ما بعد الحداثة وخصوصاً في مفهوم (الغيرية) وتطبيقها في العرض المسرحي، لكون هذا المفهوم يمكن استثهاره مسرحياً لما يحتويه من مفاهيم مثل التحول والتباين، والتي تعمل في إيجاد صيغ تمثيلية تعتمد على المحاكاة المعارضة لأفعال المواقف المراد نقدها مسرحياً لإظهار الاختلاف الثقافي الذي يبرر نقد العرض المسرحي له جمالياً وفكرياً.

وفي ضوء ما تقدم يركز الكاتب على توظيف مفهوم (الغيرية في فهم المسافة الجمالية بين الفعل ونقيضه في محاولة لدراسة العرض المسرحي العراقي والرؤية الإخراجية لمخرج العرض، وتأسيساته الجمالية ومواقفه الفكرية والثقافية. إذ أن هذا الاشتغال يدخل في التوسع في المفاهيم النقدية الحديثة وخصوصاً مفاهيم ما بعد الحداثة واشتغالاتها في مجالات متعددة مثل القصة والرواية والشعر وغيرها في المجالات الثقافية، لذا كان لابدً من توظيف هذه المفاهيم ومنها مفهوم (الغيرية في دراسة وتحليل العرض المسرحي العراقي للوصول إلى قراءات جديدة تسهم في إغناء المشهد المسرحي فنياً وجمالياً، والعمل على المقارنة بين المفاهيم النقدية الجمالية مع آليات تحليل وقراءة النتاج المسرحي.

وللوقـوف عـلى تحديـد مفهـوم الغيريـة، في كـون اشـتغالاته بحـسب القواميس والمعاجم تأخذ مديات متعددة ومنها ما يأتي:-

#### أولاً:- في اللغة:

"الغيرية: خلاف العينية وهي كون كل من الشسيئين خلاف الآخر "(').

ا- المنجد في اللغة والأعلام بيروت دار المشـرق طـ٣٩ ٢٠٠٢ ص٥٦٤.

#### ثانياً، في الفلسفة،

١- "الغيرية (Alterite) مشتقة من الغير (Autre) وهو كون كل من
 الشيئين خلاف الآخر. وقيل كون الشيئين بحيث يتصور وجود أحداهما
 مع عدم الآخر "(")

٢- الغيرية التي ترجع إلى الغير في كونه "أحد تصورات الفكر الأساسية، ويراد به ما سوى الشيء مما هو مختلف أو متميز، ويقابـل الأنـا ومعرفة الغير تعين على معرفة النفس"<sup>(٢)</sup>.

٣- والغير أيضاً "هو كون كل من الشيئين غير الآخر، ويقابله العينية، وهو بخلاف الاثنينية لأن الاثنينية هي كون الطبيعة ذات وحدتين ويقابلـه كون الطبيعة وحدة أو وحدات"<sup>(٣)</sup>.

ثالثاً،- في علم النفس،

ينطلق تعريف الغيرية في علم النفس من تعرف (الغير والـذي يقابـل "للفظ (أنا فكل ما كان موجوداً خارج الـذات المدركة أو مستقلاً عنهـا كان غيرها، ونحن نطلق على الشـيء الموجود خارج الأنا اسـم الـلا أنـا أو الآخر، فالأنا أذن هو الذات المفكرة والموضوع الخارجي هو الآخر "<sup>(١)</sup>.

رابعاً،- اصطلاحاً،

١ - إنَّ "مفهوم الغيرية من حيث هي صيغة تمثيلية Representation، نحى بها إلى تضمن فعل المحاكاة المخالفة الأصل"<sup>(١)</sup>.

٢ - أما السمة التداولية لمفهوم "غيرية Alterite، تـضمنها لمعنى (التحول) و(التبدل) و(المعارضة سواء بـالمعنى الحسي الـذي يرسم لـ (الغير حدوداً مباينة في كيفها وكمها، بدلالة الجمع المطلق الـذي يقابـل الفرد (المفرد المخصوص)"<sup>(١)</sup>.

قبـل الخـوض في تحديـد التعريـف التأسيـسي لمفهـوم الغيريـة ومـدى اشتغالاتها في العرض المـسـرحي، سـيخرج الكاتـب بـبعض النقـاط التـي يستنتجها من التعاريف السابقة لتحديد المصطلح إجرائياً وهي كالاتي:-

١ - يشير مصطلح الغيرية إلى خلاف الأنا وخلاف العينية، فالأولى باطنية والثانية ظاهرية ترتكز في تشكيل صورتها على الدوافع التي تسيرّها الأنا أو الأنانية في اتجاه إظهار أبعاد المشيء الفكرية أو النفسية وتحديد هويتها الخاصة.

٢- الخلاف بين الأنا والآخر يجعل من مفهوم الغيرية يظهر في المصفات التمييزية بينهما وخصوصاً في اتجاه الغير الذي يشتغل في مفهوم إلا أنا الـذي هو خارج مفهوم الأنا ومستقل عنه فكرياً ومادياً.

إنَّ بين الأنا والآخر مسافة يمكن أن يحدد فيها مفاهيم الاشتغال الجمالي على وفق مفهوم الصراع بين الطرفين أي يمكن أن يحدد فيها

1- ماجدولين شـرف الدين الفتنة والآخر انساق الغيرية في السرد العربي الجزائر منشورات الاختلاف ط١ ٢٠١٢ ص٢٣. 2- نفسه ص٢١. اشتغال مفهوم الغيرية وفق عـدد مـن المفـاهيم الداخلـة في هـذا الاتجـاه ومنها التحول والتبـدل والمعارضـة للأنـا الحـسي كيفـاً وكـماً في حـدود المباينة، إذ يولد عملية تمظهر لصورة الآخر الغيرية في هذه المفاهيم الدالة على طبيعة الحدث ومكوناته والأفعال المكونـة للخطـاب الغـيري اتجـاه الخطاب الآنوي المسيطر.

ومن خلال ما تقدم يمكن تعريف (الغيرية إجرائياً على انهاء الفضاء أو المسافة التي يقع فيها فعل الخلاف بين الأنا العيني، وما تخفيه من دوافع باطنية في الضد من الآخر الغيري وهذا الخلاف يقوم على فعلي الاختلاف والتمييز بينهما، في تصور وجود أحدهما للآخر من حيث تحديد الذات والهوية، مما يجعل الآخر الغيري يعمل على وفق الصيغة التمثيلية المبنية على التحول والتبدل والمعارضة في فعل المحاكاة المخالفة للأنا، لبناء حدود في المباينة كيفاً وكماً، لإثبات هوية غيرية تقوم على المغايرة لأفعال الأنا وإلى الاستقلال الثقافي عن الهوية الآنوية.

### اولاً،- (الغيرية، المفهوم والاشتغال الثقاية)

تعد الغيرية من المفاهيم الثقافية التي أخذت حيز التنفيذ اصطلاحاً في ما بعد الحداثة والتي أصبحت في مواجهة ما يسمى العقل التنويري الذي دعا إلى تأكيد مفاهيم رسخت مفهوم الواحدية في الفكر العالمي من خلال تأكيدها على المركزية في المرجعيات الثقافية الداعية على إبراز دور الفكر الغربي ومركزيته في تأصيل البعد المرجعي للثقافة العالمية، مما جعل مفاهيم ما بعد الحداثة ومنها الغيرية تبحث في ثقافات الآخر والتهميش الذي طالم نتيجة النظرة الأحادية للفكر الغربي، إذ ولّد ذلك غموضاً في تشكيل صورة ثقافة لما بعد الحداثة في مواجهة الضد من المفاهيم الحداثية التي تحاول فك شفراتها وتحليلها من خلال البحث في المخفي الذي يشرعن بقائها والتركيز أيضاً في الاختلاف الذي يقوض وجودها، لذلك فقد عمل فكر ما بعد الحداثة إلى تفعيل المفاهيم النقدية للعقلانية والتمركز العقلي والتراث التنويري والذات الغربية المتمركزة فيها مفاهيم التفوق وصولاً إلى كشف ومعالجة الغموض والبحث في القواعد الحداثية في سبيل إعادة صياغة طرائق التواصل معها وليس إلغائها أو استئصالها لأن نظامها يشكل جزءاً من عملية تقويمها والاستفادة منها<sup>(1)</sup>.

لقد برز استخدام مصطلح (الغيرية والذي يعود في الأصل إلى الكلمة الإغريقية alterity والكلمة اللاتينية (alteritas) ذات المركزين في المعنى على الاختلاف عن الآخر أو ما يسمى بالآخرية التي تشكل البديل الثقافي عن الأنا أو الهوية الذاتية للذات الآنوية، والذي فعَل المصطلح في فهم الاختلاف الذي طرأ في أثناء تحليل المركزية الغربية ونظرتهما ضمد ممن يقمع خارجها ثقافياً وجغرافياً، وبالتبالي انعكس عبلي طريقية النظبام السياسي والاقتصادى، وفي البني الاجتهاعية والمنظومة التمييزية على طبيعة البناء الأخلاقي للمجتمعات الخارجـة عـن الهويـة المركزيـة الغربيـة. ومـن هنـا انطلقت عملية البحث في الفكر الفلسفي الغرب، وخصوصاً من بعد المرحلة التي أتت بعد المفاهيم القديمة للنظما الميتمافيزيقي والمشالي ورصد التحول الحاصل في النظام الحداثوي القائم على (الكوجيتو في التفكير والوجود والوعى بالآخر الغيري وصولاً إلى البناء ذات الطبابع المتعبالي في تشكيل المفاهيم النظرية والتطبيقية في معاملة الآخر الغـيري ثقافيـاً لـذلك

1- ينظر سيم سنيورات دليل ما بعد الحداثة ترجمة وجيه سمعان عبد المسيح القاهرة المشروع القومي للترجمة ط١ ٢٠١١ ص٢٤٤-٢٤٦. كان لابد أن يفرق بين الذات وموضوعها التي لا يمكن النظر إليها بمعـزل عن التصورات والمنطلقات الفكرية والثقافية في تكـوين الموضـوع (الآخـر الغيري الذي يقع خارجها<sup>(۱)</sup>.

إنَّ اسْتغالات مصطلح (الغيرية) تقوم على البحث في الاختلاف الثقافي بين الأنا والآخر وما يميز ويفُعل المختلف بينهيا في تشكيل صورة الصراع والعلاقة بينهما، وهذا الاختلاف هو من يبرر طريقة التعامل بين الذات الآنوية والآخر الغيري، بل هو من يسهم في تحديد هويسة كسل منهما، فالهوية في ضوء المنطلق الغيري للآخر تصبح أكثر تفعـيلاً مقابـل الأنا التي تسعى إلى التميز في الاستغلال الثقافي للوصول إلى إخضاع الآخر ثقافياً، وخلق هيمنة تجعل من البحث عن الهوية الغيرية مطلب في بحث الروح الأصلية للتسابع ثقافياً، أي أن من "الملاحظ سيوسيولوجياً إن مطالب الهويسة ترتفع أكشر في أوقسات الأزمسات والمضعف والموهن، حيث المذات تكون في أشد الحاجة الاعتراف والتعضيد (...) فالفرد يحلم أن يكون نفسه حينها لا يملك أن يفعل ما هو أفضل من ذلك انه يحلم بذاته بالاعتراف بالذات حينها يفقد كل خمصوصية "(")، وهمذا الفقدان للخمصوصية هو نتماج ضمغط ثقافي واجتهاعي وسياسي لتجريده من ملامحه وانتهاءاته، وبالتالي يكون العمل

1- ينظر اشكروفت بيل جاريث جريفيث هيلين تيفن دراسات ما بعد الكولونيالية المفاهيم الرئيسية ترجمة احمد الروبي أيمن حلمي عواطف عثهان القاهرة المشروع القـومي للترجمة ط١ ٢٠١٠ ص٥٨ ص٥٩ 2- مهنانه إسهاعيل ادوارد سعيد، الهيمنة السـرد الفضاء الإمبراطوري الجزائر ابن النديم للنشـر والنوزيع ط١ ٢٠١٣ ص٣٤. على خلق مبررات تدفعه إلى التمسك بالحد الأدنى الذي يكون ركيزة فيها بعد لاسترجاع الذات المهيمنة والهوية المحجوبة بفعل الإخضاع الثقافي.

إنَّ الاختلاف الثقافي يعمل على تكريس التباين بين طرفي المصراع في جعل الهوية الثقافية من المبررات التي تدعو إلى عدم الاندماج الثقافي للانما وسلطتها في تشكيل الآخر الغيري، مما يجعل وجوده في المنظومة الثقافية الآنوية مدعاة للقلق وعدم الانسجام مع الرؤى الجديدة التبي يسعى في تكوينها ثقافة المسيطر، وبالتالي سيكون عاملاً في انحىراف خمط التشكيل الجديد للثقافة الأعلى التي ستعمل بمجموعة مىن الإجراءات التي تخفي وراءها الأهداف الحقيقية في صياغة المصورة الثقافية الجديدة، أي إن الثقافة الغيرية (ثقافة الاختلاف ستجعل من مفهوم الآخر الغيري يقع تحت "تصنيف استعبادي يقتضى إقسصاء كل ما لا ينتمي إلى أي نظمام فرد أو جماعة أو مؤسسة، سواء كان النظام قيماً اجتهاعية أو أخلاقية أو سياسية أو ثقافية، ولهذا فهو مفهوم مهم في آليات الايدولوجيا، ولعمل سمة (الآخر المائزة هي تجسيد ليس فقط كل ما هو غريب (غير مألوف أو ما هو (غيري بالنسبة للذات أو الثقافة ككل، بل أيـضاً كـل ما يهـدد الوحدة والمصفاء، وبهذه الخمصائص امتمد مفهوم (الغيرية اهمذا إلى فمضاءات مختلفة "(') من التعامل الثقافي مع الآخر الغيري سواء أكانت اجتماعية أم سياسية أم ثقافية أم نفسية.. الخ.

1-الرويلي ميجان سعد البازعي دليل الناقد الأدبي الدار البيضاء المركز الثقافي العربي ط٥ ٢٠٠٧ ص٢١٠. إنَّ معطيات التصور في بناء الاختلاف البيني في علامة الأنا والآخر الغيري تستنطق جذور البنساء المختلف عليه في مسا بيسنهما، وخمصوصاً في الجانب الغيري الذي يؤكد حضوره من خلال مرجعيات الهوية الغيرية التي يحاول تأكيدها في العلاقة الثقافية المبنية على نظرة إيديولوجية تعمل على تحقق الأفعال ودوافعها في الإرث الحضاري عند الآخر، لهذا يعمل الغيري في تعديل المعادل بينه وبين الأنا من نظرة التحقيق في البنبي التبي يريد حضورها في العلاقة غير المتوازنة مع الأنبا، لـذلك يحاول الدفع بكسل مرتكزاته في بناء آفاق جديدة على وفق علاقمات اقلهما تقوم عملي استثهار الفضاءات المتخيلة في العلاقة من جهة الآخر، أي أن الغبرية عند الآخر تنبني "على مرتكزات العرق والجنس والدين واللسان، الأهم أن تمنهض على شبكة من القيم التخيلية التبي تستثمر العلاقات غير المتوازنة بين الأطراف المشكلة الخاضع لمشروط انستهاءات ثقافية معقدة، بمستويات الصراع الأزلى بين الذات ومحيط الفتها (أو غربتها)، وبناء على ذلك فان التشكيل الجمالي له (الغيرية) ينضحي محصلة لتفاعل العلاقات النسصية، التسى مسن شسأنها أن تنستج (تراثساً صسورياً) لسصلات السذات ب الآخرين "<sup>(()</sup> وهذا التراث المصوري يصنف بحسب نوع العلاقة وطبيعتها وأهم ما تشكله في الوعى الغيري من أثر في تحديد وتصنيف الدال المبعوث على وفق هذه العلاقة، لذا تضمن هذا التـصنيف الـصوري في بنـاء أنهاط صورية قائمة على مستويات مختلفة ممن التعبيرات لتمشكيل منظومة علاماتية تنتج صيغ معرفية جديدة في ضوء كل نمط من الأنماط التي "تخضع لإجراءات التحول والانتقال الفارقة للوقائع الموضوعية، إذ أن من

١- ماجدولين شرف الدين المصدر السابق ص٢٨.

أنهاطها الصور الرمزية (Embiem التي تنطوي على اختزال تكثيفي لمغرى أخلاقي والصور الكاريكاتورية المتضمنة لفعلي التحوير والتشويه بقمصد السخرية والإضحاك، والمصور النمطية (Cliche) التبي تحضر في سياق أسلوبي معين حاملة معها مقومات جاهزيتها بقصد تضمين (حكم قيمة)، ثم (الصور الثقافية والصور الأسطورية التي تسشير كلها إلى نمط الرؤية الذاتية لكيانات الغير)"("). لذلك فأن طبيعة العلاقة بين الغير والمذات الآنويية تسصنع عبلى وفسق مسا يريسده الأنسا في تحديسد الأشسكال المسصنوعة والموصوفة في إطار الذاتية، وليس الموضوعية إذا كانت هذه العلاقة في إطار تنافسي في تحقيق وتثبيت مديات التفوق الذاتية اتجاه الآخر، حتى إن طريقة التدرج الصوري على وفق بناء وتمشكيل مركزي في تعميهاتمه وتوصيفاته للهوية الغيرية تقمع كلها في دائرة الأحكمام الواحدية في إنتماج العلاقة وشكلها وطبيعتها من أجرل الاستمرار في تأكيد لهما في الجوانسب الثقافية والإيديولوجية للعلاقة بين الطرفين.

إنَّ الصورة الغيرية التي يظهر فيها الآخر الغيري من وجهة النظر الغيري هي ثلاثة، تصنع مفهوم الآخر ومعناه في المنظومة الثقافية وهي:-١ - الآخر الغيري ألضدي الذي يرى بأنه يقع تحت الانتقاص والتقليـل

من قبل الذات الأنوية وإعلاء قيمتها الثقافية أمامه.

٢ - الآخر الغيري المشهدي الذي يعمل على صناعة صورة مثالية
 مكتملة ومسيطر عليها، وهذه الصورة تأتي على وفق مفهوم العالم النفساني
 الفرنسي (جال لاكان في المرحلة المرأوية وتحقيق الذات.

1- ماجدولين شرف الدين المصدر السابق، ص٢٤.

٣- الآخر الغيري الرمزي الذي يحقق كينونته من خلال (القول) في استخدام نظام تمثيلي يسبق وجوده الفعلي<sup>(۱)</sup>، وهذه العناوين الثلاثة للآخر الغيري تجعل من وضعه في داخل المنظومة الثقافية يقع في ثلاثة أنواع من التواجد يمكن أن تحقق الوجود في المسافة الغيرية أمام الذات الآنوية، أي أن نقطة الانطلاق تبدأ من تحديد الوضع الثقافي ألضدي أو الاختلاف الثقافي من الذات الآنوية التي تعمل دائماً على تثبيت قيمتها الاختلاف الثقافي من الذات الآنوية التي تعمل دائماً على النوية، أي أن نقطة الانطلاق تبدأ من تحديد الوضع الثقافي ألصم الذات الآنوية، أي أن نقطة الانطلاق تبدأ من تحديد الوضع الثقافي ألضدي أو الاختلاف الثقافي من الذات الآنوية التي تعمل دائماً على تثبيت قيمتها الثقافية المنتيت وجوده الثقافية المنتقصة لوجود الآخر الغيري، ثم يعمل على صناعة وجوده الغيري والسيطرة عليه في المسافة الغيرية ضد الذات الآنوية وثالثاً يعمل على تحقيق ما لا يمكن الوصول إليه من خلال النظام الرمزي والنظام على تتبيت التمثيلي للظهور في الوجود العقلي للموضوع الآنوي الذات التمثيل الموضوع الثقافي للموضوع التقافي المذات

إنَّ الاشتغال الثقافي بين طرفي الصراع الذي يحدث ويحدد ملاعه في المسافة أو الفضاء الذي يبني فيه كلا الخطابين الآنوي والغيري، يتشكل على وفق الموضوع الذي يريد كل منها تحقيقه تجاه الآخر في تأكيد الصياغة والتكوين لهذا الموضوع من حيث ظهور كل طرف ثقافي لإمكانياته في تثبيت الصيغ الثقافية التي تعمل على جعل، الموضوع داعها في نقد وإضعاف دلالات الطرف الثاني، لذلك يجب أن يحدد طبيعة العلاقة مع الموضوع وخصوصاً في مسألة الاختلاف الثقافي أو الظهور الثقافي التي يحاول الغيري تأكيده في ظل التعميهات الثقافية وصورها للذات الانوية وهويتها المسيطرة على المشهد الذي يقع فيه الموضوع،

1- ينظر الرويلي ميجان المصدر السابق ص٢٣ ص٢٤.

والتي تحاول الهوية الغيرية إثبات غيريتها وعلاقتها بموضوعها، لـذا "فان كل موضوع حالمًا يغدو مموضعاً Thematise على الصعيد المعرفي يبقى مموضعاً بصفته يمتلك هوية أصلية نوعية، لمجرد السبب أن التنب المعرفي هو على مستواه البدائي الأكثر فعالية لتحديد الهوية الغيرية (...)، بها أن حقيقة الواقع تقبل تقطيعات متبادلة وأن هذه الحقيقة بهذا المعنى تلبيث دائساً نسسبية "(١)، فسإن تحديد ملامسح الوجىود الثقيافي في الموضوع ذاته عائد بحسب مقبولية هذا الموضوع عند الآخر الغيري في المساهمة بحسب أهداف هذا الوجود المعرفي، والعمل على تشكيل الإطار المعرفي، أو حتى إيجاد ثغرات ثقافية يعمل الغيري إلى العبور من خلالها أو التسرب عن طريقها إلى ذات الموضوع والظهمور فيه، حتى وان كان هذا الظهور هو لأجل الاختلاف الثقافي الداعم للوجود الثقافي الغيري، وهنا تحدد ملامح الهوية الغيري على وفق العلاقـة في الفـضاء أو المسافة المراد العمل عليه يكمن في نقطتين هما:-

١ - علامات التنبه لذات الموضوع.

٢ - سلوك الانـدراج المعـرفي في العلاقـة مـع الموضـوع ذات الـدلالات الثقافية الذي يشكل طبيعة العلاقة بين الأنا والآخر الغيري<sup>(٢)</sup>.

إنَّ وجود الأثر الغيري في داخل الموضوع، هو وجود تمثيلي الـذي يؤكد على فعل تضمين الوجود الغيري عن طريقة محاكاة الهويـة الآنويـة

1- شيفر جان ماري غرائب الفنون بقصد علم الجمال دون أساطير ترجمة موريس جلال دمشق أطلس للنشير والتوزيع ط١ ٢٠٠٦ ص٣٥٨.
 2- نفسه، ص٣٥٨.

من أجل هدفين هما: التواجد في المساحة التي يقع فيها الفعل الآنوي من جهة، وكذلك العمل على تأكيد الاخمتلاف لمشروعية الأهداف التي يعمل الحضور الآنوي على تثبيتها وتفكيك صيغها، لـذلك فـأن الأثر التمثيلي للوجود الغيري يعمل على الحضور المزدوج في داخـل الموضـوع لتفكيك هوية الموضوع الآنىوي ووجود ذاتسه الحاكمة في الموضوع للوصول إلى خلخلت الأهداف الخفية للذات الآنوية الكامنة وراء الموضوع، ومن هنا يكون للوجود التمثيلي الغيري في المساحة بمين طرفي الصراع وجود مزدوج لغايات غيرية، أي إن الإشكال ينبشق "من خاصية الازدواج التي تسم التمثيل، حيث يتمفصل على حدود التوتر بين نوعين مختلفين، ولكن أهمية معنى التمفصل المزدوج لا تقتصر عسلى الجانب الاستطيقي (...) الذي ينتج عن عملية الأسلبة بين وعيين مختلفين، ولكنه يطال تفكيك المذات "<sup>(١)</sup> الآنوية وما ترمي إليه من مقاصد في شرعنة وجودها في المساحات والفضاءات الأخىري المناوئة لهما ولقيمهما المتمركزة في جعمل الآخر الغيري تمابع لمنظومة الموعي المركزي للثقافة المسيطرة (الثقافة الأنوية).

إنَّ الوجود الغيري في ذات الموضوع يتطلب أن يكون قادراً على ممارسة إمكانيات اللعب في تمثيله في داخل الموضوع من أجل خلق تموتر يجعل الحضور الآنوي حضوراً غير مستقر لأجل خلق الفراغات في داخل الفضاء الذي تقع فيه عملية تكوين الموضوع، لـذلك يكون تموتر اللعب التمشيلي

۱- بوعزه محمد مسردیات ثقافیة من سیاسات الهویة إلى سیاسات الاختلاف بیروت منشورات ضفاف ط۱ ۲۰۱٤ ص۲۰۱۹.

للوجود الغيري وأثره في سياقات تكوين الموضوع، ينعكس في علاقتـه مـع الحضور الآنوي في تحقيق مقاصده التي يعمل لأجلها في تأكيد حسضوره في داخل الموضوع، ومسن هنسا فسان اللعسب السذي يقدمه الوجسود الغسيري في الموضوع هو "تمزيق للحضور، فحضور عندصر ما هو دائماً مرجع دال واستبدالي مرقوم في نظام الاختلافات، وفي حركة سلسلة ما، أن اللعب دائماً هو لعب غياب وحضور، ولكننا إذا أردنا أن نفكر فيه جـذرياً، فيجـب أن نفكر فيه قبل تناوب الحضور والغياب، ويجب التفكير في الكائن كحـضور وغياب انطلاقاً من إمكانيات اللعب وليس العكس "(''، أي إمكانيات وجوده في ذات الموضوع وتمثيله الذي يمنح إمكانيات إيجاد مساحات كافية للظهور التمثيلي واللعب في تأكيد ذاته كوجود غيري قادر على تفكيك الذات الآنوية في الموضوع من خلال لعبة إظهار المخفي وقلب المعادلة بين الحضور والغياب بين الدوال الأنوية والغيرية.

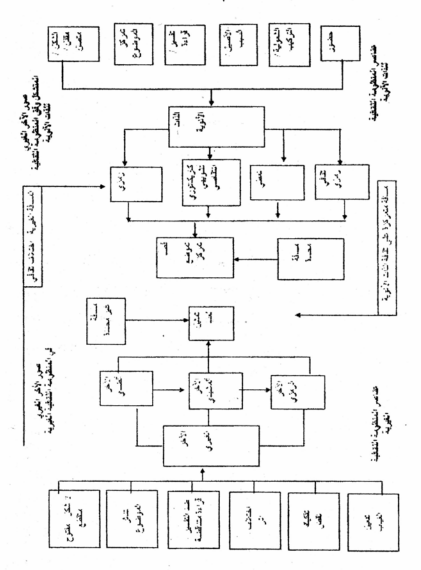
إنَّ الوجود الغيري في ذات الموضوع الذي يعد ساحة صراع مع الذات الآنوية، يعمد إلى إيجاد متقابلات تجاه ما تقدمه الذات الآنوية في الموضوع، وهذا التقابلات هي التي أوجدها الآخر الغيري من خلال ما يريد تأكيده من حضور غيري في ذات الحضور الآنوي، أو بمعنى يريد أن يسعى إلى إظهار ما هو مخفي من وراء الأهداف التي عمل المسيطر ثقافياً على فرضها في ذات الموضوع، ومن هنا يمكن تحديد بعض المتقابلات في داخل لعبة الحضور والغياب في ذات الموضوع، فأن

1- عبد اللاوي عبد الله حفريات الخطاب الشاريخي العربي وهران ابن النديم للنشر والتوزيع ط1 ٢٠١٢ ص٩٤. الغيري يعمل على زحزحة الشكل المتصل والمقفل من خلال اللاشكل المتقطع والمفتوح، ومقابل القصد يأتي اللعب في ذات الموضوع من أجـل تفتيت المقاصد التي يعمل عليها الأنا في الموضوع، ويعمل الغيري على الاشتراك في المسافة لإظهار إن المسافة هي ليست خاضعة ثقافياً للآنا، في حين أن الأنا يعمل على تأكيد واحديته في المسافة دون منافس ثقافي فيه، كذلك فأن الذات الآنوية (الأنا) تعمل على مفهوم الشمولية والتركيب ويقابلها التفكيك والمنقض لهذه المشمولية والتفكيك للتركيب فى صياغات الموضوع، كما أن تناثر الموضوع المذي يعمل عليه الآخر الغيري من أجل الاشتراك وخلق الثغرات، تعمل المذات الآنوية على التمركز في الموضوع، إنَّ هذا التمركز جاء نتيجة للسبب الذي يعمود إلى الأصل في تكوين هذا التمركز، في حين أن الآخر الغيري يعمل على فعل الاختلاف مع الأصل وعلى الأثر لهذا الاختلاف والعمل على البحث في الدوال التي تحمل في داخلها أسباب مهمة في تفكيك المدلولات لتأكيد على تقديم قراءة أخرى خاطئة عن القراءة المتمركزة في الوعي ألقـصدي للذات الآنوية أي تقديم تفسير ضدي آخر مناقض لتفسير الذات الآنوية<sup>(١)</sup>.

أنَّ مفهـوم الغيريـة يـأتي كموقـف فكـري وثقـافي (إيـديولوجي وسوسيولوجي) بالضد من الروايـة الرسـمية التـي تقـدمها الـسلطة أو الذات الآنوية المسيطرة على المشهد الثقافي الذي يعد الآخر هـو الطـرف

<sup>1-</sup> ينظر هارثي ديفيد حالة ما بعد الحدائة ترجمة د محمـد شـــيا بـيروت: المنظمـة العربيـة للترجة ط١ ٢٠٠٥ ص٢٥ ص٦٦.

المسيطر عليه في هذا المشهد. وتنطلق كاشتغال ثقافي معرفي في الحقيل الثقافي ما بعد الحداثي البذي يعميل على تقويض المفاهيم الثقافية الحداثوية التي كانت للعقبل التنبويري مفاهيم السيطرة الثقافية على الآخر الغيري الذي يقع خارج جغرافيتها الثقافية والمعرفية. ويتمظهر مفهومها في دائرة الصراع الثقافي والمعرفي بحسب لحظة الظهور الغيري في هذا الصراع مما يجعبل من ظهوره عباملاً يحدد المسافة أو الفيضاء الفكري والثقافي بين طرفي المصراع (الأنما / الآخر)، وتكون لحظة الظهور الغيري هي من أجل تثبيت المفاهيم والقيمة الغيرية التي عملت الذات الآنوية على إخفائهما أو تغييبهما لمصالح الثقافية الآنويية للذات المسيطرة. إنَّ الغيرية تعميل على إيجياد أثير للآخير في داخيل موضوع الصراع وهو وجود تمثيلي يؤكد هدفين، هما: التواجد في الساحة التبي يقع فيها الفعل الآنوي، وكذلك يعمل على تأكيد الاختلاف الغيري في الأفعال الذاتية الآنوية المسبطرة. وتتخذ غيرية الآخر من إمكانيات اللعب والتمثيل في داخل الموضوع أسلوب للظهور في مواجهة مفاهيم التمركز والتموضع والقصدية التي ترتكز عليها الذات الآنوية في تثبيت صورة الغيري المشوهة ثقافياً. تعمل غيرية الآخر على إيجاد متقابلات في ظهورها الثقافي في مسافة الصراع الفكرى في الضد من الذات الأنوية تعمل على إظهار المخفى، وتأكيده في الأشكال الثقافية المتصارع عليهما بين (الأنا / والآخر)، وذلك من أجل العمل على صنع الاختلاف الثقافي وكذلك لتفكيك المفاهيم الآنوية المكرسة لفعلى السيطرة والتحكم بالآخر الغيري. ومن أجل توضيح اشتغال مفهوم (الغيرية ومنظومتها الثقافية نقدم الخطاطة التوضيحية في الشكل رقم (1):



ثانياً،- الغيرية واشتغال الاختلاف الثقلية في المسرح

ينطلق المخرج المسىرحى في رؤيته الإخراجية في العرض المسىرحي من مفهوم الاختلاف الثقافي والبناء الغيري لشكل العرض ومضمونه الفكري اتجاه المواقف التي يريد أن ينتقدها، ويميزها ثقافياً من خـلال إبراز قـيم الاختلاف التي يعمل على إظهارها في العرض المسرحي، وإظهار النقيض لها في المسافة الجهالية التي يشكلها فوق خشبة المسرح، في فيضاء العرض المسرحي، وهذا الاختلاف الثقافي يعمل عليه المخرج على وفق رؤيته لعناصر العرض وكيفية توظيفها بين طرفي المصراع وإظهارها في دعم الفهم ألاختلافي الذي يتقصد المخرج في تمييزه عن الموقف الرسمي في مقابل الغيرى الثقافي، لذلك فأن الغيرية التبي يشتغل عليها المخرج في رؤيته الإخراجية مسبقأ خاضعة لآليات الحضور والغياب في اللعبة المسرحية على خشبة المسرح، وهذا الظهور والتخفي يخضع على وفق رؤية المخىرج إلى تأكيد مفهوم الخلاف والاختلاف في الصراع المدرامي التبي تستند عليهما العملية الإخراجية وتدخل ضمن "نجربة للتوليد الأدائي للهادة الذي يتغير بشكل دائم، أنها عملية تفكير تستخدم مجموعة مختلفة من الإجراءات والمخططات لكشف عملية الصدفة، التي تنظم ظهور العناصر على الخشبة المسرحية في أية نقطة مكانية داخل أية لحظة زمانية، يمكن للعناصر أن تتحرك لتظهر أو لتختفى بهـا مـن عـلى خـشبة المسـرح، هـذا قابـل دائـماً للتغيير "(") من أجل تحقيق فعل الاختلاف بين ما يعرض من المواقيف المعلنة التي تحمل التصور الجمالي للحمضور بمواقف الرسمية وبمين المضد

<sup>1-</sup> ليتشه ايريكا فينشر جاليات الأداء ترجمة مروة مهدي القباهرة المشبروع القبومي للترجة ط1 ٢٠١٢ ص٣٣٠.

الذي يعمل على التغلغل بين الفراغات والتي تحمل في داخلها ثغرات قابلة لإصدار تأويلات عديدة يمكن استثهارها في إنتاج مواقف جديدة تـدعو إلى فعل التفكير بالمختلف ثقافياً الذي يريد تأكيـد حضوره المغيب في الروايـة الرسمية، وهذا المغيب هو جزء مهم من تأكيد غيرية الآخر المختلف ثقافيـاً عن الأنا أو الهوية الذاتية الآنوية حاملة الرواية الرسمية في العرض.

إنَّ البحـث في الاخـتلاف الثقـافي لإظهـار الغيريـة في الفعـل الأدائـي المسرحي، يجعل من المخرج معيداً لصياغة النص المسرحي على وفق رؤيـة إخراجية قابلة لتحريك الأحداث في ضوء المسافة الغيرية التبي يقمع عليهما فعل التهميش والإخفاء من حيث إثبات ما هو مغيب في دائرة العرض أو في فضاء الخطاب المسرحي وبنائه في لغة بمصرية صوتية حركية، أي أن هذه الصياغات الإخراجية لايظهر فيها المخرج لتحريك الأحداث بنفسه وتحديد المسافة الغيرية وما يقابلها و"ليس له مكان على خشبة المسرح مع أن كل ملاحظاته وتوجيهاته تظهر وتؤثر بفعل عمل الممثلين وملاحظات المناظر وغيرها. الخ. لكـن الـذي يظهـر واقعيـاً هـو ملاحظاتـه ورغبتـه وعزيمته، وإيحاءاته واقتراحاته، أو أوامره في غالب الأحيان، فعمل المخـرج يظهر ويبرز في النشاط الفني الذي يهارسه الآخرون''(') والـذي يظهر فيـه الفعل الغيري في رسم دائرة الصـراع مع المعلن المراد تفنيـد آرائـه، وبـذلك ينطلق المخرج في أدواته لرسم الصورة التي تحاكي ما هو مختلف وتقديمها في سياق ثقافي يحمل في داخله مجموعة من التساؤلات لإثـارة فعـل المتلقـي وفضائه المفتوح على احتمالات وتأويلات عديدة، وإجابات قد تكون قائمة

1- توماش بيتش أحدث نظريات الدراما الأوربية انطولوجيا المسرح ترجمة كمال المدين عيد القاهرة: المشروع القومي للترجمة ط١ ٢٠٠٩ ص٤٤٣-٤٤٤. على مفاهيم اختلافيه مع ما هو معلن فوق الخشبة وما يتعلق "بنوع الموعي الذي يمكن تطبيقه على خشبة المسرح، إذ أن خشبة المسرح لا تنضمن فقط المساحة البعيدة عن أنظار الجمهور ولكنها تتضمن أيضاً تلك المساحة المخصصة للجهاهير المشاهدة للعرض وبذلك فهي تمس المشعور الجهاعي لهم"<sup>(۱)</sup> وما يمكن أن يتشكل من خلال طبيعة التغذية الراجعة وحسب الوعي الإخراجي القادر على توظيف القضايا التي تمظهر المشعور الجمعي للجمهور اتجاه القضايا الثقافية المراد إظهارها أو إثارة التساؤلات حولها.

إنَّ فعل الاختلاف الذي يرسمه المخرج المسرحي في رؤيته الإخراجية فوق الخشبة يسعى من خلاله إلى إيجاد حلقة صراع دائرة تجعل من عملية خلق التساؤلات قائمة ومستمرة من خلال التقابل ألضدي على الخشبة بين عناصبر العبرض ودورها في دعيم فعبل البصبراع واستنطاق استمرارية الحدث فيه، إذ أن الوصول إلى إيجاد مساحة جمالية قائمة على فعل الاختلاف الغيري يتطلب تفنيد التعادل بثنائية الاتفاقية بين الدال والمدلول إلى نفعيل طريقة أخرى، وهي العمل على إظهار الاختلاف بينهما أي بين الدال والمدلول و"التركيز على الخلاف بين الدال والمدلول، خاصة عندما يـشـير الدال إلى عدد متنوع من الدلالات، وهنا تتكاثر المعاني ويقدم الدال عدداً لا نهائياً من المعاني، مثل حالة تكوين الجماليات عندما يشمير المدال إلى عدد كبير من الموضوعات، ويمكن أن يعني دوال أخرى "(")، تفسسر في كونهما تسهم في فتح المجال أمام صور جديدة في أفق التلقي الغيري لدى الجمهور

1- ميردوند جيمس الفضاء المسرحي ترجمة د محمد سيد الحسين علي يحيى حسين البدري القاهرة أكاديمية الفنون وحدة الإصدارات المسرح ١٩٩٦ ص١٢٥. 2- ليتشه ايركا فيشـرا المصدر السابق ص٣٠٧. المسرحي حتى تبدأ عملية صناعة إفهام جديدة عها يريد المخرج إيـصاله ثقافياً في فضاء العرض، واسـتفزاز ذهنيـة المتلقـي حـول المواقـف الجماليـة البارزة أمامه في الصـراع الدرامي في العرض المسـرحي.

إنَّ فعل الاختلاف الغيري الذي يعمل المخرج على رسمه في المساحة الجهالية الأفقية على خشبة المسرح يأتي من كونه قسائهاً عسلى قسصدية التوجمه نحو تمظهر فجوات الاختلاف والغيرية في العرض، وبالتالي فأن هذه القصدية في فعل الاختلاف الغيري قد تشير إلى مجموعة من العلامات التي ترسلها الأفعال الدرامية لمحاكاة صور ذهنية غاية العلامات المتقصدة إثمارة الهاجس النقدي المغيب لدى الجمهور، وبذلك يكون غاية صياغة الخطاب الغيري في الفضاء المسرحي هو تحفيز "فعل من أفعال الموعى وبنيتمه كمي يحقق تواصلاً بين وعي المشاهد وموضوع وقبصد ومعنى (المحاكباة أو (التمثيلية المقدمة على المسرح، فالواقع المعروض قـد يحمـل موضـوعاً واحداً أو معنى واحداً أو قصداً واحداً لكل مشاهد على حدة لتحقيق إجماع قصدي لدى الجميع مبنى على موضوعية العرض (...) وتفجير القدرة على التأويل والتفسير بهـدف الوصـول إلى نفـس الغابـة أو الوصـول إلى قـراءة جديدة للعرض"(') تدخل في إنتاج وعي ثقافي لدى الجمهـور إزاء القـضايا المطروحة في العرض المسرحي الذي يقوم من أجمل إيصال فكرة محمددة ومقصودة يريد من ورائهما المخرج خلق مواقيف مغمايرة للمسائد الثقمافي والاجتهاعي والسياسي عن موضوع ما.

إنَّ صياغة الخطاب الغيري في فضاء العرض يتطلب تحديد ملامح الآخر الثقافية التي يمكن أن تتلائم مع الصياغات المسرحية مسا بعدد حداثيسة في

ا-كرومي عوني الحطاب المسرحي الشارقة دائرة الثقافة والإعلام ٢٠٠٤ ص٣٩.

ضوء فلسفة الاختلاف، وما قدمه بعبض فلاسيفة ما بعيد الحداثية في هذا الشأن، ومنهم الفيلسوف الفرنسي (جيل دولوز) في كتابه (الاختلاف والتكرار)، والذي يوضح فيه ملامح الاختلاف التي تظهر في التكـرار بـين (الأول الأنا وبين الآخر الغيري، وهنا يستخلص الباحث بعض هـذه الملامح التبي يمكن أن توظف في السياق الثقبافي للعرض المسرحي، وحسب الجدول \* المستخلص من الكتاب. ت الأول الأنا الآخر الغيري الآخر تمثيل يضم نفسه في الأول الإمثول يفسر . ١ غيرية الإمثول بهوية المفهوم الآخر تأكيدي بإفراط الإمثول الأول سلبي بغياب المفهوم .۲ الآخر معياره الأصالة الأول تكرار الدقة .٣ الآخر مغلق ويجب تفسيره الأول مفصل ومفسر . £ الأول تكرار المساواة الآخر مؤسس على اللاتساوي . 0 واللامشترك المقياس وغير المتناظر واشتراك المقياس والتنافر الأول مادي الآخر روحي . ٦ الآخر قاطع الأول شبرطي ٧. الأول أفقي الآخر عامودي ۸.

\* ينظر دولوز جبل الاختلاف والتكرار ترجمة د وفاء شعبان بيروت المنظمة العربية للترجة ط۱ ۲۰۰۹ ص۷۹ – ص۸۵. إنَّ عملية توظيف المفاهيم التي يتطـرق لهـا (دولـوز) في تحديـد ملامـح (الأول الأنا) و(الآخر الغير) المفترضة في العرض المسرحي وخطابه الغيري يتأتى من تأكيد (دولوز) على عمليتي الاختلاف والتكرار النساتج عن أفعال الاستمرارية في العرض المسرحي ورسم الملامح لكلا الطرفين في المسافة الجمالية على خشبة المسرح، والتأكيد على أن الموضوع المسرحي ينطلق من دائرة هذا الحراك المبنى على الاختلافية الثقافية الناتجة من تكرار الحركة بين النقيضين الأول، وهو الإمثول والمرتبط بالمفهوم في مقابل الآخير الغيري للإمثولية والمتمثيل في تمظهيره في لحظيات الإفيراط التأكيبدي لهيذه الإمثول، ومعياره الأصالة في تأكيد خاصيته الغيري عن الأول المادي، وبذلك ينطلق الآخر عن غيريته التي تعد روحية وعامودية لأفقية الأول الأنا المسيطر في الدقة المعلنة، إن روحية الآخر التي لا تظهر إلا من خـ لال المغايرة أو المباينة التي تفرضها عملية اللامتساوي واللامشترك مع الأسا وهي بذلك قاطعة وتحتاج في تكرار خروجها عن المفهوم الشىرطي للأنا إلى من يفسر هذا التمظهر في الحركة المستمرة للأحداث والأفعمال في المسافة الجمالية على الخشبة، وكأن الموضوع المراد نقده أو دحض أفكاره يطرح أفقياً من أجل تمظهر المختلف عنه عمودياً وأثره نفسي روحي يتبين على الطرف الغيري في الصبراع على المسبرح.

إنَّ نظرة (دولوز) للغيرية تأتي في كون الموضوع هو ليس فقـط في تمظهـر الغير في بعض حالات الظهور المعلنة أو التي يراد لها أن تظهر في دور ما، بل هي حالة متداخلة في علاقاتها وتفاعلاتها التي تسهم في تأدية هـذا الـدور في ظهور ما وتمظهره المتكرر في حالات متعددة في الأحداث.

إنَّ ترجمة أفكار المخرج على وفق رؤيته الإخراجية يتطلب توضيح عمل المخرج على عناصبر العرض المسرحي لإظهار الصورة الغيرية على وفيق

الملامح الغيرية لـ (دولوز) والتي يعمل على إظهار هذه الملامح في مـشهدية العرض المسرحي للوصول إلى تأكيدات تمظهرية الانسا والغير في العرض من أجل تجاوز سطوة الأنا التي تكرس حدودها في كل المسافة الجمالية على الخشبة، وبالتيالي يكون العميل عيلي إظهيار المتناقيضات وإسقاط عمليية التكميم المتعمدة على الآخر الغيري وتمظهره في العلاقيات والتفياعلات في داخل الحدث ذاته، ومن هنا يفرض "واقعاً جديداً يظهر فيه المشيىء والشبيء الآخر في الوقت نفسه، واقعاً غير مستقر غامضاً ومراوغـاً ومـذيباً للحدود"() التي فرضها (الأول الأنا) في علاقاته وتفاعلاته في تكسوين خطابه ضد الآخر، فكسر الحدود وزعزعة مفاهيم الأنا لأجل خلق مشهدٍ جديدٍ يكون فيه ظهور الآخر الغيري كبنية جديدة من التمظهر في العلاقات الواجب تكوينها في المشهد المسرحي، حتى تبدأ عملية بناء سياق جديد من التكوينات قادرة على تشكيل الفضاء في العرض وفىق رؤى جديدة قائمة على عدم الاستقرار والمراوغة لتذويب الحدود والتمركز التي أوجدتها الأنما في العلاقات مع الآخر الغيري.

إنَّ هذا الفهم الجديد في تشكيل العرض المسرحي لدى المخرج يتطلب فيه تكوين الرؤى الجديدة من خلال عناصر العرض المسرحي على وفق بناء العلاقات والتفاعلات الخاصة بتطبيقاتها على خشبة المسرح، ومن أهم هذه العناصر هو الممثل الذي يقدم الشخصية الدرامية بعد تحويلها من نص مقروء خال من التعبيرات الجسدية فتحيله إلى كائن يتصرف على خشبة المسرح قادر على إظهار الرؤى والأفكار وتطبيقها في ضوء الأحداث المعروضة.

اليشته ايريكا فيشر المصدر السابق ص٣٠٨.

إن الخاصة الأدائية لدى الممثل في المنظور الغيري تقوم على تأكيد الأفعال الغيرية في العرض من أجل إعادة المفاهيم المسلوية إلى الواجهة التي غيب عنها الآخر بفعل التهميش والإقصاء، ومن هنا يأتي فعل التأكيد والتكرار للوصول إلى الغاية المنشودة، وأفضل مكان يتأكد فيه فعل المثل في هذا المضمون هي الخشبة التي يشكل عليها فعله الثقافي الغيري تجاه (الذات الآنوية)، على اعتبار إن المسرح "يشتمل على كل من الوساطة والتكرار يستحوذ على كل أداء ويجبر المشاهد على إدراك وجود شيء في طبيعة كل من المسرح والأداء يوحي بعدم وجود مرة أولى، أو أصل فكل ما يوجد هو التكرار وإعادة العرض"<sup>(1)</sup>.

إنَّ طبيعة الأداء التمثيلي الغيري الذي يعمل المخرج على توظيفه في العرض المسرحي يقوم أساساً على تهشيم المعلن ثقافياً لصالح المغيب، إذ تتمركز العملية الأدائية التي تنسب إلى الأداء ما بعد حداثي على الحركة الدائمة للامستقرة، وعدم الاستقرار هو نتاج لعدم الانتهاء الذي يسعى إلى التغيير الدائم للوضع القائم أو للحدث الظاهر والتنفيذ يتطلب اشتغال على عدم جعل المعلن يثبت أو يستقر أو يأخذ فعل التأكيد في ذهنية المستقبل ثقافياً، فالمثل في أدائه الغيري على الخشبة يعمل على تفكيك الرواية الرسمية من خلال الأفعال الضدية القائمة وعلى زعزعة المستقر ثقافياً في العصر عن طريق "حركة دائمة وإحساس بعدم الانتهاء، أو رؤية لا تكف عن التغيير (...) وإن هذا الحدوث يشتمل على التحرر من الأشكال والأنهاط المحددة. والسبب في أن الأداء على الأخص يعد مناسباً لتجريب ما بعد الحداثية هـ

I - كارلسون مارفن فن الأداء مقدمة نقدية ترجمة د منى سلام القاهرة أكاديمية الفنون
 وحدة الإصدارات مسرح ١٩٩٩ ص٢٤١.

انه يشاركه رفضه لان يشغل مكاناً معيناً، فهو يتأرجح بين الحضور والغياب، وبين الانتهاء وعدم الانتهاء "<sup>(١)</sup> الذي يعطي للأداء التمثيلي الغيري صفة الرفض وعدم الخضوع للمعلن ومخالفته ثقافياً، حيث إن الأداء الغيري في أسلوبه المراوغ يستند إلى زعزعة القصدية والتموضع والتمركيز لصفات الغيري الثقافية المراد تأكيد المغاير لها وإظهاره في العملية الأدائية الغيرية التي تهدف إلى تشكيل المسافة الجمالية في العرض المسرحي.

إنَّ عناصر العرض الأخرى تسهم في دعم الجانب الثقافي الغيري الذي يريد المخرج إظهاره في العرض من خلال دعم الخصائص التي يقدمها التمثيل الغيري على خشبة المسرح والقائمة على عدم الانتهاء للموقف المعلن المراد نفيه وإظهار المغيب ثقافياً، لذلك فان الأداء الغيري للشخصية المسرحية ينطلق من توظيف الخصائص الأدائية بجسد الممثل "ومكملاته غير الجسدية من ديكور وإضاءة وملابس ومكياج وإكسسوارات يحمل في طياته رسالة مزدوجة: احدها لذلك المتلقي الذي يشاركه منصة التمثيل، والأخرى لمن يشاهده في صالة العرض هذه الرسالة عبارة عن مجموعة من الشفرات تتضمن داخلها معنى ما. وقد تكون هذه الشفرات أو العلامات سمعية (كلامية، موسيقية، مؤثرات صوتية. الخ) أو مركبة (كل ما يتعلق بالشغلات المنظرية فوق المنصة)"<sup>(1)</sup>

إنَّ ما تقدمه عناصر العرض الأخرى لـلأداء الغيري يسهم مساهمة فاعلة في إظهار ملامح العرض الغيري على الخشبة، فكل عنصر من

1- كارلسون مارفن المصدر السابق ص٢٤٢.

2- غالب رضا الممثل والـدور المسرحي القـاهرة أكاديميـة الفنـون دراسـات ومراجـع المسرح ٢٠٠٦ ص١٠٢. العناصر المكملة للأداء تساعد إلى نوع المكان المغيب ثقافياً، فالديكور مـثلاً يشير إلى نوع المكان وعلاقته في تحفيز الشعور النفسي عند المتلقي اتجاه هـذا المكان، فإذا كان المقموع ثقافياً ينتمي إلى حضارة أو ثقافة معينة فان الديكور قد يظهر الانتهاء الثقافي وما وقع عليه وكمذلك الأزيماء والاكسمسورات أو نبوع المكيباج المستخدم، كما أن للون سواء كمان عملى مستوى الأزيباء والديكورات أو على المستوى الإضاءة، فان اللون له الفعالية ذاتـه في دعـم الجانب الثقافي والاجتهاعي والسياسي للآخير الغيري، وكذلك بالنسبة للأصوات سواء كانت لغة معينة أو موسيقي دالـة أو مـؤثرة صـوتي فأنهـا تسهم كلها في الإشارة إلى صورة ثقافية مغيبة أو موقف ثقافي يحاول المخرج برؤيته الإخراجية إلى إحيائها وتفعيل صورتها في ذهنية المتلقي الذي قد يغفل عنها بسبب انشغاله باحتياجاته الحياتية وهمومه اليومية، لـذلك فـان كل من الأداء الغيري ودعم عناصر العرض الأخرى تعمل على خلق جمو مسرحي قادر على إيجاد ارتباط بصورة فنية ثقافية تشير إلى الغيرية المغيبة ولها تأثيرها على الوضع النفسي والجسدي لكل من الممثل وأدواتمه الغري والمتلقى للغيرية الثقافية المتصدية للأنا المتمركزة على موقف محمدد ممن همذا الآخر الغيري<sup>(۱)</sup>.

إنَّ مستويات الظهور الغيري في العرض المسرحي على وفق الرؤية الإخراجية تنطلق في ثلاثة مستويات وحسب تكوين صورة الآخر في العرض، وهذه المستويات الثلاثة تسهم من خلال مكملات العرض المسرحي في إنتساج الفعمل والحدث الغيري على بنماء وتطبيق الرؤيسة

1- معلا نديم لغة العرض المسرحي دمشق مؤسسة المدى للإعلام والثقافية والفنون ط١ ٢٠٠٤ ص٦٢ ص٦٣. الإخراجية عند المخرج، وانعكاساتها الحركية والمصورية والمسمعية في المسافة الجمالية التي يتم تشكيلها على الخشبة.

فالمستوى الأول (الضّدي) وهو الـشكل المباشــر الـذي يعـبر فيـه عـن الآخر الغيري، وما يقع عليه من أفعال الـذات الآنوية في تـشكيل صورته وتسويقها في العرض المسرحي، وهنا يبني المخرج هـذا المستوى الـذي يستمد صورته من دائرة العلاقات الثقافية والإنسانية التي تـشكل طبيعـة العلاقة بين الذات والآخر الغيري، إذ إن الآخر في هذه الدائرة الثقافية هـو المقموع ثقافيا بسبب "العلاقات القمعية والاستعبادية ـ إذ الأمر يتعلق بفعل ثقافي مرتبط بحالة المجتمع الحضارية، وهو الفعل الـذي نعتمـده مـن أجل الفصل بين ما نقبله بوصفه ينتمى إلى دائرة العقمل وبين ما نرفضه باعتباره لا عقلاً (...) أولئك المذين شكلت أجسادهم الوقع الخصيب لإرتحال السلطة "(') والذي انعكست أفعالها من خلال الأجساد والألموان والصور وغيرها مما يجعل إظهارها في العرض المسرحي يتمثل في المصراع الثقافي بين الذات الآنوية والآخير الغيري من خلال أجساد الممثلين أو الأزياء أو الديكور وغيرها.

أمَّا المستوى الثاني في مستويات الظهور الغيري في العرض المسرحي فهو ظهور (مشهدي) وهنا يدخل في دعم الصراع الدرامي المسرحي، إذ أن هذا الظهور يأخذ حضوره من خلال ما يريد أن يكون عليه الآخر من صورة مثالية يعمل على تشكيلها ويكون مسيطراً عليها في تحقيق وتبيين

<sup>1-</sup> بو جليدة عمر الحداثة استعباد الآخر الجزائر ابن النديم للنشر والتوزيع ط١ ٢٠١٣ ص٤٨.

الأهداف الذاتية للآخر الغيري في فكرة الصراع بينه وبين المذات الآنويسة المسيطرة في الصراع الثقافي المتشكل في العرض المسرحي.

وأخيراً يأتي المستوى الثالث، وهو الظهور الغيري الرمـزي في العـرض المسرحي عن طريق المرجعيات الثقافية التي عمل الآخر الغيري تسمكيل وجودها الفعلى وتحقيق كينونتها من خلال الصور الرمزية أو النظام التمثيلي الرمزي، الذي ينتج أثاره في الألوان أو الديكورات أو الأقوال التبي تعطي للوجود الرمزي الغيري مدلولاً مسبقاً على أن هذه الرمزية للآخر الغرري هى مؤشرة ثقافياً في دائرة العلاقات قبل الانطلاقية الفعلية في العرض المسرحي، أي أن هذه الرمزية الغيرية هي التي تكونست بفعل سابق في صراع مخفى يظهر رمزياً في دائرة العلاقات، وأن الذات الأنوبة عملت على تشفير الآخر من خلال العمل على إبعاده ثقافياً عن الصورة المباشيرة، وبالتالي انعكس هذا الاستعباد على شكل رمزي شكل الآخر الغيري في منظومة الصراع الفكري ضد الذات الآنوية، وهذا يظهر في العرض المسرحي في مستوى رمزي يؤكده المخرج في تكوين منظومة المصراع المدرامي من خلال الإشمارات أو الإيحماءات أو الألوان أو الطقوس أو العادات الني يوظفها في الإشارة المرجعية الرمزية للآخر الغيري من أجل رسم ملامح الصراع بين الطرفين.

إنَّ الغيرية في العرض المسرحي موقف جمالي أنساني، يعمل المخرج المسرحي على توظيفه في الرؤية الإخراجية من أجل انتقاد وتفكيك الروايسة الرسمية في مجتمع ما، وكشف الصورة التي تعمل سلطة ما على تكريسها اتجاه فئة أو شريحة اجتهاعية معينة، تعمل في العرض المسرحي على آليات الظهور والغياب في اللعبة المسرحية لدعم فعمل الاختلاف الثقافي داخمل

اللحظة الزمانية، التي تعميل عيلي تحريبك عناصسر العرض المسبرحي في عمليتي الظهور والغياب على خشبة المسرح لدعم التفكيك لمفاهيم الرواية الرسمية المسيطرة في شكل العرض المسرحي. ويكون عمل المخرج في العرض المسرحي ضمن مفهوم الغيرية على تشكيل الأداء المسرحي، لتفكيك فعلى التهميش والإخفاء عن طريق تثبيت ما هو مغيب في دائرة الصراع الدرامي. وكذلك يتجه المخرج المسرحي في العرض على رسم ملامح الصبراع والظهور الغيري، استناداً إلى رسم ملامح المسافة الجمالية التي يقع فيها فعل الصراع بين (الأنا الآخر) الغاية منها تحديد ملامح المسافة الجمالية بين فعلى الاختلاف والتأكيد الأول غيري، والآخير انسوي لتشكيل صورة العرض المسرحي ضمن مفاهيم المصراع بين الطرفين. يكمن عمله في العرض المسرحي على رسم مستويات المصراع في المسافة الجهالية بين (الأنا الآخر) بحسب صورة الآخر الغيري فيها، وهي التي تأتي في ثلاثة مستويات (ضدي، مشهدي، رمزي)، وهذه المستويات يعمل من خلالها المخرج على تأكيد رؤية الاختلاف الثقافي وتأكيد الموقف النقدي والجمالي الذي يتبناه في العرض المسمرحي. ويحماول تنفيلذ التعاميل بثنائية الاتفاق بين الدال والمدلول في الظهور السدرامي (الآنسوي)، والتركيسز عسلي الاختلاف بينهما للوصول إلى تفكيك المركزية الثقافية التي يُبنى على أساسها هذا الاتفاق والعمل على إيجاد معاني أخرى من خلال تعدد المعاني وتكاثرها التي تخرج للعلن على أساس أفعال الاختلاف الثقافي بين الدال والمدلول في صورة الرواية الرسمية المعلنة. ويوظف عناصر العرض المسرحي في رسم ملامح الخطاب الغيري في مستوياته الثلاثة، وذلك من خلال توظيف كمل البني الثقافية والفكرية الغيرية ومرجعياتها الفكرية في الواقع، فكل عنصر من عناصر العرض ابتداءً في الممثل مروراً بالديكور والأزياء والموسيقى والمؤثرات الصوتية والإكسسوارات وغيرها، إذ يعمل المخىرج على رفد الخطاب الغيري في العرض المسرحي بها من خلال تحميلها علامات دالة على الخطاب في العرض المسرحي، ويكون دور الممثل في تفكيك المعلن على الخطاب في العرض المسرحي، ويكون دور الممثل في تفكيك المعلن دائرة عدم الاستقرار من خلال حركة الممثل التي تشير إلى عدم الانتهاء إلى هذا المعلن، وبالتالي يسعى إلى البحث من خلال هذا الأسلوب الأدائمي إلى تغيير الوضع القائم وبشكل مستمر.

الغيرية والأشتغال الثقلي في المسرح

يؤسس المؤلف والمخرج المسرحي (مهند هادي مواقفه الفكرية والجهالية في الساحة الثقافية العراقية من رفض الخطاب الرسمي (الرواية الرسمية للسلطة وخطاباتها المختلفة في الواقع المحلي، الذي رسمته على وفق منطق فرض الصمت الذي عبر عنه (مهند هادي بعنوان مسرحيته (حظر تجوال)\* وهذا المصمت الذي أصبح معادلاً موضوعياً للبوح والرفض لكل ما هو لا إنساني يهارس بحق أبناء الوطن. رفضت ممارسات السلطة، وهنا السلطة ليس حاكم بعينه بل كل السلطات التي مارست السياسة في العراق على مدى عقود وصولاً إلى ما بعد (٢٠٠٣ عام

تأليف وإخراج (مهند هادي وتمثيل (رائد محسن) و(سمر محمد) وهي من إنتاج دائرة السينيا والمسرح وقت العرض المسرحي (٦٠ دقيقة قدمت أول مرة في ٣١/٧/٧ في المسسرح الوطني في بغداد وبعدها عرضت في مهرجانات محلية ومنها مهرجان مسسرح الجنوب في ميسسان في دورته الثالثة ومهرجان الميصسرة ومهرجان المسسرح في الديوانية وقسدمت خسارج العسراق في الجزائر وفي لبنان وفي تونس وفي مهرجان قرطاج الدورة (١٣). الاحتلال، والتي جعلت من المواطن صاحب السلطة في الديمقراطيات العالمية يعيش حالة من التغييب الثقافي المتعمد، وهنا أصبح المواطن الأصلي صاحب الأرض نتيجة للسياسات السلطوية أصبح آخر غيري يحاول أن يثبت ذاته في ظل انعدام آليات التعبير الحقيقية المنوعة عنه، لذا كان عنوان مسرحية (حظر تجوال) محملاً بالعديد من العلامات التي تشير عدداً من التساؤلات عن هذا (الحظر) المستمر المفروض على المواطن حتى بعد عام التغيير (٢٠٠٣ العسكري والحجج التي ساقتها (أمريكا في الخلاص من الدكتاتوريات الحاكمة في العراق.

قدم (مهند هادي في نصه المسرحي شخصيتين مسرحيتين (صباغ الأحذية، ومنظف السيارات) وهنا إشارة إلى أن هاتين الشخصيتين هما من قاع المجتمع ولكنهما يعملان في التنظيف (أحذية وسيارات)، إذ يظهر إن الأثر الغيري من خلال فوضى التصريحات التي يطلقانها ضد (الحظر مما يجعل هذه التصريحات الحوارية المشفرة تارة والمباشرة تسارة أخرى دليسل على ظهورها في هذا الحظر وخرق صمته المفروض حتى وان كان في صمت الليل أو في الخرابة التي يتخذانها سكناً لهما. حيث يعمل كسل منهما ومن خلال فعل الاختلاف لرواية الحظر. وذلك من أجسل تفكيك ادعاءات السلطة في كون (حظر النجوال) جاء لحمايتهما من القتسل والموت الجماعي الذي رافق اغتصاب ارض الوطن.

إنَّ نص مسرحية (حظر تجوال) ينهض على لعبة قائمة على كشف المعاناة الحقيقية التي يتعرض لها المواطن من خلال تقدم (أنموذجين) عن المغيب العراقي في لحظات الحروب المستمرة، فالشخصيتان تعيشان في بقعة صغيرة من الأرض المستباحة التي يوحيان بحواراتهما الدرامية إلى عدم الشعور بالانتهاء لها كون هذه الأرض أصبحت بفعل الحظر المستمر من أفعال السلطات المتعاقبة أصبح المواطن في عزلية دائمية بسبب الحظير المفروض على المشاهد الثقافية والسياسية وحتى الاجتهاعية، فبالنص يمشير إلى ثورة اجتهاعية بلا حدود يعيشها المواطن العراقي من الداخل ضد المعلن من قبل السلطة وخطاباتها. هذه الثورة الداخلية التي يقدمها المؤلف من خلال الشخصيتين تعبر عن حالة من مشاعر القلق التي جعلت من المنص يستند على حوارات غير مستقرة، وعدم الاستقرار هذا يستهدف زعزعة الموقف الرسمى والظهور في الفضاء الثقافي والمسافة المصامنة التبي رسمها الخطاب السلطوي، لأن هذا المجتمع مسيطر عليه، حتى إن هذا الظهور ألا مستقر يحاول فرض تمثيلية في الساحة الثقافية من خلال الجدية تارة واللعب والتمثيل تارة أخرى من أجل استهداف التموضع والتمركز والقصدية التي يفرضها الخطاب السلطوي في (حظر تجوال) والذي يصور فيه إن المواطن خاضع بفعبل التبضييق والتبدجين في أمياكن محيددة كبي لايظهير حقيقية الصورة والأفكار التي تقف وراء (حظر التجوال). لـذلك فـان المضامين الفكرية والثقافية الغيرية في مسسرحية (حيظ تجبوال) تأخذ في تبصوراتها الأمور الآتية:--

١ - إنَّ (حظر التجوال) هو دلالة لأوضاع قلقة مكبوتة يحاول الخطاب السلطوي إخفائها، وبالتالي منع ظهور أي تعبيرات ثقافية وسياسة واجتهاعية بالضد من هذا الوضع الصامت ظاهرياً والقلق داخلياً من جعل مفهوم الغيرية يأخذ واقعه وإثارة العملية في الطبقة الاجتهاعية التي تعاني التهميش والإقصاء في رسم ملامح المرحلة السياسية والاجتهاعية والثقافية في العراق. ٢- إنَّ الموقف الفكري الجمالي الذي يؤسس له المخرج وفق الرؤية الإخراجية يكمن في إظهار الخطاب الغيري المكتم عليه من قبل السلطات، مما يجعل الظاهر من حظر تجوال يصطدم بالداخل أو الباطن الذي يبوح به الشخصيتان المسرحيتان من خلال حواراتهما الاستفزازية الرافضة بشكل تهكمي تارة وجدي تارة أخرى للتعبير عن هذا الرفض المكبوت.

٣- إنَّ إيجاد الأثر الغيري في الموضوع الرسمي يكمن في تقديم المختلف والنقيض لهذه الرواية الرسمية، والذي يتسلل إلى ساحة الحظر المفروض من خلال فعل الاختلاف في رسم الصورة البديلة لها على الساحة الثقافية.

٤ – عمل فعل الاختلاف الثقافي في الظهور في مساحة الحظر المعلن، على إيجاد متقابلين في الساحة الفكرية وفي الضد من خطابات السلطة وممارساتها ضد الآخر الغيري المهمش.

تتحدد المضامين الدرامية الغيرية في العرض المسرحي من خلال مجموعة من العلامات التي يبدأ بها المخرج رؤيته الإخراجية، إذ يصور المخرج فضاء المسرحية التي يملأها اللون القاتم في الديكور والأزياء وفي استخدام الإضاءة المعتمة والمحددة في أماكن معينة، فالديكور المسرحي عبارة عن جدار فاصل بين مقدمة الخشبة والخلفية التي يخفي خلفها بعض الحركات الداعمة للحدث الدرامي، وفي داخل الجدار الخشبي توجد بعض النواف التي تستخدم في أوقات معينة من العرض، وكأنها يريد المخرج أن يشير إلى أن الخلفية القاتمة هي ساحة التمثيل الرسمي للخطاب السلطوي والنواف المحددة هي ساحة حضور الخطاب الغيري أو ما يشير إلى هذا الخطاب الذي يحاول البوح بالمخفي من خلال إظهار بعض المشاهد السلطوية الذي ألدي يماول البوح بالمخفي من خلال إظهار بعض المشاهد السلطوية. في المشهد الاستهلالي يظهر الممثلان اللذان يرتديان ملابس بسيطة تـدلل على مهنة كل منهما (صباغ أحذية، ومنظف سيارات)، فـضلاً عـما يحملانـه من قطع اكسسوارية ترافق كـل مهنـة، وهـي (صندوق) صباغ الأحذيـة والذي يتحـول بفعـل الاستخدامات الحركية والعلاقـات المسرحية إلى كرسي وإلى صندوق للخزن وغيرها من الاستخدامات، أما (عليـة الـدهن) الفارغة التي يستخدمها منظف السيارات في استخدامات متعددة ومنها أداة لتنظيف السيارات ومقعد، وكذلك غطاء للرأس وغيرها.

إنَّ الأزياء والإكسسوارات تشير إلى الجانب الغيري للشخصيتين في المسرحية، وحيث أراد المخرج أن يصور الطبقة المنتهكة، والتي ليس لديها حول ولا قوة أمام الخطاب السلطوي في توجيه الأحداث، وكذلك أراد أيضاً أن يجعل البوح الضدي يأتي من هذه الطبقة التي لا تملك شيء سوى هذه الأدوات البسيطة والتي يمكن أن تضحي بها، وهنا إشارة إلى أن من يهادن السلطة وخطابها، هو من يستفيد منها في بناء حياته مقابل السكوت عن خطابها المعلن والمخفي الذي يشير بصورة مباشرة أو غير مباشسرة إلى إقصاء وتهميش الآخر.

كما أن المؤشرات الصوتية والموسيقى في بداية الحدث، كاستخدام المخرج موسيقى ترقب ترافقها ضربات غير منتظمة من آلة عراقية لهما جذورها في الذاكرة العراقية، والتي تصاحب الفرح العراقي، لكن المخرج استخدمها بصورة مغايرة، تعطي نوعين من العلامات لهذه الآلة وهي آلة (الخشبة). العلامة الأولى تشير إلى الترقب للحدث المذي سوف يقع، والعلامة الثانية عرفية وتعني مصاحبة الأداء الراقص المغاير للفرح، وكأنه يشير إلى رقص مذبوح بسبب الحظر، وهـذه العلامـة تـشـير إلى الظهـور (المشهدي) للآخر الغيري في داخل الحدث المسـرحي.

يبدأ المشهد بظهور الممثلين على الخشبة ووجههما على داخل المسرح وظهرهما إلى الجمهور، فيؤدي منظف السيارات حركات بحث عن شيء في داخل ملابسه ولكنها حركات مربكة مع نطقه بحوار عن الشيء المفقود (وين صار)، مما يثير الممثل الثاني (منظف الأحذية) بحركات أخرى مرتبكة في البحث وتنظيف الإضاءة، ثم تشتغل الإضاءة على شكل بقعة حول الممثلين ويظهر صباغ الأحذية وحده على خشبة المسرح في نظرات وكأنه مربات غير منتظمة مع حوار (خاف صار عليه شي)، وتنطفئ الإضاءة مربات غير منتظمة مع حوار (خاف صار عليه شي)، وتنطفئ الإضاءة مشوب بألم (بعد الساعة السادسة ويلم الم التجوال) الذي بدأ الناس يتعودون عليه بشكل تقائي، ويسبب الموت الذي ينتشر في الشوارع مما يجعل التجوال فيها أمر غير مكن.

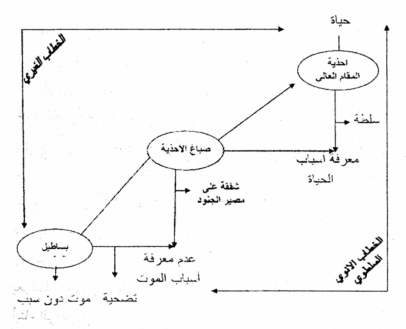
يشير المخرج في المشاهد المتكررة والمتسارعة من خلال الانتقال بين المشاهدة الأولى وإطفاء الإضاءة واشتغالاتها المتسارعة إلى أن العراقيين أصبحوا يعيشون حالة من الترقب والخوف والموت الذي لا يعرفون متى ينتهي وتساؤلاتهم على لسان الشخصيتين عن كل شخص يخرج ولا يعود (وين صار)، وعن كون المفقود (صار عليه شمي) ولم يعود والساعة السادسة تفرغ فيها الشوارع، ويصبح الموت مباحاً بعدها وكل هذه العلامات هي تشير إلى الخطاب الغيري الذي يحاول الظهور في الظلام والعتمة المفروضة عليهما من قبل الخطاب السائد في الساحة العراقية. وتضيف الحوارات اللاحقة في تأكيد هذه الأوصاف والتي تسهم في رسم ملامح الحدث الدرامي ومأساويته فعبارات (الشوارع صارت جنه جولة في السادسة مساءاً) و(الناس كله ببيوتها) و(الشوارع كله مسدودة وكون يوصلنه لهنا) وحتى الحركات المصاحبة لهذه الحوارات التي تتسم بالقلق وعدم الاتزان، وكأن الشخصيتين تحاولان الهروب من صور عدمية تدلل على إن الخطاب الرسمي في العرض يواجه عملية زعزعة وعدم استقرار، تريد كل شخصية من العرض الولوج من خلاله إلى ساحة المعلن والرفض لهذا الخطاب، وفي صناعة شكل الخطاب الغيري ألضدي في هذا الاتجاه.

وبعد أن قدَّم الشخصيتان الصورة الوافية في إظهار الخطاب الغيري في الحدث، يبدآن يدعهانه بأداء حركي وصوتي وصوري تهكمي يصاحبه الدهشة المصطنعة من خلال اللعب التمثيلي القصدي في الفضاء السلطوي الذي يغطي الحدث الرئيسي، إذ تسبح كلمة (بشر فك) المفخمة والني تعقبها في كل مرة انطفاء للإضاءة، تصبح إشارة واضحة على إن الأفعال التي تمارس ضد الآخر الغيري، هي أحداث مرتكزة على خطاب مفروض وتحركه أيدي خفية لإيصال الساحة الثقافية والاجتهاعية العراقية إلى هذا المستوى من الرعب المقصود، وأن نطق كلمة (بشر فك)، تشير إلى أن هذا الخطاب مقصود لإبعاد الحياة والأمان من هذه الساحة.

وفي مشهد آخر يعقب المشاهد الأولى يعمل فيه الممثلان تشكيل جسدي، إذ يجلس (صباغ الأحذية) على صندوقه ويسرد حكاية قصيرة جداً عن أفعال السلطة وتسهم في رصد وتأكيد حكاية الحظر، إذ يشير إلى إن أحد الأشخاص يدخل إلى أحد المطاعم ويقول للحضور (أن حسابكم واصل) ثم يفجر نفسه، لتتبعها تشكيل صور الأجساد المتناثرة بين (المثلين) وينطق بعدها (منظف السيارات)، الذي يسهم أيضاً في تكوين صورة الانفجار ينطق كلمة (بشرفك) مع صوت ينسحب مع الكلمة للدلالة على سخرية المشهد وسوداويته، فالخطاب أصبح أوسع حينا يسهم في صناعته أجساد منفجرة ويقابلها أجساد متناثرة نتيجة الانفجار، إذ أصبح الخطابان السلطوي والغيري موزعان على الأجساد التي أصبحت غير مقدسة أو محرمة، بل أصبحت جزءاً من المباح استخدامه في قتل الآخر الغيري.

ويأتي مشهد آخر يصور فيه المخرج بأن الإنسان العراقي يحاول أن يتعايش مع الحدث المأساوي من خلال الهروب من الخارج إلى المداخل، أي نسيان الواقع والتركيز على تفعيل الخيال من خلال مشهد الحصول على (الخمر) في ظل هذه الأحداث وكيفية الوصول إليه، أو هنا يحاول المخرج أن ينفس عن سوداوية المشهد بهذا الحدث الكوميدي في الحصول على (الخمر) وطريقة شربه، وكونه في الوقت نفسه يمرر عدداً من الانتقادات للحطاب الرسمي، ومن خلال استخدام تقنية التمثيل الصامت التي يؤديها (صباغ الأحذية) في صراعه مع الحياة ويصف حالة الموت والخروج من الحياة التي يرسمها المثل الثاني (منظف السيارات) ينثر مادة بيضاء يصاحبها أداء بطيء وكأنه يمثل الخروج من سوداوية الجياة إلى عالم البياض الذي يبوح فيه كل شيء لصاحبه عن أمنياته.

بعدها يعود الأداء إلى الحدث المأساوي، إذ يشرح فيه (صباغ الأحذية) عن عمله وتمريغ وجهه في صور الأحذية من أجل أن يرضى من هم في المقام الأعلى (أعلى الهرم) السلطوي والخضوع لهم، وهنا إشارة للتبعية التي يؤديها لهذا الخطاب في مقابل الاستمرار بالحياة، ويعطي أيضاً صورة أخرى على تلميعه (بساطيل) الجنود الذين يذهبون للموت من دون معرفة الأسباب، وهنا إشارة إلى نقد الخطاب المسلطوي والمذي نوضحه في المخطط الآي الشكل رقم (٢ والمذي يبين المسافة بين الخطابين (الحياة الخطاب الآنوي الموت الخطاب الغيري):



إنَّ هذه الانتقادات التي تأتي من (صباغ الأحذية) من (الخطاب الغيري) للخطاب السلطوي يحاول من خلاله المخرج أن يظهره في صورة أحذية نظيفة لأجل الحياة وبساطيل لأجل الموت وكأنها أصبح الخطاب السلطوي يشار إليه (بالأحذية النظيفة) التي تدلل على رفاهية الخطاب، والخطاب الغيري يشير إليه (بالبساطيل) المرسلة إلى الموت دون معرفة أسبابه، وهنا ينقد صباغ الأحذية السلطة وخطابها المعلن للآخر الغيري، إذ يشير إلى أن حياته أصبحت (حذاء قديمة) بسبب ممارسات السلطة عليها والتي تصاحب عملية النقد فتح نافذة في أسفل الجدار ويظهر منها أقدام رجل يجلس على كرسي السلطة ويعطي من خلالها المخرج دلالتين الأولى: إشارة للسلطة وقوتها، والثانية: بأن السلطة تسمع وترى ما يقوم به الآخر الغيري، ويرافق هذا المشهد موسيقى بوليسية إشارة للسلطة المهيمنة على المشهد.

ثم ينتقل المشهد وحواراته إلى (منظف السيارات) الـذي بدوره يشرح حالته وما كمان عليهما هو وإخوته في ظل الحكم الأبوى (السلطوى السابق)، ويصور الآخر الغيري من خلال إخوت القابعين تحت نظامها حيث يسمى الأول (زمال) بسبب تحمله للضرب المتكرر، والذي أصبح لا يشعر بالألم لكثرة الضرب، والثاني (الأحمر) لأنه عندما يضرب يتحول جسده إلى اللون الأحمر، والثالث (الاثول) لأنه يأكل ولا يشبع والرابع (تربات مره) أي (ربته امرأة) والخامس صباح (الاسيود) بسبب لونه والسادسة هيي (دجلة) التبي كانت تتعرض للاضبطهاد وبسبب كونها (امرأة)، وكل هذه التصرفات لم يكن (منظف السيارات يعرفها ولم يقوم بها الأب). وفي هذا الحوار يقسم (منظف السيارات) أبناء الوطن في ظل نظام سابق وكل من كمان يحكمه، إذ قمسم خطاب السلطة عليهم أجعين، وبعدها يصرخ (منظف السيارات) بأنه (راح) مع أصوات للرقص والبهجة والخلاص من النظما السلطوي ومن الوضع السابق، وهي إشارة لبداية مرحلة جديدة هي مرحلة الاحتلال الأمريكي، ثم يبدأ (منظف السيارات) بسـرد مرحلة الاحتلال، وهي ما يعبر عنه في حواراته بثلاث مراحل وهي:

١ - مرحلة التنفس والخلاص من السابق. ٢ – مرحلة الأكل والشرب. ٣- مرحلة النوم مرتاحين. ويقاطعه صباغ الأحذية في نقد لهذه المراحل الـثلاث بـثلاث أُخُر يبـدأ بأداء تهكمي سافر، وينتهي بأداء غاضب لهذا الخطاب من خيلال ثلاثة حوارات باللهجة العامية العراقية) هي:-١ – (ناكل ونام مرتاحين). ۲ – (وبعدها ناكل ثم ناكل ثم نتعارك شويه، نشرب ونكره ونحقد). ٣- (ناكل ونحسب ألف حساب من نام بعيداً، وراه كمنه نحسب أو ما نام، وراها كمنه لا ناكل ولا نشرب ولا نام بس معارك وانفجارات). وفي هذين الحوارين (لمنظف السيارات ومنظف الاحذية) أراد المخرج ان يمور بمالأداء لكلا الشخم صيتين استعراض الخطابين، إذ أراد أن يستعرض خطاب السلطة الجديدة من خلال (منظف السيارات) وقد يشير أيضاً إلى الجهات التي استفادت منه وفي المقابل أظهر الخطاب الغيري الناقد والظاهر في ساحة الخطاب السلطوي، وما أراده من أهداف في الساحة العراقية، وما أراد من طريقة لتهميش الآخر الغيري في هذه الساحة والأساليب التي مارسها الخطاب السلطوي الجديد.

ويكمل حلقة نـضج الخطـاب الـسلطوي الجديـد مـن خـلال سـرد الأحداث على لـسان (منظـف الـسيارات) في كيفيـة جعـل الإخـوة الـذين تخلصوا من الخطاب السلطوي السابق، ووقعـوا في فـخ التقاتـل مـن أجـل الحصول على السلطة الجديدة والتي كان ضحيتها (منظف السيارات) الذي تخلى لهم عن كل شيء وألام (الخرساء) التي لا حول لها ولا قوة، وهنا يشير إلى الوطن (الأرض) التي أصبحت عرضة للتقسيم والأخت التي تحولت من (دجلة الخير) المعطاء إلى خاوية على عروشها، بعد أن تعرضت للاغتصاب والتنكيل على يد (زوجها)، والذي يشير فيه إلى الغاصب الجديد للسلطة.

وهنا يقدم المخرج أداءً تصويرياً يصاحبه موسيقي دالمة عملي مأساوية الحدث، فتصوير عملية الزفاف التي يرافقها ظهور ثوب الزفاف من إحدى نوافذ الجدار والإيقاعات الراقصة وكيفية التعليق على صورة دجلة التي كانت جميلة والتي تحولت أنوثتها بسبب ما وقع عليها إلى صورة مشوهة تكاد تشبه صورة الرجال فهي قد كبرت قبل أوانها، كما أن (منظف السيارات) يحاول أن يوضح من خلال أداء الأصم (الأم الخرساء) حول تقطيع أوصال البيت (الوطن) أو أخذ أثاثه وتوزيعه محاولةً بيعـه للغاصب الجديد للسلطة وخطابه التحريضي ضد الآخر الذي تنتهي بـه المسرحية، وخطابها المذي حفل بالعديمد من العلامات الناقدة للخطاب الآنىوي السلطوي ومراحله التي مر بها على أرض الوطن وخارطته الثقافية، بالمقابل أشار العرض إلى صورة الآخر الغيري الذي حاول نخرج العرض أن يظهر خطابه المخفي والمغيب من قبل السلطات المتعاقبة على أرضه.

انطلق المخرج المسرحي في رسم خطابه الغيري في العرض المسرحي من رفض الخطاب السلطوي ومراحله المختلفة وأشكاله المتعددة ونقد أهم أساليبه المتنوعة بتنوع مراحله، فهو لم يركز على حقبة زمنية دون أخرى، بـل

كان الهدف من ذلك نقده كخطاب معلن في الساحة الثقافية العراقية، إنَّ نقد الخطاب السلطوي كان عاماً وليس جزئياً بالمقابل كان الخطاب الغيري أيضاً عاماً في مواجهته للخطاب الآنوي (السلطوي)، أي لم يركز فقط على الجزئيات من الحدث إلا في دعم الحدث الآني في المشهد المسرحى. إذ أمتاز الخطاب الغيري في العرض المسرحي العراقبي بالمصور المثلاث لمه، أي بإظهار الخطاب ألبضدي المباشر في صراعه ضد السلطة، والخطاب المشهدي الداعم للوجود الغيري في العرض المسرحي، والخطباب الغيري الرمزي من خلال رمزية اعتمدها المخرج في الإشارة إلى الخطاب الغيري، مثل الرمز للبيت بالوطن والرمز بالأم الخرساء بالأرض والرمز بالبنت (دجلة إلى نهر دجلة المعطاء، وكذلك الرمز بصفات الأبناء إلى طوائف الشعب العراقبي. حيث وظف المخبرج عناصبر العرض المسرحي، ومكملاته في إظهار المستويات الثلاثة للخطاب الغيري (ألمضدي، المشهدى، الرمزى) مما جعل من هذه العناصر الداعم المباشر لهذا الخطاب في مقابل الخطاب السلطوي الذي استطاع المخرج المسرحي من توظيف عناصر العرض في إبراز سلطته في الحدث المسرحي. كما أمتراز الأداء المسرحي التمثيلي بانتهائمه لملأداء الغميري، والمذي حمل في طياتمه اللعب التمثيلي للظهور في ساحة الخطاب القصدي السلطوي، وذلك من أجل زعزعة مركزيته وقصديته وثباته في صفات الآخر الغيري. لقد عمل المخرج المسرحي العراقي على تفكيك الخطاب الآنوي السلطوي من خلال إظهمار الخطاب الغيري المهمش والمخفي إلى الساحة الأدائية في العرض المسرحي، وكذلك إلى رسم مستوى الأداء الجمالي في المساحة الجماليمة للعرض المسرحي بين طرفي الصراع (الأنا الآخر)، وتحديد المسافة الجمالية بين فعلي الاختلاف الغيري وأدواته وفعل التأكيد القصدي (الآنوي) وأدواته في العرض. وأخيراً إن (الغيرية من المفاهيم التي تحدد الأطر الجمالية للتعامل في تشكيل الخطاب الفني والتكوين المعرفي للعرض المسرحي، إذا ما استخدم هذا المفهوم بصرية علمية تنم على فهم آليات الصراع وتكويناته، وكذلك توظيف عناصر العرض في المسافة الجمالية على خشبة المسرح،

#### مصادر الفصل الرابع

- ١- اشكروفت بيل جاريث جريفيث هيلين تيفن دراسات ما بعــد الكولونياليـة المفاهيم الرئيسية ترجمة احمد الـروبي أيمــن حلمي عواطـف عـثهان القــاهرة المشـروع القومي للترجمة ط١ ٢٠١٠.
- ٢- بو جليدة عمر الحداثة استعباد الآخر الجزائر ابن النديم للنشر والتوزيع ط١ ٢٠١٣.
- ٣- بوعزه محمد سرديات ثقافية من سياسات الهوية إلى سياسات الاختلاف بيروت منشورات ضفاف ط١ ٢٠١٤.
- ٤- ترماش بيتش أحدث نظريات الدراما الأوربية انطولوجيا المسرح ترجمة كمال الدين عيد القاهزة المشمروع القومي للترجمة ط١ ٢٠٠٩.
- ٥- الحفني عبد المنعم المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة القماهرة مكتبة مدبولي ط٣ ٢٠٠٠.
- ٦- دولوز جيل الاختلاف والتكرار ترجمة د وفاء شعبان بيروت المنظمة العربية للترجمة ط١ ٢٠٠٩.
- ٧- الرويلي ميجان سعد البازعي دليل الناقـد الأدبي الـدار البيضاء المركـز الثقـافي
   العربي ط٥ ٢٠٠٧.
- ٨- سيم ستيورات دليل ما بعد الحداثة ترجمة وجيه سمعان عبد المسيح القاهرة المشروع القومي للترجمة ط١ ٢٠١١.
- ٩- شـيفر جان ماري غرائب الفنون بقصدعلم الجمال دون أساطير ترجمة موريس جلال دمشق أطلس للنشـر والتوزيع ط١ ٢٠٠٦.
  - ١٠ صليبا جميل المعجم الفلسفي المجلد الشاني بيروت دار الكتاب اللبناني
     ١٩٧٩.
- ١١– عبد اللاوي عبد الله حفريات الخطـاب التـاريخي العـربي وهـران ابـن النـديم للنشـر والتوزيع ط١ ٢٠١٢.

- ١٢- غالب رضا الممثل والدور المسرحي القاهرة أكاديمية الفنون دراسات ومراجع المسرح ٢٠٠٦.
  - ١٣- كارلسون مارفن فن الأداء مقدمة نقدية ترجمة د منى سلام القاهرة أكاديمية الفنون وحدة الإصدارات مسرح ١٩٩٩.
    - ١٤–كرومي عوني الخطاب المسرحي الشارقة دائرة الثقافة والإعلام ٢٠٠٤.
- ١٥- ليتشه ايريكا فيشـر جماليـات الأداء ترجـة مـروة مهـدي القـاهرة المـشـروع القومي للترجة ط١ ٢٠١٢.
- ١٦- ماجدولين شـرف الدين الفتنة والآخر انساق الغيرية في الـسرد العربي الجزائر منشورات الاختلاف ط١ ٢٠١٢.
- ١٧ مدكور إبراهيم المعجم الفلسفي القاهرة الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية.
   ١٩٧٩.
- ١٨- معلا نديم لغة العرض المسرحي دمشق مؤسسة المدى للإعملام والثقافية والفنون ط١ ٢٠٠٤.
  - ١٩–المنجد في اللغة والأعلام بيروت دار المشـرق ط٣٩ ٢٠٠٢.
- ٢٠– مهنانه إسهاعيل ادوارد سعيد الهيمنة السبرد الفضاء الإمبراطوري الجزائـر ابن النديم للنشـر والتوزيع ط١ ٢٠١٣.
- ۲۱- ميردوند جيمس الفضاء المسرحي ترجمة د محمد سيد الحسين علي يحيى حسين البدري القاهرة أكاديمية الفنون وحدة الإصدارات المسرح ۱۹۹۲.
- ٢٢– هارثي ديفيد حالة ما بعد الحداثة ترجمة د محمد شـيا بيروت المنظمـة العربيـة للترجمة ط١ ٢٠٠٥.

قبتك

t.me/soramnqraa

# **الفصل الخامس** المسرح وتفكيك دلالات الإرهاب الفكري

يعد الارهاب من المفاهيم الأيديولوجية التي لم يتفق عليها في قاموس السياسة، لأن هذا المفهوم يدخل في غايات وأهداف متناقضة بين أطراف الصراع الثقافي والاجتهاعي والسياسي في الساحة العالمية، إذ أن كل طرف من أطراف الصراع الحديث ينادي بكونه متهماً بالفكر الارهابي المتطرف، مما يجعل عملية تشويه الآخر أو اثبات التهمة على الآخر تدخل في اثبات الدلالات التي تحمل اشارات الإرهاب بشقيه المادي والمعنوي، ومن أجل كشف دلالات الارهاب الفكري وواقعها المادي، لابداً من وجود أدوات تسهم في عملية تفكيك هذه الدلالات في الخطاب الذي يتسم بالإرهاب.

ويعد الفن بصورة عامة والمسرح بصورة خاصة من الادوات التبي تسهم في كشف وتفكيك هذا المفهوم الذي يستخدم في اللعبة السياسية بين الأطراف المتصارعة لكون المسرح يقدم صورة مختصىرة ومختزلة عن الواقع أو عما يريد أن يدينه في هـذا الواقع مـن أفعـال تـسهم في عملية التـدهور الفكرى والثقافي والاجتماعي وغيرهما، لمذلك حفلت المساحة الثقافيية الدرامية بالعديد من المسرحيات العالمية والعربية والعراقية، التبي عملت على تفكيك صورة تمظهر الإرهاب الفكري وماديته المدمرة وما يخفيه من افكار متطرفة وتأثيرها في المجتمعات الانسانية. وبما إنَّ الساحة العربية والعراقية تعرض لمفاهيم جديدة أدخلها الصراع العالمي في العراق ولاسيها بعد عام (٢٠٠٣) عام الاحتلال الامريكي للعراق، إذ اصبحت هذه الساحة بئرةً للصراع بين الأطراف المختلفة محلياً واقليمياً وعالمياً جعل مفهوم الارهاب الفكري يأخذ اصطلاحات متعددة بعدد الأطراف المتصارعة، ويعمل كل طرف إلى تبنى ان الطرف الاخر هو من يحمل هـذا الفكر وهذه التعددية في المفهوم سيبحثها الباحث من أجل تبينها وتوضيحها والوقوف عليها اصطلاحياً ثم بحثها في المسرح للوصول إلى كشف المتغيرات الثقافية في وصف الظاهرة الفكرية للإرهاب وافكاره المتطرفة وأثرها في المجتمع العراقي، إنَّ هذا الفصل من الكتاب يبحث عن الاشتغال الثقافي والاصطلاحي لهذا المفهوم في الساحة العراقية توضيح اشتغالات المصطلح من خلال العرض المسرحي العراقي، وتسليط الضوء عليه كجزء من كشف وتوضيح المفهوم، لكونه لم يبحث على نطاق واسع في الظاهرة المسرحية العراقية على مستوى العرض المسرحي.

تتعدد المصطلحات التي يجب ان توضح في هذا الفصل، من أجل الوقوف على البناء الاصطلاحي لمفاهيم هذا الفصل، وهي كالاتي:

اولا: تفكيك.

١ – التفكيك لغوياً يأتي من "فكا الشيء: أبان بعضه عن بعض والعقدة حلها و- العظم: ازالـه عـن مركـزه و- الخـتم: فـضه و-اللغز: اهتدى إلى معرفة المطلوب"(').

٢- التفكيك اصطلاحياً يعني" إظهار الكيفية التي تشرع بها التعارضات التراتبية التي يتكئ عليها الخطاب في التآكل، ولن يتم ذلك الا عن طريق تعيين ماهية العمليات البلاغية الناشطة التي تنتج الأساس المفترض الذي يقيم البرهان في النص، سواء كان هذا الأساس مفهوما مفتاحياً أم مقدمة منطقية "(").

1- المنجد في اللغة والاعلام بيروت دار المشـرق ٢٠٠٢ ص٥٩١ه. 2- كلر جوناثان التفكيـك ترجمة حـــن نايـل عـمان ــزمنة للنـشـر والتوزيـع، ٢٠٠٧. ص١٤٨ ان التفكيك هو تبيان الكيفية التي تهدف إلى إظهار التعارضات التراتبية التي يتكئ عليها الخطاب، اي فك ما وراء الخطاب من الأسس التي يقسوم عليها ومفاهيمه الكامنة وراء نواياه للوصول إلى معرفتها وكشفها وأبانتهما وهو المطلوب من عملية التفكيك.

ثانيا، الدلالة.

۱ - الدلالة لغةً تأتي من (دل - دلالة ودلولة ودليلي إلى المشيء عليه: ارشده وهداه)<sup>(۱)</sup>

٢- الدلالة اصطلاحاً هي كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر، والشيء الأول يسمى دالاً والشيء الآخر يسمى مدلولاً. وتنقسم الدلالة إلى اللفظية، وغير اللفظية، لأن الدال إن كان لفظاً فالدلالة لفظية، وكل واحدة من اللفظية وغير اللفظية، لأن الدال إن كان لفظاً فالدلالة ووضعية، فالدلالة العقلية مي النهي المناب الدال والدلول علاقة ذاتية ووضعية، فالدلالة العقلية هي ان يجد العقل بين الدال والدلول علاقة ذاتية من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على الدال والدلول علاقة ذاتية من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على العلة والدخان للنار، والدلالة الطبيعية هي أن يجد العقل بين الدال والدلول علاقة ذاتية من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على العلة والدخان للنار، والدلالة الطبيعية هي أن يجد العقل بين الدال والدلول علاقة طبيعية من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على العلة والدخان للنار، والدلالة الطبيعية هي أن يجد العقل بين الدال والدلول علاقة ما يحد من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على والدلول علاقة داتية من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على العلة والدخان للنار، والدلالة الطبيعية هي أن يجد العقل بين الدال والدلول علاقة طبيعية من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على العلة والدخان للنار، والدلالة الطبيعية هي أن يجد العقل بين الدال والدلول علاقة طبيعية منه من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المرة على الحلول على والدلول علاقة طبيعية منه من إحداهما إلى الآخر، كدلالة الحمرة على الخبل، والدلول علاقة الوضعية هي أن يحمن إلى النار، من إحداهما إلى الآخر، كدلالة المرة على الخبل، والدلول علاقة الوضع، كدلالة اللفظ على العنى بحين الذالية اللفظ ما ما ين الما يهم العنى الاما اللفظ ما ما لما يهم العنى الاما الفل الله اللفل على العلة العلمية النار، المالة الفل ما ما يهم العنى الاما بعلية من المالة المالة المالة المالة المالة الله مالة الفلية ما يهم العنى النالة الفلية النهم الله اللفل ما مالة الفلة ما الغلى الامالة الفلية النهم المالة الفلية المالة الفلي

والدلالة: هي الهداية إلى شيء أو الإرشاد عليه والعلم به بشيء آخر، وتتكون العملية الدلالية من ربط الدال بالمدلول أي العلة بالمعلول سواء

١- المنجد المصدر السابق ص ٢٢٠.

2-الحفني عبد المنعم المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة القماهرة مكتبة مدبولي ط ٣ ٢٠٠٠ ص ٣٤٨. كانت لفظية أم غير لفظية، على وفق تقسيهاتها الثلاثة (العقلية أو الطبيعية أو الوضعية).

ثالثاء الإرهاب الفكري

١ - الإرهاب في اللغة يأتي من "أرهبه: خوفه. يقال (أرهب عنه الناس بأسه ونجدته) اي أن بأسه ونجدته حملا الناس على الخوف منه"<sup>((١)</sup>.

٢ – الفكر في اللغة: يأتي من "فَكَرَ – فِكَراً وفكراً وفَكَرَ وأفكَر وتفكر في الامر: أعمل الخاطر فيه وتأمله"<sup>(٢)</sup>.

٣- والإرهاب الفكري اصطلاحاً: "هو التخويف وبث الإشاعات والتهديد بالسجن والفصل التعسفي، والنفي، وفرض الإقامة الجبرية. وإرهاب السلطة، أو إرهاب الدولة أخطر أنواع الإرهاب، لأن الدولة تستخدم فيه كل أنواع السجون، وحبس احتياطي، وتعذيب. الخ. (...) وقد يمارس الحزب الواحد الإرهاب، وقد تمارس الجهاعات حيال بعضها البعض وقد تمارسه الدول على المستوى الدولي، كها تفعل الولايات المتحدة الامريكية وبريطانيا اليوم، وفي كل الاحوال يتوجه الإرهاب إلى رمز الجهاعة أو المفكرين من أصحاب الرأي المخالف، أو المعارضين، أو إلى الدولة المعارضة ""."

إذن، فالإرهاب الفكري: هو ممارسة التخويف من قبل جماعة أو حـزب أو دولة في المجال المحلي أو دولة في المجال دولي ضد جماعة أو اصحاب رأي مخالف أو دولة أخرى، يهارس من خلاله بث الاشاعة لحمل الطـرف الـذي

- ا-المنجد نفسه ص٢٨٢.
  - 2- نفسه ۹۱.
- 3–الحفني عبدالمنعم المصدر السابق ص٤٢.

يقع عليه تهديد الارهاب على الخوف والخيضوع إلى الطرف الـذي يسارس الإرهاب.

## التفكيك ودلالة الإرهاب الفكري

### اولاً،- مفهوم التفكيك واشتغالاته الفكرية

تتمركز فلسفة التفكيك في بحثها عن المختلف بين الظاهر والمخفى (الدال والمدلول كعلامة اسـس لهـا (اللوغـوس في الفكـر الغـربي، إذ إنَّ المشتغلين سعوا في آليات التفكيك إلى إظهار المخفي والكشف عـن النوايا القابعة خلف المتمظهر البذي سوق إلى البذهنيات البشرية بوصفه من المسلمات التي تحمل الحلبول والعواميل المسليمة والبيدائل المناسبة لإنقياذ إنسان الحضارات الأخرى، لذلك عمل فيلسوف التفكيك الفرنسي (جـاك دريدا في الخفر داخل الخطاب الغربي لكون هذا الخطباب البذي دعبا إلى فكرة التفوق وأسس لها في فكره المتعالى، إذ عمل (دريدا على اظهار المتناقض المتغلغل داخل هذا الفكر الذي يحمل دلالات متناقضة مع ظاهره المادي، وهذا الفعل المختلف يؤيد ما قام به الفيلسوف الألماني (مارتن هيدغر في تقويضه لمفاهيم العقل والفكر المشالي الغيربي، والتبي دعا فيهما (هيدغر الى" رفع تلال اللغو التاريخية الكثيفة والتنقيب عن محجر الوجود المصبري أو أصل الأصول، فهو يعمل على أزاحة تاريخ المتافيزيق الوصل المصير بفجر الضمير. أما تفكيك (دريدا فهو يبغى تحطيم الفكر الغربي والإبقاء على انقاضه، لأنَّه يكمل النقيض الذي يعرف البديل "(")، كما فعـل الفيلسوف الفرنسي (ميشيل فوكو في بحثه في الخطاب الغيربي أييضاً من

ا - خليل أسامة جاك دريدا في فقمه اللغة، بيروت دار الفارابي، ط١ ٢٠١٠، ص ٣٠٣ ٣٠٤.

خلال ما اسهاه (حفريات المعرفة وكل هؤلاء الفلاسفة ومن حذا حذوهم بحثوا في الارث الميتافيزيقي والمثالي (للوغوس الغربي، على الرغم من اختلاف المفاهيم لكن الهدف واحد، ف (هيدغر في تقويضه، و (دريدا في تفكيكه، و (فوكو في حفرياته، كانت تصب في نقد هذا الفكر والكشف عن الاختلاف بين الدوال والمدلولات، من أجل بناء أسس جديدة للعلامة تختلف في الفهم والتعامل مع دلالاته.

في هذا المجال نركز على مفهوم واحد من هذه المفاهيم الثلاثة وهو (التفكيك)، الذي يسعى من خلال (دريدا) لتفكيك الدلالات التاريخية والفلسفية والأخلاقية التي جعلت من البناء الفكري والمعرفي الغربي يـصل إلى ما وصل اليه من هيمنة معلنة في الساحة الثقافية العالمية، فالبحث في التـاريخ والفلسفة والفكر جاء من أجل جمع أكبر تمراث معمرفي، ومحاولية تفكيكه للخروج بآليات تظهر آلية الكشف السليمة وتدعمها بحجج، واستدلالات منطقية في هذا الجانب، وكيفية البناء والتأسيس المعرفي لهذه الحضارة المتراميـة الاطراف، وما انتجته من دلالات أخلاقية مختلفة كلياً عن الآخر، وكذلك عن الأهداف المعلنة لهذه الحضارة، لذلك عمل (دريدا) على ايجاد فكر جديد في التعاميل يقوم عيلى تفكييك أهسم مسلكمات الحيضارة الغربيية، مين خيلال "القراءات التفكيكية للنصوص لغير (أفلاطون) و(روسو) و(هيغل) و(هوسىرل) و(سوسور) و(فرويد) و(مارسيل موس) وغيرهم. كما أنبه لا يترك مجالاً معرفياً أو فنياً إلا ويحاول أن يبث فيه روح التناقض بين المقدمات والنتائج أو بين المصدر المفترض والفروع المنبثقة منه''(').

۱- الكردي محمد علي جاك دريـدا وفلـسفة التفكيـك بـيروت دار الفـارابي ط١ ٢٠١٠
 ص١٩٠.

إنَّ مشروع (دريدا التفكيكي قام على مفهوم الكتابة التي أعدها هي المركز وليس الكلام أو القول الذي ينسبه إلى الميتافيزيقيا، وهنا أراد الانتقال من التمركز حول (اللوغوس الغربي ونواياه غير المعلنة إلى الكتابة التي عدها ثابتة، وهو يعتقد بأن الكتابة هي ليست فقط ما يدون على الورق أو ما ينتج من فكر في داخل المؤلفات، بل يعتقد أن كل عمل إبداعي، هو كتابة مثل الأدب والفن الذي يضم أصنافاً مختلفةً من الأجناس الأدبية وغيرها مثل فنون الأداء، أي أن (دريدا حاول أن يعطي تعريفاً جديداً للكتابة قائلا "إنها النقش (Inscription) عموماً سواء كان ذلك حرفيا ام غير حرفي حتى وأن كان ما تم توزيعه في الفراغ غريبا عن نظام الصوت، بهذا المعنى يمكن ان نعد التصوير السينهائي والرقص والبالية والموسيقى والنحت

إنَّ مرتكزات التفكيـك عنـد (دريـدا تقـوم عـلى ثلاثـة مفـاهيم، هـي الأساس في تقويض المعنى الكامن خلف (اللوغوس وميتافيزيقيته، وهـذه المفاهيم هي:

١ - الاختلاف: وهو ما يشير إلى فعلين هما: ان يختلف)، أي غير متشابهة، و(أن يرجئ ويؤجل. وفي سياق هذين الفعلين تكون للعلامة سياق جديد تعمل عليه، أي تكون وظيفتها مزدوجة بين الفعلين، وليس بين الدال والمدلول، بل من خلال الأختلاف والتأجيل.

٢ - الأثر : أي أن العلامة هي أثر ثقافي ونفسي وروحي، وليس مادي أو محسوس أو مرئي أو بايلوجي.

١- رافيندران س البنيوية والتفكيك ترجمة خالدة حامد بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ٢٠٠٢ ص١٥٣. ٣- الكتابة التي تعني النقش وتعني البنية التي يسكنها الأثر وهي تعمل مع التعبيرات الكتابية وغير الكتابية.<sup>(١)</sup>

إنَّ هذه المفاهيم الثلاثة التي أراد من خلالها (دريـدا) معرفـة آليـات تفكيك مفاهيم كامنة خلف الإطار المادي، سعى إلى تأكيد مصطلح الاختلاف بين المقدمات والنتائج، وكذلك بحث الاختلاف بين المدوال والمدلولات من خلال البحث في ماديتها وتعاليمها الكامنة في الفكر الفلسفي والثقافي الذي يشكل النواة الأساسية والمهممة للبناء المعرفي في الفكر الغربي القبائم أصبلاً عبلى ثنائيبات نقبضها (دريبدا) وأعبدها ازدواجيات، وبها إنَّه ركز على الكتابة في مفهومها الجديد جعل يبحث في داخلها بوصفها" نسيج مركب من إشارات وتعبيرات ودلالات متداخلة تستدعى التفكيك والعزل لفحص بنيتها وجـذورها المتـضاربة (...) فالإزدواجيات: مركز / هامش، مسيطِر / مسيطر، مادة/ فكر... هي ثنائيات أسطورية تتجاوز حلقمات الاخمتلاف التبي تمنقض حلقمة التطابق أو التهاهي. فبينها كانت حلقة المطابقة تنزعم وجود (مركز) (لوغـوس، حـضور، نظـام، كوجيتـو...) يقـصي (الهـامش) (الخرافة، الجنون، اللاشعور، الغياب، التبعثر...)، فأنه بجعل الهامش (مركزاً) سيرتد المركز إلى (هامش) فهو مركز ولا مركز، لأنه هامش وهو هامش ولا هامش لأنه مركز "("). وببذلك عميل (دريدا) في تأسيس مفهوم جديد للدلالات لأنها اثرٌ داخل الكتابة ذاتها.

1- ينظر: رافيندران س المصدر السابق ص١٥٠-١٥٤. 2- الزين محمد شوقي تأويلات وتفكيكات فصول في الفكر الغربي المعاصـر بيروت المركـز الثقافي العربي ٢٠٠٢ ص١٩٠.

## ثانياً،- الإرهاب وبعده الدلالي واشتغاله الفكري.

ينطلق الكاتب في هذه النقطة من منطلقين أساسيين هما:

١ - معرفة معنى المدلالات في الفكر السيميائي، لأن معرفتها سوف ينطلق من خلاله البحث في تحديد نوعية الدلالة التي يوظفها الارهاب الفكري في عمله على انتاج مفاهيم ذات دلالات تدميرية في داخل المجتمعات يعتقدها اصحاب هذا الفكر صحيحة من حيث المنهج والتطبيق صحيحة.

٢- يعمل الباحث في توظيف المفاهيم التفكيكية الثلاثة، والتي يعمل من خلالها إلى دراسة وتفكيك مفهوم الإرهاب الفكري وآثاره المادية والمعنوية وكيفية قراءة ما يقوم به، من أجل إنتاج قراءات جديدة للدلالات الكامنة وراء هذا الفكر السلبي ليس من حيث هي دوال ومدلولات، بل من حيث هي كتابة تأرشف للموت الذي انتجه هذا الفكر والذي سوف يدرس الباحث اثره في العراقي.

أن مفهوم العلامات ودلالاتها في الفكر السيميائي يحيلنا إلى التركيز على مفهوم العلامة وتقسيهاتها عند العالم واللغوي والمفكر الامريكي (تشارلز سوندرس بيرس الذي لم يجعل العلامة تشتغل في الحقل اللغوي فقط، بل جعل منها مشروعاً حياً يدخل في كل الإتجاهات العلمية والأدبية والفنية من خلال تقسيهاته للعلامة ودلالاتها واشتغالاتها في الحقول المختلفة. ذلك أن (بيرس وبحسب تحديده لمفهوم العلامة التي يرى فيها تعبيراً عن موضوع مدرك أو متخيل، حتى وأن كانت ليست في منظور واحد، ويضيف أيضاً بأن الشيء لا يصبح علامة إلا حينها يقوم بتصوير شيء آخر يسمى موضوعه، فإذا كانت تشير العلامة إلى شيء متباين عنها تفقد معناها في التدليل على هذا الموضوع، لأنها تختلف عنه في تكوين المصيغة الارتباطية التي تدلل عليه، ولكن في الوقت نفسه يرى بأن العلامة يمكنها أن تدلل على أكثر من موضوع أو اشارة في آن واحد.<sup>(۱)</sup>

إنَّ العلامة التي تأخذ أكشر من موضوع جعلها (بيرس في خانة التصنيف الثلائي للعلامة، وهو التصنيف الثاني الذي أطلقه بعد التصنيف الأول الذي يصنف فيه العلامة إلى (علامة نوعية، وعلامة متفردة، وعلامة عرفية)، أما التصنيف الثاني الذي يشير فيه إلى ثلاثة أنواع للعلامة وهي:-

١ - الأيقونة علامة تشير إلى الموضوع الذي تعبر عنه الطبيعة الذاتية للعلامة فقط.

٢- المؤشر علامة تـشـير إلى الموضـوع الـذي تعـبر عنـه عـبر تأثرهـا الحقيقي بذلك الموضوع.

٣- الرمز علامة تشير إلى الموضوع الذي تعبر عنه عبر عرف أو ما يقارب الأفكار العامة التي تدفع إلى ربط الرمز بموضوعه.<sup>(١)</sup>

والدارس الذي يركز في هذين التصنيفين يلحظ أن العلامة المتفردة هي قريبة المعنى في التصنيف الثاني بالأيقونة كونها تشير إلى واقعة فعلية التي يتكون منها العلامة المتفردة والتي تتطابق مع الحدث المعني بالتطابق. والعلامة النوعية في التصنيف الثاني تتشابه وتتقارب بالمعنى بعلامة المؤشر، لأن العلامة النوعية لا يمكن ان تتعرف كعلامة حتى تتجسد في موضوع

١- ينظر بيرس اتشالرز سوندورس تصنيف العلامات ترجمة فريـال جبـوري غـزول مـن كتاب انظمة العلامات في اللغة والأدب والثقافة أشـراف سيزا قاسم ونصـر حامد ابـو زيـد القاهرة دار الياس العصـرية ١٩٧٧ ص١٣٩ –ص١٤٠. معين او تشير إلى هذا الموضوع، والعلامة الثالثة العرفية هي ما تقترب بالمعنى من علامة الرمز في التصنيف الشاني لكون العلامتين في التصنيف تأخذان واقعها من نمط عام يدلل على عرف عام في المجتمع.<sup>(1)</sup>

تنطلق مفردة الارهاب في بعدها الدلالي واشتغالها الفكري من مفهومها العام في الساحة السياسية العالمية والتبي توضحت بمصماتها بعبد احداث (١١) أيلول – سبتمبر ٢٠٠١ وتهديم برجى التجارة العالمي في أمريكا، إذ بدأ عدد من المفكرين بطرح مفهوم الإرهاب على وفق الرؤية الفكرية الغربية في توصيف العنف الذي قام به مستهدفي برجى النجارة في أمريكا، وهنا سيركز الباحث على أربعة آراء مختلفة من المشتغلين بالحقمل الفلمسفي والمعرفي الغربي، الذين كانت لآرائهم دور مهم في تحديد مفهـوم الإرهـاب. ونبدأ أولا بالمنظور الثقافي والفيلسوف والمحلمل المسياسي وعمالم الاجمتهاع الفرنسي (جان بودريار)، الذي يرى بأن "الارهاب هـو صنيعة العولمة أو النظام العالمي الذي أخذ بحمل رسالة الإقصاء والاخصاء للمخالفين، لذلك يمثل الارهاب لدى بودريار: (قوة مضادة في حالة خصومة مع قوة الموت في النظام، قوة تحدٍ للعولة منحلة كلياً في التداول والتبادل. قوة ذات فرادة لا تقهر تكون اشد عنفاً كلما بسط النظام هيمنته، حتى مجيء حدث الانقطاع على غرار حدث ١١ أيلول/ سبتمبر ٢٠٠١، والذي لا ينهى هـذا التضاد بل يكسبه على الفور بعداً رمزياً) "(") إنَّ مفهوم (بودريار للإرهاب في ضوء النظام العالمي الجديد والعولمة جعسل الآخر يسؤدي فعسل

1–ينظر بيرس اتشارلز سوندورس المصدر السابق، ص1٤١. 2- المحمداوي علي عبـود الفلـسفة الـسياسية المعاصــرة مـن الـشموليات إلى الــسرديات الصغرى وهران ابن النديم للنشـر والتوزيع ٢٠١٢ ص٣١٨. العنف اتجاه المركزية الغربية التي عملت على وفق تاريخها الطويل على جعل الآخر يصل إلى درجة الانتحار في سبيل الاحتجاج اتجاه تعاليها، وهنا يـري (بودريار بأن موت نظامها يأتى من خيلال زرع الرعب من قبل الآخر لتأكيد وجوده حتى وان كان هذا التعبير بقوة وعنف، مما تحول هـذا الفعـل في أحدائه ووقائعه إلى صورة رمزية تتبنى الأحداث لتأكيد فعل الهدم للتصور الميتافيزيقي لهذه المركزية التبي حولت بمدورها همذه الهجمات إلى تأكيد مفهوم الإرهاب عند الآخر. وهذا المفهوم الذي يتمظهر في الخطاب الغربي يركز عليه الباحث في مجمال الاستشراق الفلمسطيني المغترب في امريكا (إدوارد سعيد)، فهو يرى بأن كلمة الإرهابِ أخذت واقعاً جديـداً بعد احداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١ واصبحت تعنى المرادف لمفهوم المعاداة للأمريكانية، ويرجع ذلك إلى اتهام المسلمين بالعنف والقتل وكانت تصفهم بالمقاومين للإحتلال السوفيتي لأفغانستان عام (١٩٨٠) بعدما دعمتهم فيه وانتهت فترة الاحتلال لذلك البلد الاسلامي مما جعلهم ينقلبون ضدها بعد دخولها بحروب ضد بلدان اسلامية، وهنا يكون مفهوم الإرهاب بحسب النظرة الغربية يرتبط بمصالحه العليا، إذ ترى أن المسلمين مقاومون من جهةٍ حينها يحاربون أعداءهم السوفيات وتراهم أرهابيين من جهةٍ ثانية حينها يكونمون جمزءاً ممن دائمرة العمداء المفترض للغمرب، وهمذه النظرة البراغماتية يؤكدها التاريخ الغربي في تعامله مع المشرق المسلم. (١) ان كـلا النظرتين لـ(بودريار وسعيد تأخذان في نظر الاعتبار أحـداث (١١ سـبتمبر ٢٠٠١ في تأكيد تمظهر مفهوم الإرهاب بصورة صادمة على الساحة العالمية

١- ينظر سعيد إدوارد الثقافة والمقاومة ترجمة علاء الدين ابو زينة بيروت دار الأداب ٢٠٠٦ ص١٠٥ ص١١٣.

وخصوصا في دعم المفهوم الميت افيزيقي الغربي ضد الآخر الذي تعرض للإقصاء عند (بودريار بسبب العولمة وتهميشه فيها، وإلى النظرة البراغماتية عند (سعيد).

أما الرأي الثالث الذي يصف الظاهرة الإرهابية فهو عند الفيلسوف التواصلي الألماني (هابرمارس)، الذي يصنفه على وفق ثلاثة عنوانات:-

١ - يتمظهر هذا النوع بالعمليات العنيفة والهوجاء التي يـشـير بهـا إلى العمليات التي يقوم بها بعض الخارجين عن النظام والقـانون، وهـذا النـوع يكون ذات تأثير محدود.

٢ - يتمظهر بحرب العصابات التي تقوم بها ما تسمى بحركات التحرر ضد المحتل او المستعمر، وبعد انتهاء عملية القتـل التـي تمارسـها غالبـا مـا يشـرعن هذه العمليات قيام الدولة التي تقودها هذه الجهات.

٣- يتمظهر النوع الثالث في الإرهاب العالمي أو الدولي، إذ يعتقد (هابرمارس بأنه لا يحتوي على اهداف واقعية في السياسة والاجتماع وغيرها من المجالات، وهدفه الاساس استغلال هشاشة الانظمة المعقدة.
 وهنا يصف هذا النوع تحت صورة الخروج عن المألوف ومثال ذلك احداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١).<sup>(١)</sup>

إنَّ هابرمارس بتقسيهاته لمفهوم الارهاب يبعده عن الدوائر الغربية التي تجعل الآخر يتصف بهذا المفهوم، فالأنواع الثلاثة موجهـه ضـد الآخـر وليس ضد من تسبب في جعل الآخر يقوم بعمليات العنف.

1- ينظر بورادوري جيوفانا الفلسفة في زمن الإرهاب ترجمة خلمدون النبواني الدوحة المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات ٢٠١٣ ص١٠٨. أما الرأى الرابع في تفسير ظاهرة الارهاب واشتغالاتها الفكرية هـو مـا يقدمه الفيلسوف الفرنسي والمُنظّر التفكيكي (جاك دريدا)، الذي يشـير بأن الإرهاب ظاهرة غامضة مرتبطة بحالة نفسية أو ميتافيزيقية، على وفـق هـذا الرأى يميز (دريدا بين الارهاب والحرب، وإرهاب الدولة وإرهاب اللادولية، وبين الإرهياب وحركيات التحير، وبين الإرهياب القيومي والإرهباب البدولي أو العبالمي. وبالتبالي من البصعوبة التمييز في مفهبوم الإرهاب لأنه يقع في طرفي المعادلة، بحسب فهم كل طرف للآخر في ضوء تبادل التهم، وهنا يقع الغموض بحسب رأى (دريدا ويعده عصى على الفهم ولا يمكن اختزاله في مفهوم محدد. وفي الوقت نفسه يحذر من حقيقة تجاهله، ويؤشر في ضوء ذلك بأن الإرهاب يأخذ مشر وعيته من جعله غامضاً ويعلق عليه نعت الآخر بمصفات مشينه. إنَّ الإرهاب في مفهوم (دريدا هو جوهر الصدمة والتذكير بها وهو مظهـر تـدميري آخـر يقـع في الاتجاهين معا. فأحداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١ هي من مظاهر ذلك عنده، فهي من جهة تذكير للأمريكيين بالخطر الدائم الذي لا ينتهي، وهـو امتـداد إلى المفهوم التاريخي للآخر الذي يشكل خطراً مستمراً للمركز وكذلك هو وضع الآخر في حالة ضغط مستمر كونه متهما بهذه الظاهرة التي هي في ذاتها ارتداد لما يقوم به الغرب.(١)

إنَّ مفهوم الإرهاب الفكري على وفق ما تم استعراضه مـن آراء تتـضح دلالاته فيها يأتي:-

١ - إنَّ مفهوم الإرهاب الفكري يتجلى ظاهره الأيقوني في الآخر المغاير للحضارة الغربية، وخصوصاً في الاسلام والمسلمين في الشـرق، فكل مسلم

١- ينظر بورادوري جيوفانا المصدر السابق ٢٣٧، ص٢٣٩.

هو دلالة ايقونية للإرهاب، والغرب قد صنع هذه الايقونة تاريخياً وفق رأي (إدوارد سعيد)، مما ارتبط هذا الرسم الايقوني بـشكل معاصــر بأحـداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١).

٢- إنَّ ظاهرة العنف التي يتصف بها اي عمل سواء كان عمل تحرري أم غير ذلك، فهو يعبر عن دلالة اشارية على الإرهاب الذي يقوم به الآخر كما يصف ذلك (هابرمارس في أنواعه الثلاثة الذي يتصف بها العنف ووسم هذه الافعال بالإرهاب واشارة كل نوع إلى جهة محددة مرتبط بها قولا وعملاً.

٣- إنَّ المتفق عليه عرفاً في المنظومة الفكرية والثقافية الغربية تجاه الإسلام المسلمين، هو من جعل أحداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١ تخرج من إطارها التقليدي كأحداث عنف إلى مفهوم إرهابي يرمز إلى الإسلام والمسلمين كافة دون تحديد فئة منحرفة قامت يهذا الفعل لا تمثل عامة المسلمين في هذا المجال، بل تحولت الحادثة إلى فعل رمزي دلالي، على أن دين الإسلام هو دين رهاب وليس تسامح وهذا يصب في دائرة الحملة التاريخية التي تهدف إلى تشويم وفي المقابل أصبح الفحري مان على أن المسلمين إلى الإسلام المسلمين أو هذا المجال، بل تحولت الحادثة إلى فعل رمزي دلالي، على أن دين الإسلام هو دين رهاب وليس تسامح وهذا يصب في دائرة الحملة التاريخية التي تهدف إلى تشويم المسلمين أو هذا المجال، بل تحولت الحادثة إلى فعل رمزي دلالي، على أن دين الإسلام هو دين مامي وليس تسامح وهذا يصب في دائرة الحملة التاريخية التي تهدف إلى تشويه الإسلام. وفي المقابل أصبح الغرب هو رمز التاريخية التي نهدف إلى تشويه والتوليم والتهمين بحسب نفرة (بودريار).

وفي المقابل فأن تفكيك الدلالات التي تمارس ضد الآخر وتصف فكره بأنه إرهابي تأتي على وفق ما يأتي:–

١ - إنَّ مفهوم الإرهاب كظاهرة غامضة غير واضحة الاهـداف والمعـالم تختلط مع عدد من المفاهيم الاخـرى ذات الاهـداف النبيلـة مثـل حركـات التحرر أو الحرب التي تخاض ضد المعتدي أو المحتل أو الاستعمار من قبـل دولة ما، جعلت هذه الظاهرة تقع تحت تفسيرات مختلفة كالمرض النفسي أو الفكر الميتافيزيقي البعيد عن الواقع في ما يستغله الطرف الأقوى في المعادلة العالمية في توجيهه كمفهوم اقصائي ضد الآخر المهمش.

٢- إنَّ الطَّرفَ الأقوى في الساحة العالمية هو من يوجه هذا المفهوم في حالات معينة وينبذها في حالات اخرى، فقد اتصف المسلم للاتحاد السوفيتي بالمقاوم، في حين إنَّه قام هو نفسه بتدمير مركز التجارة العالميين في امريكا، مما جعل مفهوم الإرهاب يستعمل براغماتياً في وصف الآخر وبحسب المصلحة الغربية في هذا الاستعمال.

٣- تم ابعاد مفهوم الإرهاب كفعل مباشر من الحضارة الغربية وجعل صفة ملاصقة لأفعال الآخر، دون أن يقع على الطرف الاقوى صناعة هـذا المفهوم أو المشاركة فيه، مما جعل المتهم بصورة مباشرة هـو مـن ينتمـي إلى الحضارات الاخرى غير الغربية.

٤ - بما إنَّ ظاهرة الإرهاب تقع تحت مصطلح الغموض، وأن أفعال من يقوم به هي مرض نفسي غير محدد المعالم، فأن كافة الاجراءات يمكن ان تمارس ضده بما فيها الحرب المباشرة كما فعلت امريكا في افغانستان والعراق، وغيرها من المناطق التي احتلتها بحجة نشر العدل والحرية والسلام.

لذلك يمكن ان تتمظهر الجوانب الفكرية للإرهاب بما يأتي:-

١ - يتمظهر البعد الدلالي للإرهاب الفكري في العلاقة بين طرفي الصراع في الساحة الفكرية الثقافية والاجتهاعية والسياسية من حيث الرؤية الايديولوجية لمفهوم الارهاب واتهام الآخر به، وهنا يكون الاتهام ليس خاصاً بفرد بل يأخذ مداه من حيث ارتباطه بظاهرة جماعية تخص جماعة داخل الدولة أو جماعة تحمل فكر عابر لمفهوم الدولة ليتحول إلى بعد عالي، أو يرتبط بتوصيف الدولة التي تعد خارجة عن الاجماع الدولي مقابل النظام العالمي، ويتحول الارهاب الفكري كمفهوم بين طرفي المصراع إلى تبرير ممارسات الدولة أو النظام العالمي لأفعال العنف التي تمارس ضد الآخر سواء كان جماعة كما في حالة وصف المسلمين بالإرهاب كما في الحالة الأولى، أو تدخل في سيادة دولة كما في حالة احتلال الدول وخصوصاً بعد احداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١ كما في الحالة الثانية.

٢- إنَّ الدلالات وبحسب تصنيفها السيموطيقي وابعادها الثلاثة الايقوني والاشاري والرمزي هي من تتصف بها الأفعال الخاصة بمفهوم الارهاب بحسب ردّة الفعل التي ينتهجها من يوسم بفعل الارهاب الفكري وارتداداته المادية في الواقع إذ توصف الافعال المباشرة بالفاعل أيقونياً والاشارة إلى كونه من جماعة محددة إشارياً وفكر الجماعة التي ينتمي إليها رمزياً والتي لازمته في أغلب الحقب التاريخية كما في وصف الاسلام كدين بهذه الظاهرة وتتويجها بأحداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١)، على الرغم من ان ليس كل من ينتمي للإسلام كدين يمثله بكل أفعاله وتصرفاته وهذا ما ينطبق على كل الديانات الأخرى.

٣- اختلفت الآراء الفكرية في تحديد الإرهاب كمفهوم واشتغال في الحقول الثقافية والسياسية وغيرها، من خلال ما عرضه الباحث في الاطار النظري من آراء للفلاسفة والمفكرين الأربعة والتي امتازت آراؤهم في تناول هذه الظاهرة بالاختلاف في تحديد المفهوم وهي كالآتي:-

إنَّ مفهوم الارهاب يأتي من الفعل وردّة الفعل، أي من طرفي الصراع من الَّأَنَّا المسيطرة (النظام العالمي المتمثل بالعولمة) ومن الآخر المهمش نتيجة سلطة النظام العالمي الجديد. إنَّ مفهوم الارهاب يرتبط بمصلحة الطرف المسيطر وسلطته تجاه الآخر، إذ يوصف الآخر بوصفين نقيضين بحسب ردة الفعل تجاه الطرف المسيطر يوصف بالمقاومة من جهة والإرهاب من جهة أخرى، بحسب مصلحة الطرف المسيطر في ذلك.

يأتي الارهاب كمفهوم في ثلاث صور مختلفة تقع جيعها في نعت ردّة الفعل، دون الفاعل المسؤول عن استدراج ردّة الفعل من أجل وصف الآخر بهذه الظاهرة، وبالتالي فأن مفهوم الارهاب يقترن بردّة الفعل اذا وقعت حسب النظام العالمي ونظرته في هذا المجال.

يندرج الإرهاب تحت صفة الغموض التي تأتي من ردّة الفعل المرتبطة بمرض نفسي أو تفسير ميتافيزيقي، جاء نتيجة ضغط يهارس ضد الآخر من اجل حرفه عن التعامل السوي، لذلك فأن الغموض الـذي يرافـق أهـداف الارهاب أنطولوجيا يرجع فكرياً إلى الغموض النفسي والميتافيزيقي، وهـو ما يسوغ للبعض وصف الظاهرة بغير واضحة الأهداف والمعالم في تفسيرها من حيث الأفعال وما تسببه من أضرار في الجانب الإنساني وغيره.

## المسرح وتفكيك دلالة الإرهاب

إنَّ تفكيك دلالات الإرهاب الفكري في العرض المسرحي لا يقع فقط على تفكيك دوافع من قاموا بالعنف والقتل والتدمير في المجتمعات المسالمة، بل يقع ايضاً على من أسس لهذا الفكر المتطرف ومن ساعده سواء على وفـق مفهومه التاريخي أو الترويجي من خلال وسائل الاعـلام التـي جعلـت مـن الآخر يقع في دوامته كونه هو من صنع التطرف وهنا يشـير (ادوارد سعيد في "أن من السهل إقرار تعميهات متوحشة حول الاسـلام. كـل مـا عليك

فعله هو أن تقرأ أى طبعة من طبعات (نيو ريبابليك New Republic وسوف ترى الإسلام يتم ربطه بالشىر المتطرف، والقول بأن للعـرب ثقافة فاسدة ومنحرفة وهكذا وإن هذه التعميمات لا يمكن لهـا أن توضـع عمليـاً أزاء أي دين آخر أو مجموعة وثنية في العالم اليوم (() وقد تركزت هذه الصورة عند بعض المسرحين في الغرب كجزء من الظاهرة الدعائية ضد العرب والمسلمين في الشيرق الاوسط وخصوصاً بعد احداث (١١ سبتمبر ٢٠٠١ حينها نظم في منتدى المسرحيين الامريكيين في امريك، إذ ربط البعض منهم بين الأحداث وبين شكل البناء الدرامي في التراجيديا، ويـرى (إيلين كيس بأن يجب أعمادة بنماء التراجيديا اليونانية وطريقة تدوين انتصارات الإغريق على الفرس في الشسرق من اجل الخروج من أزمة برجي التجارة العالمين، وهنا اشارة واضحة للحبرب التبي قادتهما امريكما ضد الشرق في افغانستان والعراق، أما (ششنر فيرى بأن التراجيديا الامريكية تقوم على وصف الخطر القادم واعمادة تمشكيل صورة الآخير، أي صورة المسلم المشرقى، وفي الوقت نفسه يمضع المواطن الامريكي في التمصور الكلاسيكي القديم نفسه بأن المشرق هو مصدر الخطر على الحضارة الامربكية الغربية. أما (مارفن كارلسون الذي يصف امريكا بالبريئة ووصف الشرق بالشرير وهو مصدر الخطر على العالم،(") وبالتالي فأن العرض المسرحي نفسه لم يسلم من شحنه بالفكر المتطرف ضد الاخر،

۱۹ سعيد إدوارد المصدر السابق ص١١٤.

<sup>2-</sup> ينظر متندى المسرحيين الامريكيين حول احداث ١١ سبتمبر ٢٠٠١ ترجمة مركز اللغات والترجة بأكاديمية الفنون القاهرة أكاديمية الفنون وحدة الاصدارات ٢٠٠٣ ص ٣٦ ص٢٠٢.

وكما هو مبين من آراء بعض المسرحيين الامريكان في هذا الشأن. لكن يبقى المسرح – على الرغم من ذلك – اداة واضحة في مواجهة الإرهاب الفكري والتطرف الثقافي بل أن خشبة المسرح قدمت أحداثاً درامية تناولت الإرهاب موضوعاً محورياً في الدراما الحديثة والمعاصرة من أجل نقد أساليبه وأفكاره وإيجاد طرق لمعالجته فكريا وثقافيا في فضاء العرض والتلقي معاً.

إنَّ من طبيعة العرض المسرحي ما بعد الحداثي انتباج خطبابين، الأول قمائم عملى دلالات معينية تتمظهر في عناصر العرض ولغتيه البيصرية والسمعية والحركية تحمل الخطاب الرسسمي المراد تفكيكه أو نقبضه، أما الثاني فهو الخطاب المخفى الذي يمشكل اداة التفكيك للخطاب الأول إذ يسعى الباحث في بحثه إلى الحفر في الخطاب المخفى لتفكيك دلالاته وزعزعتها وكشف نواياه بإظهار ما يناقضه من حجيج ودلالات أخرى في داخل العرض. إذ يعمل الفكر الاخراجي مـا بعـد الحـداثي إلى انتـاج لغـة عرض قابلة للتغلغل من بين بنيات ومساحات الخطاب الاول، ومـن هنـا يصبح العرض المسرحي هو المنطلق الذي "يفكك السلطة التأليفية وإيهمام حضورها ويشتت طاقتها الكمية ويوزعها بين المؤدين والمتلقين بوصفها المصدر الكامن للسلطة المرجئة والافتراضية والجوهرية، لذلك فأن العرض - مبدئياً - هو تنحبة للحضور أو السلطة بتأكيد للغياب "(') الـذي يـشـير إلى مناقضة الخطاب المعلن في داخل الخطاب نفسه. وهنا تدخل سمات معينة في ابراز ظاهرة تفكيك المدلالات في العرض المسرحي التبي تمنعكس في

١- هيفل مايكل فاندين الدراما بين التشكل والعرض المسرحي ترجمة عبد الغني داود احمد
 عبد الفتاح – القاهرة المشروع القومي للترجمة ٢٠١٣ ص١٤.

الاشتغالات الانطولوجية، ومنها المغايرة التي تتوضح في إنتاج لغة العرض ذاته في التباين بين الخطابين الظاهر والمخفي. والمغايرة التبي يعمل المخرج على بنائها في داخل المعلن من لغة العرض والملازمة لدلالات الحبضور والتي تسهم في ايجاد شكل العرض وتنعكس في تكوين الاستراتيجية الاخراجية على وفق رؤية المخرج لتعمل في نقض ما هو مألوف واصبح من المسلمات في فضاء التلقى، أي أن المخرج في مغايرته للسائد والمعلـن الثابـت في الخطاب الأول يعمل على رفضه "للوحدة والتهاسك ومبدأ التهاثل ونزعة الحدود الصارمة والوعى المتشكل حصراً في العقبل خاصبة في عملييات البناء، ذلك ليهدم مكوناته وبنياته لا بهدف الهدم المحض سلباً، بـل بهـدف أعمادة ترتيب البنماء ممن خملال الاخمتلاف والتعارضمات الموجمودة في العلامات وبالتالي تنطمر البؤر المركزية 💫 وتىنهض بـؤر أخـرى تمتلـك قابلية التفاعل مع الذات"(`) المتلقية التي تحيل هذه العلامات ودلالاتها مـن خيلال افعيال التلقي والتأويسل إلى صبور ذهنيية أخبرى مبنيية عيلى فعيلى الاختلاف والتأجيل في انتاج الأثر الدلالي الذي يأتي أما ثقافياً أو نفسياً تجـاه الخطاب الأول المنقوض في العرض المسـرحى. فضلاً عن المغايرة فـأن كـلاً من الآنية والتعددية تأتيان كسمتين آخريين مضافتين إلى مفهوم العرض المسرحي ما بعد الحداثي في نقض الخطاب الأول لمصالح الخطاب الشاني، أي الحضور لصالح الغياب. إنَّ استخدام الآنية والتعددية تسهم في الكشف عن المغيب، اذ تدخل كلا المفردتين في بعثرة الخطاب الحاضر وبنائه، وذلمك من خلال عناصر العرض ومن بينها الممثلون الذين يهارسون تقديم

1 - صبري جبار حسين عـدم/ عقـل اسـتراتيجية التفكيـك في العـرض المـسـرحي بغـداد اصدارات مهرجان بغداد لمسرح الشباب العربي الدورة الاولى ٢٠١٢ ص ٢٩٣. المختلف عن طريق المكان والزمان ذاتيهها ما بين المعلن والمخفي في اللعبة المسرحية والتي تسهم في كمشف وتفكيك الاشارات والعلامات في الخطاب الاول التي تقدم هذه الآنية وتعددية المختلف في شكل الدلالة المراد نقضها، وهنا تعنى الآنية في تقديم لحظة الأختلاف، والتعددية تأخذ في تقديم الصور المتداخلة ذات الدلالات المختلفة التي تحيل إلى تأجيل اتمام فهم الدلالات في ذاتها، وصولاً إلى سمتين جديدتين هما الاختزال في إظهار المخفي مع المعلن ومن شم سمة المحو للفهم الدلالي في الخطاب الأول الحاضر مقابل المغيب من أثر نفسي أو ثقافي في الخطاب الثاني.<sup>(1)</sup>

إنَّ عملية تفكيك الحضور في العرض المسرحي ما بعد الحداثي تشتغل في فك الارتباط المعرفي والثقافي بين أنطولوجيا العرض والمتعالي من النوايا التي تتمركز في الخطاب الظاهر، وإنَّ الفصل بين الجسد المادي ومرجعياته الفكرية تعني الفصل في بناء العلامة بحسب الفكر السيموطيقي بين المدال والمدلول كعلامة مكونيه للمدلالات الكامنية وراء الظهور الأنطولوجي الذي يعمل في الخطاب الأول على التمركز والتمظهر وفرض سلطته وتأكيدها في الأبعاد الثابتية للثنائية العلاماتية، على اعتبار أن "المشير في إشكالية الحضور هو تلاقي العقل والجسد في نقطة واحدة، ليخلقا معاً أثراً واحداً، ولقد تم التأكيد على ان المسألة هنا عقلية وليست جسدية فقط، رغم خروج الحضور من جسد العارض، ليصل إلى جسد المتفرج "<sup>(1)</sup>

 ١- ينظر يامومو هيلي ما المسرح ما بعد الحداثي ترجمة هذاء خليف غني بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ٢٠١٢ ص١٧١.
 2- ليتشه إيريكا فيشر جاليات الأداء نظرية في علم جمال العرض ترجمة مروة مهدي القاهرة المشروع القومي للترجة ٢٠١٢ ص١٨٥. الخطاب الاول الظاهر والمقصود الذي يشتغل في افق دلالات متطابقة مادية وعقلية لتثبيت هذا الخطاب في فضاء التلقي لكونه من المسلمات التي انتجها العقل المتعالي ومركزيته التي تهمش الآخر وخطابه المغيب. لكن العسرض المسرحي في ضوء تغيير مفهوم العلاقة بين طرفي العلامة ودلالاتها يعمل في بحث الاختلاف في هذه الثنائية، لتفكيك الحضور الثابت في العلامة على وفق تصنيفاتها السابقة.

إنَّ من بين اهم عناصر العرض المسرحي في آليات تفكيك الخطاب الأول هو الجسد المسىرحي المتشكل في فضاء العرض، والمتمظهر في صورة الخطاب نفسه من خلال اشتغالاته البصرية والسمعية والحركية، فالجسد لدى الممثل هو ليس فقط حامل للشخصية بأبعادها الدرامية، بـل هـو لغـة كتابة للمواقف الضدية لمراد طرحهما اتجماه أي مواقف فكريمة واجتماعيمة وثقافية وسياسية، من خـلال أفعمال الأداء والتجمسيد والمراوغة في إظهمار النقيض المغيب، "وهذا يعنبي أن الجسد في خمصوصيته الماديمة هو انتراج لتكرار مستمر لعدد من الايماءات والحركات وهذه الافعال هي التبي تنـشأ الجسد وتعطيه السيات الفردية أو الثقافية أو الجنسية او العرقية، إن الهوية على اعتبارها واقعاً جسدياً واجتهاعياً تنشأ من خلال أفعال أدائية منشابهة إلى حد بعيد مع المعنى"(') في الخطاب الثاني كغياب مقصود يعمل المخرج البوح عنه في العرض، إذ يكون الجسد القوة المتحركة والعامل الاسماس في إظهاره في فضاء العرض المسرحي من خلال ما يتناقض في الأداء الجمسدي ذاته والانزياح نحو المتناقض في الدلالات ذاتها.

1- ليتشه إيريكا فيشر، المصدر السابق، ص٤٨.

إنَّ إنتاج دلالات تقوم على مفاهيم ما بعد حداثية يتطلب اشمتغال جسد الممثل واشراكه في لغة جديدة تقوم على بناء نص العرض مـن جديد مبنيـةً على طرح فكر ثقافي ومعرفي في الأداء الجسدي، يقوم على مفهوم الكتابة الابداعية للجسد في طروحات تمظهر مفهوم الاختلاف عن تكوين الدلالات بمفهومها البيرسي واشتغالاتها في السنص والعسرض المسسر حى التقليسدي، إنَّ الدلالات في مفهومها التقليدي في النص مثلاً يطرحها المؤلف في السصسراع في ضوء التكافؤ في الارادات بين طرفي الحدث الدرامي، وحينها يتحول المنص إلى خانة التجسيد المسرحي ما بعد الحداثي الذي يعمل للممثل على تفكيك شفراته وبنائها من جديد، فأن للممثل من خيلال الاشيتغال الجسدي يعميل على اظهار الصبراع بشكل آخر من خلال التركيز على مفهبوم البصبراع بين الحضور والغياب، وفي هذا النوع مـن الأداء يبحـث فيـه الممثـل مـن خـلال المخرج في ما وراء الكلهات ويبتعد عن التسليم باليقينية في الترابط بـين الـدال ومرجعياته الوحيد التي تفسره، وفي سياق البحث عن مدلولات اخرى غير التي تؤكد الحضور تتمظهر إلى ساحة الصراع معاني أخرى خارج السياق المألوف ليصل بنا الممثل بجسده إلى نص جديد هـو "نـص العـرض (نـص الممثل) يختلف عن النص الأدب، نص الكاتب. ثمة كتابة يهارسها على خسْبة المسرح تختلف عن كتابة النص (...) والنص المكتوب - نسص الكاتب - لا يفصح أو يكشف عن جانبه الفرعي، أو قسمه الفرعبي البصري، إلا من خلال التجسيد (العرض) واندماج النبصين وتوليد دلالات ثريبة، من هذا الاندماج إنها يتم بوساطة الممثل، وهكذا يكون نواة تقاطع انسباق العلامات أو الاشارات المختلفة التي يفل بها العرض المسرحي "(').

١- معلا نديم لغة العرض المسرحي دمشق دار المدى للثقافة والنشر ٢٠٠٤ ص٢٧.

إنَّ الأداء الجسدي للممثل يشكل مع عناصر العرض الاخرى – كالديكور والازياء والاكسسوارات والاضاءة والموسيقي والمؤثرات -صورة العرض في الفضاء المسرحي على وفق رؤية اخراجية افترضها المخرج، وعلى ضوئها تتشكل لغة العرض المسرحي فالعرض المسرحي وفق مفهوم الرؤية الاخراجية قائم على البناء والتكوين المدرامي للمصورة المسرحية والبناء السمعي للعرض المتفاعلان في الشكل الحركي للأشمياء التي تتمظهر في مفردات العرض وهنا "يرى (ليفالد وأكتس ان هدف الرؤية الإخراجية هو اظهار العرض، ويرى (كريج ان مهمة كل العناصر الفنية والتقنية هو اظهار الشيىء، بمعنى ان الهدف ليس فقط جعل المشيىء مدركاً، ليتم استقباله، بل استقباله داخل (هيأته السحرية الجامحة ليبدو للمتلقمي إنَّه شميء يمسحر عالمه ويغيره، والرؤية الاخراجية لا تعني استراتيجيات العرض بل تعنى إبداعاً، لأنها تعطي الأشمياء التبي تظهرهما حضوراً "( ) متعمداً في فضاء التلقى، أو الجاد علامات استفهام حول ما يطرح في العرض من خلال هذا الحضور وليس من خلال ما هو مألوف لدى المتلقى في العرض، بل ان ما يطرح من دلالات جديدة غايتها الوصول إلى بنية جديدة هدفها فضح وتفكيك المدلالات الرامزة إلى المفاهيم المراد نقضها والمستحوذة على المساحات الثقافية والفكرية عند المتلقبي. إنَّ طرح المختلف من الدلالات والبحث في تعدد معانيها يجعل من التفسير المغماير الذي يبعدها عن مكانتها السائدة في ثقافة الجمهور، وبالتالي تـأتي محاولة كسر هذه البديهيات الثقافية والتعميمات المكونة للفهم التقليدي الذي يريد المخرج في رؤياه الجديدة إلى تغييره ونقضه داخل بنية الوعي لدى الجمهور.

1- ليتشه إيريكا فيشر المصدر السابق ص٣٢٨.

إنَّ تفكيك دلالة ارهاب في المسرح تأتي من خلال ما يأتي:

١ - إنَّ تفكيك الدلالات الفكرية في العرض المسرحي تسأتى من نقد ظاهرة يقدمها المخرج من خلال رؤيته الإخراجية وينفذها في لغة العرض عن طريق أدواته، يكون هدفه زعزعة مظاهر القوة والثبات فيها والبحث عها في داخلها أو ما تخفيه من أسس تمركزها، لأجل تقويض المعنى الكامن خلف دلالاتها المشتغلة في تأكيد سلطتها.

٢- يركز المخرج في العرض المسرحي من خلال أدواته على طرح خطابين، الأول يخص الظاهرة المراد نقدها والثاني الخطاب المقوض لمعنى الظاهرة، إذ تستجلى فكرة المصراع بين الخطابين المتجسدين أما في الشخصيات أو الافكار والمرجعيات الثقافية، أو التاريخية أو غيرها من الصور المجسدة على خشبة المسرح.

٣- يشتغل مفهوم التفكيك للدلالات في العرض المسرحي من خلال سهات خاصة بالعرض المسرحي ما بعد حداثي، وهي (المغايرة والآنية والتعددية والاختزال والمحو)، وهذه السهات الخمس هي التي تنتج صيغ جديدة لفهم لغة العرض المسرحي ما بعد الحداثي ونقض الفهم التقليدي للدلالات في خطاب العرض المسرحي التقليدي، إذ يتم البحث في معنى للدلالات في خطاب العرض المسرحي التقليدي، أو النفسي المشكل من أخر للدلالات، والذي يتمثل في الأثر الثقافي، أو النفسي المشكل من الاختلاف والتأكي في العرض المسرحي المسرحي المعد المداري والموي، وهذه السهات الخمس هي التي تنتج صيغ جديدة لفهم لغة العرض المسرحي ما بعد الحداثي ونقض الفهم التقليدي تمثل في معنى الدلالة ومعناهما النفسي المشكل من الاختلاف والتأجيل حسب شكل الدلالة ومعناهما التفكيكي في العرض المسرحي.

٤ - إنَّ الفاعلية الخاصة بالجسد كمفهوم ما بعد حداثي له الاثر البالغ في إنتاج دلالات جديدة مغايرة تسهم في استنطاق خفايا النص في لغة عرض جديدة تنتج اشتغال يقوم على عرض الفعل ونقيضه داخل العرض المسرحي، لتبيان عملية التقويض الخاصة بكل من الظاهر والمخفي من الأفعال الجسدية ودلالاتها في التكوين الأدائي للممثل اللذي يكون قادراً على بناء تصورات أخرى عن الجسد بوصفه سلطة تفكيكية وتقويضيه متحركة للدلالات داخل العرض المسرحي.

٥- إنَّ العرض المسرحي في ضوء تفكيك الدلالات الخاصة بالظاهرة المراد نقضها لا يركز فقط على طرح الظاهرة ذاتها كفعل معلن، بل يركز ايضاً على الآراء المخالفة والمختلفة في عملية ديالكتيكية معرفية، هدفها ايصال الخطاب الفني إلى أعلى مستوياته الإبداعية، من خلال اشتغال عناصر العرض البصرية والسمعية والحركية في المسرح.

٦ - يمكن ان يستخدم المسرح كأداة في مواجهة الارهاب الفكري وارتداداته المادية إذا أبعد من الانحياز إلى رؤية هي في الاصل جزء من اشكالية مفهوم الإرهاب كظاهرة قلقة وغير مستقرة في الاشتغال الثقافي والمعرفي كما في الآراء السابقة التي مر ذكرها، بل إنَّ المسرح الواعي من يستطيع البوح بشكل صريح أو رمزي عن أي ظاهرة سلبية من ضمنها الارهاب في مختلف المستويات في داخل أي مجتمع يعاني أصلاً من عنف هذه الظاهرة.

## تطبيقات في تفكيك دلالات الإرهاب الفكري

يتمظهر نص العرض في مسرحية (حروب على مفهوم العنف والعنف المقابل الذي يتولد في الأفعال والأقوال وما ينتج عنها من احداث تتمحور على قضية ما، فالنص الذي كتبه (هاكيف ماليكي وترجة (الدكتور سامي عبد الحميد وأعده (سعد محسن)، يدور حول قضية عالمية يمكن أن تطبق في أي مكان إذا ما توافرت الظروف الملائمة لها. فالكاتب (هاكيف ماليكي أراد أن يقدم تجرب' كوسوفو كمحور لقضية دارت الحرب حولها بين (الصربي والالباني والذي يصور فيها مرجعيات الصراع تعود إلى كون المتصارعين يحملون الجنسية الامريكية، في إشارة إلى أن العنف مصدره النظام العالمي المسيطر على إدارة أغلب الحروب بالعالم، وأي أن فكرة الصراع حول كوسوفو هي فكرة امريكية والصراع يدار بأيدي امريكية، وهنا تأتي أربع صور لهذا الصراع هي:-

١ – إنَّ الصراع ذات مرجعيات عالمية حتى وان كانـت الادوات محليـة بين طرفي الصـراع هو النظام العالمي.

٢ – إنَّ مصلحة النظام العالمي هي إدارة الصراع مما يجعل توجيهه يصب لمصلحته رغم أن الأطراف المتصارعة مباشرة هي من تخسر نتيجة العنف المتبادل.

٣- يأتي العنف كرد فعل اتجاه ما يراد له ان يكون في هـذا الموقـف، دون الاشارة للطرف المسبب هو من يدبر بالخفاء الصـراع.

٤ – يبقى العنف ذات طابع يتصف بالمرض النفسي لكون المتصارعين ينتهجان العنف، مما يبقى الغموض يلف الحقيقة التي تدار مسن وراء الكواليس ومن يستغلها النظام العالمي لصالحه.

هذا إذا ما تيقنا أن كلَّ طرف في واقع السياسة الدولية ينحاز لنظام عالمي معين مثلا العرب يرجعون إلى الكتلة الشرقية سابقاً روسيا حالياً والالبان شعب ذو صبغة إسلامية، لذلك فان امريكا ونظامها العالمي جعل من الصراع يقع بين نظام إسلامي وآخر ذي صبغة شيوعية، مما جعل الاستفادة من وراء هذا الصراع تصب لصالح النظام الغربي (الامريكي) وهنا تنضح فردية صاحب كتاب (صراع الحيضارات الامريكي (هننغتون في كون الحضارة الاسلامية هي محور المصراع مع الحضارات الأخرى، وفي هذا إشارة إلى أيقونة الاسلام كدين يحمل فكرة العنىف اتجاه الاخرين بحسب تفسير (هننغنون).

من هذه المقدمة عن النص الأصلي الـذي عمـل (سـعد محسن) عمـلاً اعداده ليكون صورة متطابقة عن الصـراع في داخل العراق، وبـين أطـراف متصارعة يمتد صـراعها من الماضي في عهد النظام السابق إلى الحـالي والتـي تكون امريكا هي الطرف الذي يسير الاحداث فيه.

وفي نص العرض يكون فيه الخطاب الذي يستهدف في هذه المسرحية هو موضوع العنف والافكار التي تروج له، إذ يكون الخطاب الأول المستهدف متمثلاً في نظام السلطة الحاكمة وما وراءها من مرجعيات تدفعها إلى تبني العنف كمنهج ضد الإنسان في العراق الذي هو محور العنف والحروب والخوف والدم والموت، إذ تحول حياة الإنسان العراقي المتمثل في جماعة أو فئة ما في داخل الوطن وانظمة الحكم المتوالية قد تبنت في داخل خطابها الرسمي وهو الخطاب الأول المراد نقضه مفهوم الخوف والعنف من خلال المهارسات، حتى ان هذه المهارسات التي رافقت بناء الدولية تحولت باللاوعي في تصرفات وممارسات التي رافقت بناء الدولية تحولت على نفسها (داعش أو الدولة التي شكلتها كمفهوم مجموعة إرهابية أطلقت على نفسها (داعش أو الدولة الاسلامية التي تتخذ العنف المؤوحد في السيطرة على الآخر.

إنَّ نص العرض يشير إلى الصراع الدائر في العراق حول السلطة وهـذا الصـراع الذي لا ينتهي على أرضه في ظاهرة صــراع بـين فئـات وجماعـات للسيطرة على منهج الدولة وقيادتها، وفي الباطن يتمركز هـذا الـصـراع بيـد اطراف خارجية متمثلاً بالاحتلال الامريكي للعراق ووضعه للقوانين التي تعد قنابل موقوتة في طريق أي اتفاق سلمي، وكانت من اهم فتراته تتويجاً لهذا المفهوم عام 7 ٢٠٠ عام الطائفية والقتل، عام العنف، عام الإرهاب، عام جعل صورة الارهاب تلتصق بصورة الإسلام بوصفه ديناً يحمل أفكاراً متطرفة وكل ما يقوم به هو اشاره لهذا الدين حتى أصبح الاتفاق العرفي لدى أغلب الشعوب الغربية بأن دين الإسلام وشعاراته رمز للعنف والإرهاب الفكري والمادي في العالم.

ينطلق عرض مسرحية (حروب للمخرج (إبراهيم حنون)، الذي قدم في قاعة المسرح الوطني ينطلق في اشتغالاته من نقد الخطباب الأول المذي يركز على السلطة وخطابها الذي يتمظهر في آليات التعامل مع الجهاعات أو الافراد على وفق سياقات ثقافية محدده، وفي هذا العرض المقتبس من الصراع الصربي الالباني حول (اقليم كوسوفو المتنازع عليه بين الطرفين، إذ أراد المخرج أن يطبّق صورة الصراع على الحالة العراقية، ولكن في صورة اخرى يظهر فيها المصراع على تشكيل السلطة وخطابهما الجديد المذي يواجهه النظام المسلطوي القمديم وامتداداتمه الحاليمة عنمد فئمة معينية من العراقيين. والمصراع هنا على نقبد خطباب السلطتين السابقة والحاليبة وخطاباتهما الاقصائية ضد الآخر في تصوير مباشر للصراع على السلطة في العراق، وفي الوقت نفسه يسشير العرض إلى نقيد من وقيف ويقيف وراء الخطابين وفضح اهدافه. وهنا تمكن المغايرة في تأكيـد المخـرج في مـسـرحية حروب على المغايرة لهذه الخطابيات الثلاثية (خطباب السلطة القديمية وخطاب السلطة الجديدة، والخطاب المذي شكلها وهو في واقعه اشارة للدور العالمي في هذا الصراع). يبدأ العرض بموسيقي لهما دلالات المسلطة ممن خملال اسمتخدام الأسلوب الاستعراضي في الموسيقي، إذ يتوزع مجموعة من الشخـصيات في اضاءة خافته على خشبة المسرح، وهم يرتدون ملابس ذات طابع رسمي وله دلالة غربية، وملامحهم غير واضحة في إشارة إلى كواليس السياسة. وفي المقابل يكشف لنا المخرج عن خطاب الآخر الذى يمظهره للجمهور من خلال صوت المرأة على شكل اهات حزينة ترمز إلى أرض الوطن التي تدور عليها الاحداث، بالإضافة إلى طريقة الاداء الحزين على نغمة الحجاز المذي يشير إلى محنة الوطن وإلى ما وصل اليه من صراعات جعلت منـه يقـع في دائرة المواجهات، تـأتي بعـدها صـوت شـهقات ثـلاث تـصاحبها صـوت طعنات يمثلها المخرج بضربات العصى التي تحملها الشخصيات بعد انتهاء صوت المرأة واختفائها من على خشبة المسرح، فالمغمايرة تمأتي من اظهمار الخطاب المغيب في سساحة الحسضور للخطساب الأول للتأكيد عسلى اظهسار القضية المراد طرحها في الصراع.

بعد ذلك تتشكل بقعتي ضوء خارج المجموعة التي تتجمع في وسط المسرح، ويخرج من المجموعة شخصيات، كل واحد منها يقف داخل بقعة ضوء ترافقهم موسيقى ترقب. ويبدأ كل شخص منها بإخراج أكياس من المال لتوزيعها على الأشخاص الذين يبدأون بالتقدم لأخذها في دلالة إلى المال السياسي وكسب الاصوات بهذه الطريقة. وهنا اشارة على اختزال القضية في هذا الصراع بطرق محددة، ومن بينها المال. إنَّ الصور التي تشير إلى تعددية الاختلاف في الدلالة ذاتها، مثلاً المال الذي يشير ظاهراً إلى كسب المواقف السياسية هو في الوقت نفسه يشير إلى تفريق أبناء الوطن كذلك ضرب الأرض بالعصي في آنيتها التي ترمز إلى القوة عند حاملها فهي تشير أيضاً إلى تمزيق أرض الوطن. وهذه الاشارات التي تختزل قضية الأرض والحكم والسياسة تهدف إلى محو ادعاءات التظاهر بالإصلاح لهذه الارض لصالح اظهار المغيب الذي يعاني سطوة هذا الخطاب المتسلط، وفكره الإرهابي الذي يهارسه على خارطة الوطن الثقافية والإجتهاعية والأخلاقية وغيرها.

تتشكل بعد ذلك بقعة ضوء مستطيلة في وسط الخشبة بشكل طولي وتخرج في وسطها شخصية رجل يرتدي ملابس تمشير على شمبحبة همذه الشخصية ودورها المحرض في المسىرحية، فهي ترتيدي غطياء البرأس للإشارة على دورها الخفي في المسرحية. وهنا يشير إلى الشخص صاحب السلطة القديمة الواقف في بقعة يمين المسرح، ويأمره بـالخروج، ثـم يرفـع بيديه الة الصنج ويضرب طرفيها للإعلان على خروج شخصية من بقعة الضوء الايمن ودخولها في المجموعة التبي تـدخل في المستطيل المضوئي، وهم يحملون على رؤوسهم مقاعد يقلبونها على رؤوسهم فيها مصابيح كأنها تشير إلى حالة الخطر الذي تطلقه سيارات النجدة والاسعاف في حالة الحوادث، وبعد ضرب الصنج مرة أخرى ليتوقفوا داخل المستطيل، ليُسلَّم الصنج بعدها للشخص الذى يمثل السلطة الجديدة ليضرب به إعلان عن بداية المرحلة الجديدة، ثم يأخذ منه الصنج ويسلمه سوط دلالية على أداة الحكم والسيطرة على المجموعة بما فيها صاحب السلطة القديمة. إذ يرمز المخرج بهذه الاشتغالات إلى تحديد الفكر الـذي يشكل السلطة وإرهابها للأخرين وأدوانها وأفكارها التي تدار بها الأمور في الساحة الثقافية، وإشارةً على من ينتج هذا الفكر وتسلطه وأدواته هو ليس الظهور المباشسر كما هو صاحب السلطة الجديدة بمل ما وراءهما ممن أيمادي خفية مثلهما المخرج بالرجل صاحب رداء الرأس غير الواضح المعالم. حينها يخرج الرجل الخفي يبدأ صاحب السلطة الجديدة بالتهديد والوعيد للمجموعة من خلال استخدامه للسوط، وهنا يبدأ صاحب السلطة القديمة بالاعتراض عليه، ويأتيه بأفكار وطرق جديدة بأنه يرفض افعاله لأنه مثقف ولا يؤمن بالقوة. ويزداد الصراع في أداء جسدي يستخدم في الطرفين الاشارات والايهاءات الدالة على شكل الصراع في العراق الجديد (عراق ما بعد ٢٠٠٣ حتى يستوى الأمر لصاحب السلطة الجديدة الذي يأمر المجموعة بالوقوف كدلالة على تنفيذ اوامره.

إنَّ المخرج بإظهاره شكل الصراع بين الطرفين هو من أجل طرح الخطابين للنقد والنقد المتبادل لتبيان مدى صلاحيتهما في الحكم، وهو نوع من استعراض المشكلة الحقيقية التي يمر بها الوطن وفضح الخطابين القديم والجديد أمام الجمهور، الذي يريد ايصال رساله بأن كلا الطرفين يدعى الأحقية، ولكن كلاهما يستخدم أدوات القمع والاقصاء ذاتها ضد الآخر. وهنا المجموعة تمثل الأكثرية الصامنة التي ليس لها قوة في إدارة الصراع. ويعلن الخطاب الجديد عن نفسه وعن أدائه الجديد وأساليه من خلال إطلاق كلمة (إرهابي لكل من لا ينصاع لأرادته ومن تكلم معه ورفض سلطته هو (إرهابي)، وهنا إحاله إلى مفهوم الإرهابي حسب ما خرج به الإطار النظري. فهذا المعنى لكلمة ارهابي يوضح الاتي:

ا – إنَّ صاحب السلطة الجديدة أطلقها على من يعارضه، أي إنَّ الدولة يمكن أن توظف هذا المعنى ضد معارضيها وهذا المعنى المباشر للمفهوم. ٢ – إنَّ من جعل السلطة تنادي بهذا المفهوم هو الدعم الذي أتاها من قبل سلطة أعلى منها وهي من سلمتها ادوات التسلط على الآخرين. ٣- هذا المفهوم غير ثابت في هذه المرحلة لأن الإعترض على السلطة سوف يستخدم الوصف نفسه في المشهد الاخير من المسرحية، حينها يقوم صاحب السلطة بدور المعارضة نفسها في المسرحية.

٤ - هذا التبادل في أدوار استخدام المفهوم هو ما يـشـير إليـه المخـرج في توظيف التواريخ التي قامت بها الحروب في العراق، مما يشـير إلى أن المفهوم غير مستقر على وصف معين.

٥- إنَّ الجهة الوحيدة التي لا يطلق عليها مفهوم الارهاب هـي الـسلطة العليا التي تمسك بخيوط الصـراع وتوجهه لصالحها حسب المرحلة والتغير الحاصل بالوجوه والأدوات والعناوين.

في خضم الصراع بين الطرفين تؤدي المجموعة بعض الحركات الايهائية للدلالة على إنَّها ليست من ساهمت في إيصال الأمور إلى ما هي عليه، فتستخدم المجموع وضع الأيادي في الأصابع كدلالية لعدم إلاشتراك، وكذلك إلى رفض الصراع برمته، لكنها لا تستطيع أن تفعل شسيئاً بسبب التسلط وأدوات السلطة وأساليبها الترهيبية.

وفي المشهد التالي يوظف المخرج ضربة السوط مع حركات جسدية لها مدلولات مهمة في فسضح الإرهاب الفكري الذي مارسته السلطات المتعاقبة على العراق، إذ تأتي كل ضربة سوط مع تاريخ معين له دلالات في تاريخ السلطة في العراق، وهي كالآتي:-

١ – ضربة السوط الاولى يرافقهما صمراخ ويماتي صوت احد افراد المجموعة ليذكر بعام (١٩٨٠ عام بدء الحرب العراقية الايرانية، فيتمشكل من الأجساد حركات تتوج بتشكيل نحت جسدي عن حمالات التعمذيب والألم نتيجة الحرب. ٢ – ضربة السوط الثانية يرافقها صسراخ وينادي آخر بعام (١٩٩١ دلالة على حرب الخليج وإحتلال الكويت وما تبعتها من مأسي بسبب مغامرات السلطة، ويتشكل من الضربة أداء جسدي نحني يعطي ملامح لتلك الفترة والحرب التي رافقتها.

٣- ضربة السوط الثالثة، يرافقها صراخ وحركة على خـشبة المسرح تؤدي إلى خروج أحد أفراد المجموعة لينادي بعـام (٢٠٠٣ عـام سـقوط السلطة القديمة وبداية الاحتلال وتشكل السلطة الجديدة.

٤ - ضربة السوط الرابعة مع فوضى في المسرح لتستقر الأجساد على تشكيل نحتي يدلل على الحرب الاهلية ويرافقها وشخص ينادي بعام (٢٠٠٦ عام الطائفية.

بعد ذلك يبدأ جدال بين الإثنين (صاحب السلطة الجديدة وصاحب السلطة القديمة) وهذا الصراع يكشف مدى مأساوية الحدث على أرض الوطن. إذ يسحب صاحب السلطة الجديدة الرجل الآخر ويقوم بأداء حركات جسدية تشير إلى طريقة التعذيب، في حين أن الآخر صاحب السلطة القديمة يرد عليه الجواب (بأن التعذيب أصبح طريقة قديمة في اسكات الخصوم)، فيأتي رد صاحب السلطة الجديدة باتهامه (بأنه عميل لمخابرات اخرى، وطريقة التعذيب هي الصحيحة في التعامل مع مثل هكذا أشخاص من المتمردين على السلطة).

ينتقل المشهد بعد التشكيل الجسدي بين الاثنين، إذ يضع صاحب السلطة الجديدة السوط في رقبة صاحب السلطة القديمة، وعلى هذا الوضع الجسدي النحتي تخرج المجموعة لتؤدي حركات الهرولة العسكرية في داخل المستطيل الضوئي وهذه المرة المستطيل مائل من أعلى يسار المسرح إلى وسطه. وهنا يبدأ صاحب السلطة الجديدة خطابه (بـأن الإبـادات الجماعيـة هي عبارة عن مسـرحية يهيأ لها ثم تتم إعادة انتاجها في زمن آخر مع عـرض اخر للمسـرحية) ولثناء خطابه تتلاشى المجموعة في حركات هرولة أيضاً.

يذكر المخرج مرة أخرى بأرض الوطن ومأساتها من خلال دخول المرأة التي تصاحبها موسيقى على نغم الحجاز الذي يعزف بآلة الناي مع آهاتها. ويدخل بعدها الرجلان (السلطة القديمة والجديدة وهما يضعان أقنعة جلدية على وجهيها ذات لونين مختلفين وكل واحد فيها يتلمس وجه الآخر، ثم يبدأ الصراع في أدق تفاصيله مع ذكر مناطق محددة في العراق ومنها (العشار إشارة إلى البصرة والجنوب و(الدواسة وتلعفر دلالة على الموصل والشهال وأخيراً بغداد وهي مركز السلطة والمرأة تنتقل بينها وفي يديها حقيبة يحاولان الحصول عليها في اشارة إلى ثروات الوطن البائس، لأن ملابس المرأة وشكلها الحزين وحركاتها الادائية تشير إلى مدى عذاباتها.

ثم ينتقل الصراع إلى ذكر الجماعات وانتهاءاتهم لها ويدخل عنصر الإعلام في دعم كل جماعة وتناقل أخبارها في الصراع وهذا ما يحيلنا إلى دخول مفهوم العولمة ووسائل الإتصال في صنع الصراع وتوجيهه بحسب مصلحة الجهة المسيطرة على العولمة والعالم الجديد، إذ يبدأ تبادل المتهم بين الطرفين بوصف كل طرف للآخر بالإرهاب حتى يختمها صاحب السلطة الجديدة بجملة (الإرهابي إلى الجحيم في إشارة إلى أن الإرهاب يجب أن يواجهه بكل الوسائل ومنها القتل والإبادة وحتى جعل العبارات التي تدخل في الجانب الديني في توزيع المتهمين بالإرهاب إلى النار وجحيمها مسموحاً من أجل تدمير الأخر. ثم ينتقل إلى مشهد الإستعراض للمبارزة بين الجهاعتين وهم يرفعون العصي ويمر الشخصان، الأول والثاني في المستطيل المضوئي ويسضعان كل منهها مذياعاً في رقبته ثم ينقلانه إلى الشخصين الأوليين في الترتيب، ثم يمسك كل واحد فيه عصا لتبدأ المبارزة ويسأل الثاني صاحب السلطة الجديدة (لماذا تحبون الحرب) ويجيب في حركات أدائية لتصوير المبارزة (لأن ذاكرتي عمليه بصور الابناء الذين ماتوا والذين قتلوا قهراً)، تزداد رقعة الصراع لتشمل أنصار المسلطتين ويتبادلون الأمكنة، وفي أثناء الانتقال الذي يتكرر مع حركات القتال يعود ذكر التواريخ مرة أخرى وكما يأتي:

١ - يذكر الثاني تاريخ (١٩٨٠ سائلاً عن حب الحرب فيجيب الأول
 (أحب الحرب لأن ما ممحية من ذاكرتي صور أخوية وما جرى عليه من
 مأساة) وهي إشارة إلى مأساة الحرب العراقية الايرانية، وكأن صاحب
 السلطة الجديدة يريد أن يتهم السلطة القديمة بأرسال أخوته إلى حرب لا
 ناقة لهم فيها.

٢- ثم يذكر الثاني تاريخ (١٩٩٠ فيجيب الأول (أحب الحرب لأن تعودت على غضب الصواريخ والقنابل والأولاد المحشورة في الملاجئ التي تبحث عن الامان ولكن لا يوجد أمان)، وهنا إشارة إلى مغامرة السلطة القديمة الثانية في حرب الخليج (حرب العراق مع الكويت) إذ يموت الطفال لا ذنب لهم سوى أنهم بحثوا عن الامان في سهاء تمطر صواريخ وقنابل امريكية على العراق في اشارة إلى السلطة العليا ودورها في توريط السلطة القديمة في حروب مدمرة.

٣- ثم يذكر الثاني تاريخ (٢٠٠٣)، فيجيب الأول (أحب الحرب لأني تعودت على مشاهدة الاطفال وهم يبحثون في نفايات المزابل بحثاً عن الطعام)، وتذكير بعام سقوط السلطة القديمة وانتهاء مغامراتها.

٤- ثم يذكر الثاني تاريخ (٢٠٠٦ فيجيب الأول (احب الحرب لأن جمرة الحب انطفت بـداخلي واشـتعلت جـرة الحـرب وسيطرة عـلى كـل جسمي في إشارة إلى الحرب الطائفية التي اشتعلت في العاصمة بغداد.

 ٥- ثم يسأل الاول الثاني (انت هم تحب الحرب) فيجيب (أنا اقاتل من أجل الحرية وهو يؤدي حركة الطيران والدوران على جسد الأول الـذي يستشيط غضباً، ويقول (يعني أنا اقاتل من أجل العبودية) في إشارة إلى إنَّ كلاً منهما له حجج في إتهام الآخر دون أن تكون هناك مسامح بالإقصاء للآخر حينها تكون أدوات السلطة بيد أحدهما.

ثم ينتقبل العرض المسرحي إلى مشهد من يمسك الأرض يملك السلطة، إذ يبدأ الصراع بين الطرفين حول العاصمة لأنها مصدر القرار، ويدخل الصراع على شكل حركات جسدية باستخدام العصي والايماءات والانتقال من بقعة ضوئية صغيرة إلى المستطيل الذي يمثل مركز المكان (العاصمة). وللإشارة إلى هذا الصراع يدخل الرجل الخفي أو السلطة العليا المتخفية التي تقود الصراع لتعلن أن الصراع من أجل (العاصمة، النفوذ الثروات مستقبل آمن)، ليتحول المكان بعد ذلك إلى حلبة ملاكمة ويدخل شخصان من المجموعة يمثل كل منهما لمساعد الذي يمسح العرق من الجبين لإكمال الصراع، ومن ثم ينتقل شكل الصراع من حلبة الملاكمة إلى مسك المسدس المصوب نحو الآخر واتهام الآخر بالإرهاب تحت تهديد السلاح، أي فرض صفة الإرهاب على الآخر الذي يرفض الخضوع والاقصاء للسلطة المسيطرة.

بعد ذلك ينتقل المتصارعون إلى مشهد اقحام التاريخ مرةً أخرى ولكن بطريق يقف فيها صاحب السلطة العليا كحكم بين المتصارعين في لعبة جديدة، أى يربط كلّ متصارع من جهة فساحب السلطة الجديدة يربط ثلاث مرات، الأولى من القدمين مع ترديد بعض العبارات وثانية من اليدين وثالئة من العينين. وكذلك تجرى الحالة على صاحب السلطة القديمة، ولكن مع تغيير بطريقة الربط الأولى من اليدين والثانية منٰ العينين والثالثة من القدمين، وكلما يرداد الالتحام عن طريق الكلام يضرب صاحب السلطة العليا الصنج ليسكتهما، فيصل إلى آخر المشهد ويقول عبارة صادمة (كلشبي راح ينسى بعد ستة أشبهر في صورة معبرة عن أن من يتحكم بالأحداث هو من ينهيها لمصالحة، وليس لمصالح المتصارعين ويشغلهم يمشيء جديد وينسيهم الذي قبله كما فعل في الحالات الثلاثة بين المتصارعين على السلطة. ثم ينتقل مشهد الأحذية، إذ يدخل الشخص الثاني ويوضع في قماش لونه أسود مجموعة من الأحذية، وهو يتجادل مع صاحب السلطة الجديدة حول العنف والجرائم المقترفة، وهنا يرمز بالأحذية إلى القتلى من جراء أعمال العنف، ويقوم بعد ذلك برميها من مقدمة المسرح إلى الأرض التي تتقدم الجمهور في دلالة لإشراك الجمهور في عدد الضحايا من جهة، وكذلك لتذكيرهم بأنهم جزء من المأساة التبي يقومان بهما أصمحاب السلطنين على خشبة المسرح. ثم يأتي طرح فكرة التمسك بالكراسي مـن خلال تجميع الكراسي على شكل خطين متوازيين ينتقلان بينهما مع سحب كل كرسي يتخليان عنه من قبل المجموعة، وهنا يتم ذكر تواريخ معينة بعـد الجلوس على كل مقعد في دلالة على أهم فترات الحكم في العراق وهي (١٩٥٨ ١٩٨١ ١٩٩١ ٢٠٠٧ ٢٠٠٢). شم يدخل صاحب السلطة العليا ويسحب المجموعة وكراسيها على ايقاع راقص وكأنه يشير إلى أننا نرقص على جراحاتكم ونحن من نشكل كراسيكم وحكوماتكم، ومن ثم يعاد التشكيل الأول مرة أخرى، ولكن بجعل صاحب السلطة الجديدة يدخل ضمن المجموعة وصاحب السلطة القديمة هو من يمسك السوط ويتهم الاخر بالإرهاي. وصولاً إلى المشهد الأخير مشهد الكشف عن أصحاب السلطتين القديمة والجديدة وهم يخرجون من داخل عربتي نفايات وكل مجموعة نسحبهم في حركة دوران لها معان متعددة، إذ يشير المخرج بهذا المشهد إلى القادمين على ظهور الدبابات للحكم، وأجسادهم عارية وهي صورة إلى انكم لا تملكون شيئاً في أرض الوطن غير البياض الذي تملئونه سواداً بطريقة حكمكم الذي يستفيد منها من جاء بكم.

تمظهر مفهوم الإرهاب الفكري في مسرحية (حروب) في الخطاب الأول (الظاهر المراد نقضه، في الصراع القائم على الفعل ورد الفعل بين السلطتين (القديمة والجديدة) الذي أوجد ظاهرة الإرهاب المبنية على (إشكالية التسيد والسلطة في العراق، إذ أصبح استخدام هذا المفهوم (الإرهاب من مظاهر الصراع المستمر، الذي يرمى به الآخر المخالف للمتسيد في الساحة السياسية والثقافية في العراق.

كشف العرض المسرحي (حروب عن الخطاب المخفي الـذي يسيطر على طرفي الصراع ويوجههما على وفق مصالحه الخاصة، هذا الخطاب الذي يظهره العرض بطريقة الداعم والموجه والمتنفذ في بناء السلطة وتهديمها في أي وقت يشاء، حتى لا يستطيع طرف من المتصارعين القيضاء على الاخر من أجل أن تستمر لعبة الصراع، ويبقى مفهوم الإرهاب خامضاً لأن منفذه بطريقة غير مباشرة هو المسيطر على الأحـداث وتـسييرها نحـو مـصالحه الخاصة.

خرج مفهوم الإرهاب الفكري من مجاله المحلي ليرتبط بالنظام العالمي، لأن الذين يتصارعون هم من صناعة امريكية كما يثبت انتهاؤهم مسواء في النص الاصلي أو المعد وكذلك العرض إلى العالم الغربي من خلال حملهما للجنسية الامريكية وبالتالي يبقى التنفيذ بأيدي محلية لكن بصناعة امريكية، ويبقى مفهوم الارهاب ظاهرياً محلي لكن النوايا التي تقف خلف امريكية غربية.

إنَّ مفهوم الإرهاب يبقى قلقاً وغيرَ مستقر الأهداف في العرض لأنه يتعامل مع أرضية قابلة للتشظي وتنشيطه وتفعيله بأي فترة زمنية، كما يشهد على ذلك تواريخ الحكم في العراق، لذا فأن العرض يطرح هذه الأرضية القلقة من خلال التواريخ المتداولة فيه، والتي تشير إلى أن الصراع بين المتنافسين على السلطة يمكن تسييرهما على وفق الاجندات الخارجية حتى يبقى الصراع والتدخل قائمين، وما يجري من قتل وتدمير ما هو إلا صورة من صور الإرهاب المتأصل في افعال السلطات في العراق على مر التاريخ المعاصر والمدعوم خارجياً.

قدم العرض المسرحي (حروب آلبات فيضح الخطباب الإرهبابي من خلال الاشتغال الفني الذي وظف فيه المخرج تقنيبات العرض المسسرحي من أداء تمثيلي قائم على تقديم الخطبابين في أن واحد كاشفاً عن الخطباب الظاهري وفاضحاً له، وكذلك الخطاب النقيض له الذي تغلغبل في سياحة الخطاب الأول من خلال عناصسر العرض المشتغلة على البنياء الفكيري والمعرفي لظاهرة الإرهاب وتفكيكها، لذا جاء العرض في هذه المسرحية على وفق ما بعد الحداثة من خلال (المغايرة والانية والتعددية والاختزال ثم المحو على تفكيك مبررات الفكر القائم على البناء الداعم لهذا المفهوم، والذي يعتقد مخرج المسرحية وهو نتيجة للعبة عالمية يراد منها اشغال الآخرين بالظاهر دون التركيز على من يقف ورائها ويحركها.

إنَّ العرض المسرحي كأداة تواصل مباشرة مع الجمهور وفاعلة في مجال النقد والكشف والتفكيك، يستطيع أن يسهم في تعريف المتلقي بظاهرة الإرهاب ومخاطرها من خلال فضح القائمين على هذه الظاهرة وتبيان حقيقتها والأهداف التي يسعى من يقف خلفها لتحقيقها داخل الأوطان والمجتمعات الإنسانية. يمتلك العرض المسرحي لغة عالمية قادرة على التفاعل الإنساني مع المجتمعات الأخرى وخصوصاً في المجال المصري والحركي والسمعي، مما يؤهل المسرح أن يؤدي دوراً بارزاً في الدخول إلى مديات أوسع في مواجهه ظاهرة الإرهاب محلياً وعالمياً، إذا كانت الطروحات بشكل جيد وقادرة على فضح ظاهرة الإرهاب الفكري وغيره من أنواع الإرهاب الأخرى في الساحة الثقافية والإجتماعية والسياسية وغيرها.

## مصادر الفصل الخامس

- ١- بورادوري جيوفانا الفلسفة في زمن الإرهاب ترجمة خلدون النبواني الدوحة
   المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات ٢٠١٣.
- ٢- بيرس اتشالرز سوندورس تصنيف العلامات ترجمة فريال جبوري غـزول من كتاب انظمة العلامات في اللغة والأدب والثقافة أشــراف سـيزا قاسـم ونـصر حامد ابو زيد القاهرة دار الياس العصـرية ١٩٧٧.
- ٣- الحفني عبد المنعم المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة القاهرة مكتبة مدبولي ط٣ ٢٠٠٠.
  - ٤ خليل أسامة جاك دريدا في فقه اللغة بيروت دار الفارابي ط١ ٢٠١٠.
- م- رافيندران س البنيوية والتفكيك ترجمة خالدة حامد بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ٢٠٠٢.
- ٦- الزين محمد شوقي تـأويلات وتفكيكات فـصول في الفكر الغـربي المعاصـر بيروت المركز الثقافي العربي ٢٠٠٢.
- ٧- سعيد إدوارد الثقافة والمقاومة ترجمة علاء الدين ابو زينة بسيروت دار الآداب.
- ٨- صبري جبار حسين عـدم/ عقـل اسـتراتيجية التفكيـك في العـرض المسرحي بغداد اصدارات مهرجان بغداد لمسرح الشباب العربي الدورة الاولى ٢٠١٢.
- ٩- الكردي محمد علي جاك دريـدا وفلـسفة التفكيـك بـيروت دار الفـارابي ط١ ٢٠١٠.
- ١٠- كلر جوناثان التفكيك ترجمة حسن نايل عمان أزمنة للنشر والتوزيع،
   ٢٠٠٧.
- ١١– ليتشه إيريكا فيشـر جماليات الأداء نظرية في علم جمال العـرض ترجمـة صروة مهدي القاهرة المشـروع القومي للترجمة ٢٠١٢.

- اللغات والترجة بأكاديمية الفنون القاهرة أكاديمية الفنون وحدة الاصدارات . ٢٠٠٣
- ١٦- هيفل مايكل فاندين الدراما بين التشكل والعرض المسرحي ترجمة عبد الغني داود احمد عبد الفتاح القاهرة المشروع القومي للترجمة ٢٠١٣.
- ١٧- يامومو هيلي ما المسرح ما بعد الحداثي ترجمة هناء خليف غني بغداد دار الشؤون الثقافية العامة ٢٠١٢.

الأستاذ الدكتور (محمد كريم الساعدي) الاسم الكامل محمد كريم خلف الساعدي محل وتاريخ الولادة – العمارة ١٩٧٤ حاصل على دبلوم موسيقى من معهد الفنون الجميلة في البصرة في عمام . 1990 وبكالوريوس فنون مسرحية جامعة البصرة - كلية الفنون الجميلة في عام ۲۰۰۰. ماجستير فنون مسرحية 🛛 جامعة البصرة – كلية الفنون الجميلة في عام . . . . 1 حاصل على شهادة المدكتوراه في فلمسفة الاخراج المسرحي من كليمة الفنون الجميلة جامعة البصرة عام ٢٠١٤. \* حصل على لقب مدرس عام ٨٠٠٨. \* حصل على لقب استاذ مساعد ٢٠١١. \* حاصل على لقب الأستاذية ٢٠١٦ \* يعمل حاليا استاذ الاخراج المسرحي في قسم التربية الفنية كلية التربية الاساسية جامعة ميسان ورئيس للقسم المذكور. \* كتب أكثر من عشرين بحثاً في مجال الثقافة والفنون المسرحية والمنشورة في عدد من المجلات العلمية المحكمَة ومن هذه البحوث: -١ - مشكلات تدريس فن التمثيل لطلبة اقسام التربية الفنية في كليمات التربية الاساسية.

٢- العرض المسرحي بين أصالة الوجود واعتبارية الماهية عند المتلقي.
٣- آلية اشتغال المؤثرات الصوتية في العرض المسرحي
٤- دور حقي الشبلي في المسرح في ميسان.
٥- الخطاب وتفاعلية الجمهور في العرض المسرحي العراقي.
٢- الدوافع النفسية في شخصيات مسسرحية (الشقيقات الثلاث لتشيخوف.
٧- الغيرية واشتغالاتها في العرض المسرحي العراقي.
٨- فاعلية الخطاب النقيض في العرض المسرح العراقي.

٩- الاشتغالات المعرفية لنظرية أصالة الوجود في العرض المسرحي. ١٠ - تفكيك دلالات الإرهاب الفكري في العرض المسرحي العراقبي المعاصر.

صدر له كتاب (المسرح والتلقي المصري بطبعتين الاولى من منشورات الضفاف لبنان ومكتبة الآداب والفنون في المصرة، والثانية من مطبعة الفراهيدي بغداد.

صدر له كتاب بعنوان (الإشكالية الثقافية لخطاب ما بعد الكولونيالية) من دار أفكار للنشر والتوزيع، ومكتبة الآداب والفنون في البصرة. كتب عدد من المقالات المسرحية في عدد من الصحف العراقية. ألف وأخرج عدداً من الاعمال المسرحية ومنها: 1 - مسرحية سقوط في بغداد ٢ - مسرحية هذيانات إنسان عراقي وشارك في عدد من المهرجانات المسرحية في العراق. عضو لجان تحكيمية في عدد من المهرجانات المسرحية في العراق. حصل على عدد من كتب الشكر والتقدير من:-١ - وزير التعليم العالي والبحث العلمي الاستاذ الـدكتور عبـد ذيـاب

- العجيلي عام ٢٠٠٨.
- ٢- وزير المصالحة الوطنية الدكتور عامر الخزاعي ٢٠١٠
- ٣- رؤساء جامعات البصرة، ميسان، كبربلاء، وعـدد مـن عمـداء الكليات عن نشاطاته في الثقافة والفنون والاعلام.
- ٤ وحصل على عدد من الدروع والشهادات التقديرية وكتب المشكر
   والتقدير من الحكومة المحلية في ميسان بشقيها التشريعي والتنفيذي
- شارك في المؤتمر الدولي للفنون الجميلة الذي اقيم في كلية الفنون الجميلة في جامعة البصرة عن بحثه الموسوم (العرض المسرحي بين اصالة الوجود واعتبارية الماهية عند المتلقي).
- والمؤتمر الاول والثاني لكلية التربية الاساسية جامعة ميسان عام ٢٠١٠-٢٠١٥
- عمل رئيس قسم التربية الفنية في كلية التربية الاساسية جامعة ميسان ما بين (٢٠٠٧ - ٢٠٠٩ - ٢٠١٣ - مازال مستمر)
- عمل في مجال الإعلام والصحافة الجامعية في المجالات الاتية: ١- مدير قسم الإعلام والعلاقات العامة في جامعة ميسان من عام ٢٠٠٩ - ٢٠١١.

٢ - رئيس تحرير جريدة المعارف الصادرة عن جامعة ميسان وقد صدر في خلال إدارته لها تسعة عشر عدداً. ٣- مؤسس إذاعة جامعة ميسان ومديرها خلال إدارته لقسم الإعلام في الحامعة.

للتواصل مع المؤلف: mohamad300k@yahoo.com

t.me/soramngraa

## **أ.د. محمد كريم الساعدي** الرّد بالجسد وخطابات أخرى

الجسد ساحة ثقافية واجتماعية وسياسية وأخلاقية ودينية وعرقية وغيرها،له مدلولات مختلفة وإشارات متنوعة في رسم مساحات الردعلى ما هو معلن تارة وما هو مكبوت تارة أخرى، هذا النوع من الرديأتي عما هو حاضر في أبعاده المختلفة ومنها البعد الثقافي الكولونيالي ذات الدوائر المتعددة في السيطرة والقمع والاستباحة ضد الآخر.

وهذا الكتاب يتناول خطاب من نوع آخر هو خطاب المسد كردة فعل تجاه الاخضاع الممنهج للأجساد المهمشة، التي أراد لها المركز الاستعماري أن تقع خارج دائرة الحضارة والثقافة العالمية.

## t.me/soramnqraa

